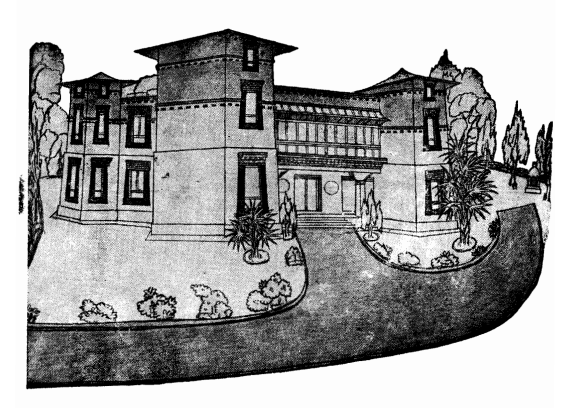
# BULLETIN OF TIBETOLOGY



**NEW SERIES** 

1980

Nos. 1-3

SIKKIM RESEARCH INSTITUTE OF TIBETOLOGY &
OTHER BUDDHIST STUDIES
GANGTOK: INDIA

The Bulletin of Tibetology seeks to serve the specialist as well as the general reader with an interest in this field of study. The picture portrays Tibetology's massive building in the typical Himalayan Architectural Style.

### **Editors:**

Dr. A.C. Banerjee: Director

Shri J.K. Rechung: Dy. Director

Shri B. Ghosh: Librarian

# **BULLETIN OF TIBETOLOGY**

1980

Nos. 1-3

SIKKIM RESEARCH INSTITUTE OF TIBETOLOGY &
OTHER BUDDHIST STUDIES.
GANGTOK: INDIA.

Price: Rs. 40/For supply overseas
(including postage)
10 U.S. dollars

1-3/80

Printed at The Gangtok Press, Church Road, Gangtok and published by the Director, Sikkim Research Institute of Tibetology & other Buddhist Studies, Gangtok 737101.

### FOREWARD

In the following pages is presented a critical edition of Acarya Dignaga's (Dinnaga) famous work Alambanapariksa along with its Sanskrit commentaries, Tibetan texts and English translation by Prof. N.Aiyaswami Sastri, a distinguished scholar in the domain of Buddhist philosophical studies.

Considering the very paucity of such a kind of text we have thought it advisable to publish this book in our Quarterly Journal for the benefit of those interested in the Indian Logic.

The text was first rendered into Sanskrit from its Tibetan version and published in the Adyar Library Series, Madras (Tamil Nadu), 1941.

Dignagacarya was very likely Kalidasa's contemporary, who flourished between 400 and 550 A.D. Dignaga who flourished towards the end of the fifth century A.D. was a noted dialectician. He is regarded as the father of Indian logic.

Dignaga was first an exponent of Mahayana Vijnanavada. There are at least nine treaties to his credit. They are: Abhidharmakosamarmapradipa, Astasahasrikaprajnaparamita, Alambanapariksa, Trikalapariksa, Hetucakradamaru, Nyayamukha, Pramanasamuccaya, Pramanasamuccayavritti and Nyayapravesa, excepting the first and the last, not a single one has come down to us in original Sanskrit. His magnum opus is, however, the Pramanasamuccaya, wherein he establishes the Vijnanavada philosophy, only fragments of this work have been quoted by the Hindu logicians.

The inordinate delay in printing the book is due to a woeful lack of scripts concerned in the press. It is, therefore, regrettable in the extreme.

Lastly, I must thank the Gangtok Press, Gangtok, for undertaking the publication of this text.

Anukul Chandra Banerjee

Gangtok, 1.9.82

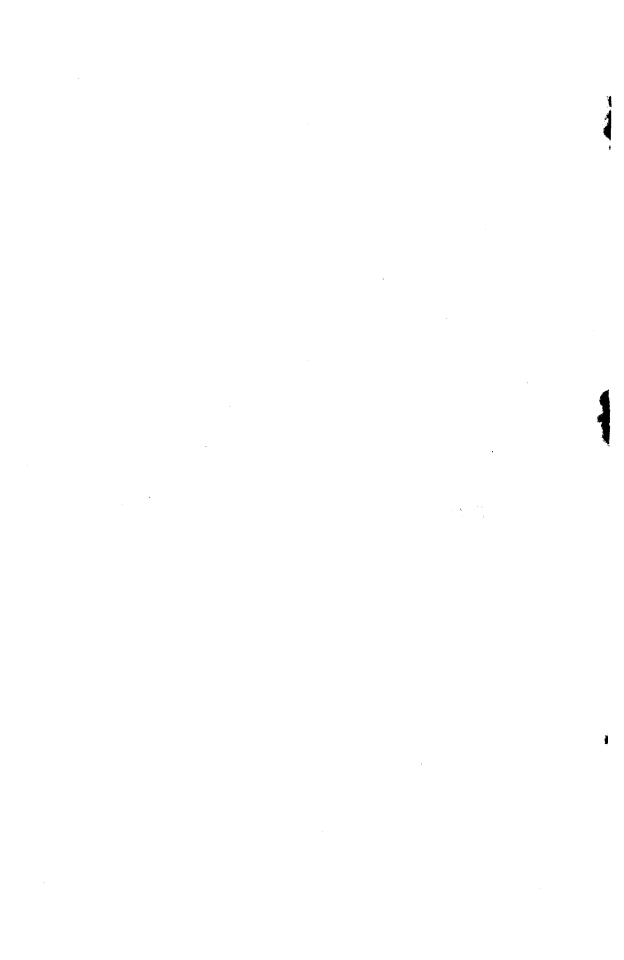
## PREFATORY NOTE

The ALAMBANAPARIKSA of DIGNAGA was first rendered into Sanskrit from its Tibetan version and published by me in the Adyar Library series in 1941. I have now added to it the Tika of Vinitadeva also rendering into Sanskrit from its Tibetan version. Dharmapala's Tika has now been revised in the light of two sub-commentaries in Chinese and included in this volume. It is hoped that this publication may benefit scholars of the subject as it has been provided with the Tibetan Texts in their original forms of both the text and the Tika for ready reference.

Lastly, I should like to offer my grateful thanks to the authorities of the Sikkim Research Institute of Tibetology, Gangtok for publishing my present volume in the Bulletin of the Institute.

N. A. Sastri

Santiniketan 5.4.80



## The ALAMBANA--PARIKSA

( आसम्बन परीक्षा )

of

Acarya Dignaga

With

**Commentaries** 

of

Vinita-Deva and Dharmapāla

> and With

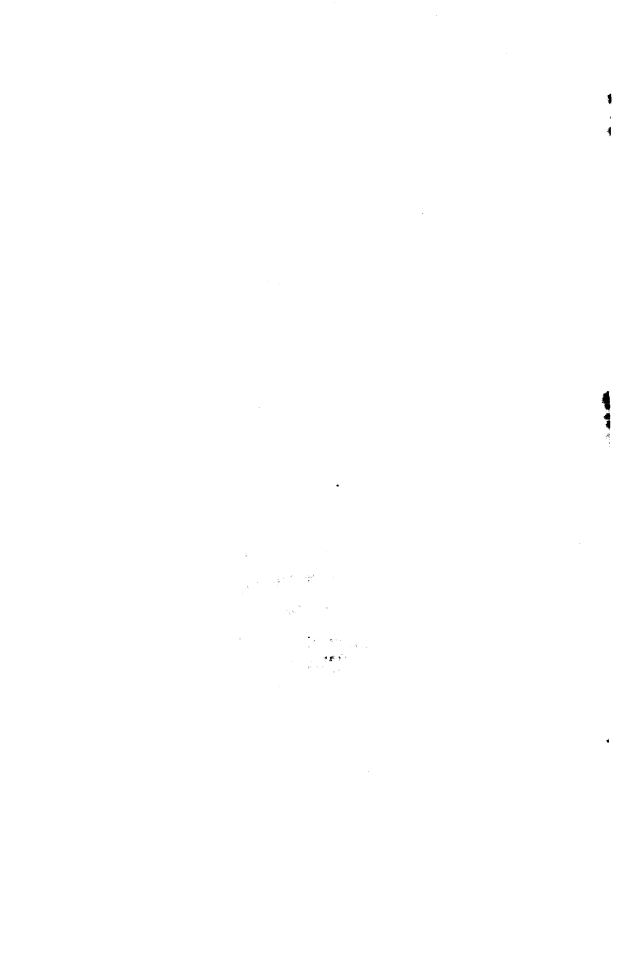
Tibetan Texts

Edited and translated
With Notes

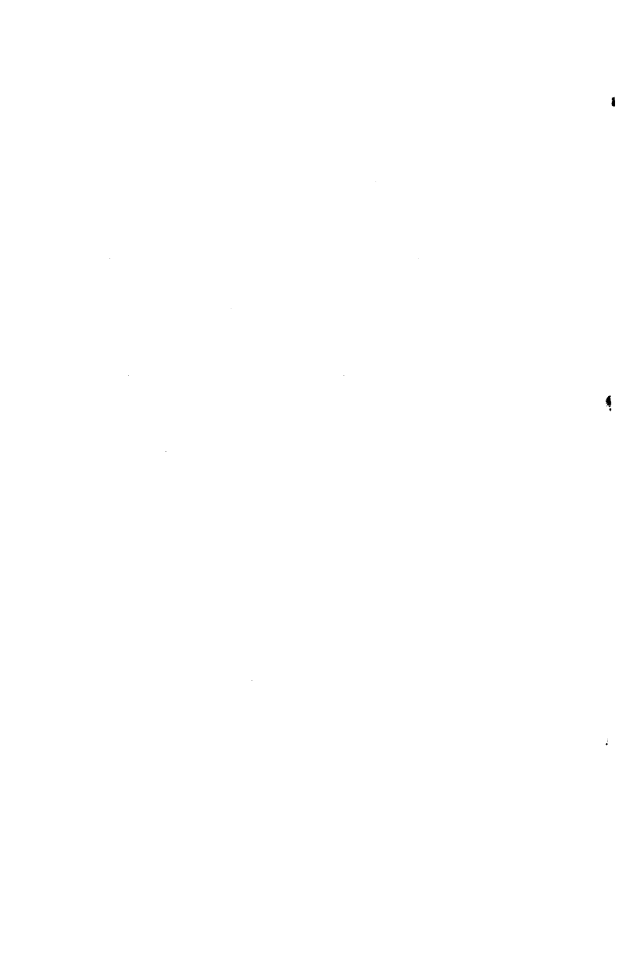
by

N. Aiyaswami Sastri Santiniketan

1980



# Contents **Pages** Prefatory Note (i) 1 - 21A Critical Appraisal of the Treatise Summary of the Tika by Vinitadeva 21-36 I Kue-chi's Comment on Alambana 36 - 42Tibetan Texts **4**3 II Sanskrit Texts: ALAMBANA-PARIKSA 81---90 91—108 Tika of Vinitadeva Ш 102 - 136Tika of Dharmapala 137---170 Same in English



# PART I

ENGLISH TEXTS

# A CRITICAL APPRAISAL OF THE TREATISE PRELIMINARY NOTE

Acārya Dignaga takes for granted the grasping by the mind of its object through process of assuming its form, i.e.  $S\bar{a}r\bar{u}pya$ , co-ordination between the subject (mind) and its object. This theory has served the author as a main weapon to dismiss the reality of external world in this treatise.

Now we have to find out who pleaded for reality of our objective universe and who propounded the said co-ordination-theory. The early Buddhists though they are realists, never pleaded for the theory. V. the latest champion of the school Bhadanta Subhagupta and his treatise Bāhyārtha-Siddhi- kārikā in this Bulletin, in 1967. Later Buddhists like Sautrantikas on the other hand have adopted freely the theory for their realistic approach to the universe, cfr. my Bā. Siddhi with Notes. But they were not original propounders of the theory.

It appears, therefore, that the Sankhya-yoga-masters were the first to draw attention to the ever-occurring phenomenon of co-ordination between the mind or intellect and its object. The idea will be made clear in the following statements of Patanjali, the author of the yoga sutras : yoga is an absolute check of Citta-Vrtti; then at that time the soul remains in his own form. In the other states the soul is assimilated with Vrttis (mind's functions). Vrttis are five in all: they are: sensible experience, its reverse, empty thought, sleep Sensible experiences are: perception, inference and memory. and scripture, these 3 Pramanas. Reverse is a wrong knowledge founded on an absent object, e.g. knowledge of a silver piece on the shell, vain thought is devoid of the object occuring in pursuit of the word-meaning. Sleep is a metamorphosis of the mind having as the object the idea of non-existence (abhavaprayyaya-ālambana अभावप्रत्यपालम्बना ) The absolute check of these Vrttis are secured by means of constant efforts and desirelessness.(yoga sutras, I, 2-12)

Of these statements the most relevant to our purpose is the 4th. Sutra which states that the soul in other states assumes the forms of the experienced things, i.e. *Vrtti-Sārūpya* Other states'-when the man is engaged in pursuit of the world activity. The following is another noteworthy statement:

An entity becomes known or unknown to the mind because the mind acquires the image of the entity reflected in itself (IV, 17).

All the metamorphoses are known to the soul (Purusa) because he has no transformation of any kind, अपरिणामित्व v. IV, 18.

On the sankhya side the author of the Karika, Iśvara-krsna does not speak much of the Sārupya-theory, however the anonymous commentary, yuktidipika refers to it more than once. He explains vṛṭṭi as विषयोक्तारपरिणामाहिमका, 'a transformation in the shape of its content' (v. pp. 103, 112-114). More interesting is its citation of two verses from an ancient author on p. 80:

Just as the intellect appears as if it is of the form of an object (अर्थाकार इव) just so the soul being brightened by the intellect (बुद्धया आभागमानः) is said to be intelligent, (boddha) like a jewel (maṇi). Whichever is the mind's act, i.e. metamorphosis, the soul, Puruṣa, also assumes all such forms of the intellect which forms pertain to other than the self because he is conscious (चेतन.)

Ample advantage of Sārūpya vāda has been taken by the Advaita Vedantins in expounding their epistemology of perception. Refer to the Vedānta Paribhāsā of Dharmaraja Ch. I. pp. 13, 18:

"Just as the water of a tank, going out through a hole and entering the field through channels comes

to have even like those fields, a quadrangular or other figure, similarly, the internal organ too which is of the nature of light going out through the sense of sight, etc. and reaching to the locality of contents like pot, is modified in the form of contents like the pot. This same modification is called psychosis, vrtti v. the text edited and translated by S.S.Suryanarayana Sastri, Adyar Library series, Adyar 1942.

Sri Sankaracharya has also accepted Jñāna as sākāra, endowed with the form of its content, v. for example the Gitabhasya, p. 446 of Gita Press edn. ad XVIII, 50.

The above citations would amply prove that the sārūpya-vāda was originally expounded by the Brahmanical writers, and then it was grafted on to Buddhism by the Yogacara-Buddhists in order to establish their Idealistic Philosophy. v. My Bāh. Siddhi, Notes: 151, 162, 165, 168—9 170, 183, etc. and my paper on Idealistic Buddhism in the Journal of Tirupati Research Institute, Vol. I pt. 3.

Now let us turn to the topics of the treatise.

The author, Acarya Dignaga in the first part of his treatise, i.e. Aphorisms 1-5, sets up the views of the Realists who consider the objective universe in the external as absolutely real in one form or other which the author proves to be something imaginary. In the second part the author's own opinion about the issue is presented. This is a convenient method of treatment generally adopted in the ancient India Scientific Treatises. The method goes under the heading: Pūrvapakṣa and Siddhānta or Anya-Samaya and Sva-Samaya, others' view and own view (cp. Vinitadeva's Tika, ad 6. Introductory).

According to the author the Realists may broadly be classified under three groups as follows:

1. The advocates of atoms as direct objects of our consciousness.

- 2. The advocates of the combined atoms acting as before.
- 3. The advocates of the atomic integrated forms behaving so.

As to the problem of the identifications of these philosophers, the first group may be taken for certain to be the early Buddhists like the Sarvastivadin-Vaibhasikas on the authority of Vasubandhu, Subhagupta and others. As to the second group we have no means to ascertain who they are except the well-known Chinese commentator Kue-Chi who reveals them to the authors of the Sutra-sect, perhaps the Sautrantikas. The advocacy of the third proposition is attributed to Vagbhata, etc. by Vinitadeva and to Sanghabhadra and his followers by Kue-Chi.

Vasubandhu also speaks of three opinions on the external objects: 1) The first opinon pleads that the object of our cognition is one whole, avayavin (like the pot, etc.); 2) the second one holds it to be many separate elements i.e. atoms and 3) the third view is: it is a totality of atoms (Samghāta) The first opinion is mentioned there as that of the Vaisesika masters. The advocates of the second and the third view are not stated there. We may, however, surmise that they are the Sarvāstivadi-Vaibhāsikas from the context. Though the simple atoms do not get combined as they are partless, the molecules of atoms can get combined. So say the Kasmira Vaibhasikas (Vimsika, ad. 13th. ver.)

### REALISTS

1. The Buddhist Realists declare: The atoms are truly objects of the sensory consciousness, because they are the real cause of that consciousness.

Dignaga replies: They are not its object, because the atoms are not cognized directly (lit. not reflected in it); example: the sense organ. (Though it causes conciousness,

it is not, at all, cognized by it). Vasubandhu's answer to them is very simple, viz. the atoms are not proved to be real entities, (paramānuh na siddhyati).

The reason for Dignaga's complex answer is that he assumes two criteria for judging ālambana, (object-cause), viz. 1) causality and 2) image-imposing (ākāra-arpaṇa). Of these two the first criterion has been accepted by all schools of Buddhism and it is brought under the category of the four conditions: hetu, samanantara, ālambana and adhipati (Abh. Kosa, II, 62, Madh. Sastra I. 2. etc.) The import of causality is well kept in view in the usage of the term in the following contexts: The visible discharges the function of alambana towards the visual consciousness (चक्षविज्ञानस्य रुपमालम्बनकृत्यं करोति ।) Śālis. Sutra, p. 15, 1, 4). Alambana is a thing by support of which consciousness arises, that is to say, a supporting element in the process of cognition is ālambana (Madh. Avatāra, my Skt. text. p. 77). Samiña is taking up of content and nimitta, (visaya) is the same as ālambana. nimitta is particulars of the same, i.e. blue, yellow and others and the factor of their determination (Trimsikūbhasya, p. 21 & 23). The Satva-Siddhi also equates ālumbana with nimitta (ch. 77: निमित्तालम्बन विज्ञानम्। cp. ch. 191). What is productive of knowledge is ālambana (Slokavartika, p. 285: उत्पादकस्यैत्रालम्ब-नत्वम 1) The cause is the same as alumbana (Umbeka in Slokavartika-tātparvatika, p. 278). Dharmakirti also confirms this idea: "Causality is no other than objectivity" pra. var. II, 234: The object is what is a causal entity" Ibid. 246. "A non-cause is non-object" Ibid, 257. It is noteworthy that Dignaga himself cites a śāstra in his comment on Aphorism 2 to stress the causality a main part of alambana. There is no mention of the other part, image-evoking, which omission Vinitadeva justifies by saying that this image-evoking is accepted in this system [of the Sautrantikas] v. his Tikâ, pp95below.

Now we may be sure that the above said second criterion of alambana viz. image-imposing is a new element introduced by Dignaga under the dominant influence of the Sautrantika Realists who hold sway in the field of epistemology of the Buddhists. Since the early Buddhists could not conceive of the image or no-image of a knowledge, they hold that the atoms become a direct object of the sensory consciousness. The atoms are very subtle and invisible; how can they be admitted as a direct object? Bhadanta Subhagupta, a latest champion of the school provides a fitting answer. It is as follows:—

An atom which may manifest its own single knowledge cannot appear in life as separated from other atoms. When it appears associated with other atoms it looses its atomic form; how then could each of them appear in our knowledge? (Var. 43) Atoms cannot each individually and independently appear in life and this is also the reason why each of the atoms never flashes out in our conciousness (44). The atoms though they are mutually un-related and devoid of parts nevertheless become integrated and accomplish the gross things like the globe of earth and others (56)... The person endowed with a sharp intellect and living in a mountain and such other places could count the atoms with their number and other distinction (59). Therefore it is not proper to declare that the atoms do not at exist.....(60). Refer to the Bahyartha Siddhi in the Bulletin of Tibetology, Ganglok, 1967 for further details.

The Vaibhasikas appear to hold the view that the atoms are not perceptible to us. They nevertheless form the knowledge-object because they are basically the cause of knowledge. A Digambara Jaina, Sumati by name is also credited to maintain the atoms as direct object (v. our remarks below on the third proposition). There are two opinions about the atoms' behaviour: 1) they exist

allowing some inter space in their midst and 2) they reany intermediate space (१) सान्तरा: परमाणव: main without २) निरन्तराः परमाणवः । ). The atoms of no interspace have been reciprocal support and are united. Vasubandhu in his Kośa says that the Kasmira Vaibhasikas advocate the having some inter space and remaining in a close vicinity ( सान्तरा:परमाणव: ) but do not get combined; and that Bhadanta, (a Sautrantika master) asserts that the atoms remain with no interspace and due to this they are termed combined ( निरन्तरत्वे तस्पृष्टसज्ञा) He prefers this Bhadanta's opinion ( भदन्तमत श्रोष्ट॰यम् ा) Kośavyākhyā, I, p. 99, 3). See also my discussion on this topic in the Abh. Problem, Br. Vidya, XVIII, p. 226f. There is one more opinion holding the combined atoms as objectcause. (See Tattva. s. pañjikā, p. 556, and Haribhadra's Abhs. aloka, pp. 372-74). This is probably the opinion of the Sautrantikas, see discussion below.

Dignāga elucidates his meaning of "the content" (viṣaya) thus: "A content is that whose characteristics are specified by the knowledge; this is so because the knowledge appears in the form of content. The atoms cannot behave like that hence not object."

2. Then let us take the combined atoms as object. The author demurs to it: "Consciousness does not arise from what is represented in it, (i.e. combined atoms do not cause the consciousness) because they do not exist in substance like the double moon." For the combined atoms are not, in fact, different from the simple ones.

Vasubandhu's reply to this proposition is also simple. No atom is proved to be real (paramanuh na Siddhyati).

The author further makes his standpoint plain thus: "What object evokes the consciousness endowed with its own image, that is properly regarded as actual object of

that consciousness: because that alone is spoken of duly as the productive cause of the consciousness. But the aggregates of atoms are not so. (i.e. productive cause). Example, double moon, it is perceived on account of one's own defective eye. Its perception is not caused by the double moon, as there exists no object like the double moon. Similar are the aggregates of atoms."

This proposition, according to Kue-Chi comes from the Sutra-sect, i.e. Sautrantikas; but this finding is not corroborated by any other source. We have, however, enough quotations pleading for the aggregate of atoms to be object-cause. Kue-Chi clarifies their views thus: indivisible atoms that are substantially existing are not the object of the five-fold consciousness because no indivisible atoms are manifested in it. These seven indivisible atoms constitute jointly one anurupa, a gross atom. This gross body of atoms though phenomenally true is the object of the five-fold consciousness, because there this gross form is reflected....."(see p. below). This opinion of gross body of atoms joining together is also referred to as it is pleaded by the Kasmira Vaibhasikas in the Vimsatika ad 13. The characteristic of this opinion is that the gross body of atoms though it phenomenally true has been accepted as the object of consciousness. It is obvious that in this proposition the second criterion of alambana, i.e. imageimposing has been much stressed and preferred. confirmed by the statement of the Pramanavartikavrtti p. 230: आकारार्पणत्वं विषयलक्षणम । "The characteristic of a content is its capacity of imposing image." Note also Pra. vartika, II. 224: The Knowledge in what form appears, that form is spoken of as graspable of that knowledge (तत्र बृद्धियंदाकारा तस्यास्तद्ग्राहचमुच्यते । ) The graspable here is multitude of atoms, (anu-sancaya-vrtti.) This is the reason for citing earlier authority to the effect that the causality is equally an important ingredient of alambana (v. Tīkà on p. 92

Dignāga's objection stands on the ground that the aggregates of atoms are phenomenally true, hence cannot serve as the object-cause. This objection is dispelled by Dharmakirti in these sayings: The same self-characteristic of things (svalaksana) is the ultimate substance (dravya sat) because the substantial thing is that which is capable of discharging a purposive action (Nyāyabindu, I, 14-15). We should remember that the above sayings are made from the Sautrantikas' point of view. The idea of integrated Samcita-anu is also upheld by Subhagupta on the same pattern of argument: "The atoms being integrated discharge a uniform function and are termed Sancita. 'integrated' and to the upholder of this opinion how are the atoms non-substance, adravya? (Bāh. Siddhi ver. 39). Dharmakirti also justifies this proposition in these sayings: "The effect is caused by several things; yet what (knowledge) arises imitating what form, that form is regarded as "grasped" by that knowledge" (Pr. var. II, 248). All knowledge flashes out from its contents, the knowledge though caused by others (like the sense, etc.) assumes the form of its content only, (but not of the sense-organ)" Ibid. 268.

The following citations would enable us to have a glimpse of how the advocates of the combined atoms as knowledge-content meet difficulties in their way:—

Integration, multitude, homogeneity (are synonyms); the sensory consciousness is related to it. The sense of homogeneity (sāmānya) is necessarily geared up with discriminative knowledge. Pra. Vār. II, 194. comment: The five consciousness-bodies are of integrated ālambana; this is the conclusion, siddhānta. It is also stated (in Pra. Samuccaya) the perception as it is effected from more than one thing is focused on the homogeneity (Samanya-gocara) as its own content. Thus the multitude of atoms is termed Sancita,

'integrated'; the same is thought of as  $s\bar{a}m\bar{a}nya$ ; the sensory knowledge is centered upon it. The sense of  $S\bar{a}m\bar{a}nya$  is followed by a discriminative knowledge; how could it be then a discrimination-free perception? So the author says: "The atoms are formed in co-ordination with other atoms, then they are named sancita "integrated" and serve as nimitta, object-cause of the knowledge-rise." The so formed integrated atoms are meant in the saying: The five consciousness-bodies are of integrated  $\bar{a}lambana$ . That they serve as nimitta, cause of the knowledge-rise is meant in the saying because "it is effected from more than one thing."

Such distinction of atoms is not possible in the absence of other atoms; the same (knowledge) is not fixed in a single atom, the knowledge is said as focused on sāmānya. (Pr. Var. II, 196). Comment: The distinction of is their capacity of evoking knowledge. The individual atoms are imperceptible, but they, being combined, become perceptible. Therefore, since the knowledge is not invariable with a single atom it is said by the truth-speaker (Dignaga) that knowledge is focused on the samanya, that is knowledge has as its content the multitude of atoms (paramānu-sanghāta-viṣaya). But, it is not to mean that knowledge is focused on Sāmānya, generality other than the atoms. Then how can the objection of the perception becoming a discrimination-haunted be raised on pretext that the perception is focused on the generality? cp. The same idea is stressed in the Chap. I, 88-90.

The above statement of Dharmakīrti in his Pra. Vārtika makes obvious that Dignāga is explaining that the combined atoms evoke a pure perceptive knowledge by saying: तत्रानेकाभँजन्यत्वात् स्वार्थे सामान्यगाचर:।

This fact admirably tallies with an accepted truth that Dignāga propounded his logical theories on the basis of the Sautrāntikas' metaphysics. But here in this present treatise Dignaga's attitude is quite different and unfavourable to the

theory of Sanghātālambana, (combined-atom-object); hence he puts it under the category of his opponents' views.

3. Then the author takes up to examine the third proposition. "Some masters say that the integrated form of atoms is the cause of consciousness." Dignāga replies that the atomic form does not become its object, e.g. its solidity, etc. and so on.

The advocates of this proposition are in the opinion of Vinitadeva: Vāgbhata and others — which opinion is not corroborated by any other source. However, Kue-Chi ascribes it to the Neo-Sarvāstivādins, Sanghabhadra, etc. The material elements, they maintain, (rūpādayo dharmā) have each of them many a form (ākara) but of these only one part becomes the object of perception. Therefore, indivisible atoms, being in co-operation with one another assume each an integrated form, Sancita-ākāra. This form being in substance produces the consciousness which resembles that form and hence becomes the object-cause (ālambana) of the five-fold consciousness. (v.p. more details below).

There is some anachronism here. Dignaga criticises the Neo-Sarvastivadin without naming him and the Neo-Sarvastivadin dispels the criticism naming Dignaga according to Kue-Chi. We must guess that they must either contemporary of Dignaga or Dignaga speaks of some earlier spokesman of the school. It is also interesting to observe here that Dignaga ridicules the Sanghāta-vāda, (second proposition in this treatise) for which he pleaded in his standard work, Pramana-Samuccaya (see Dharmakirti's comment on p. These circumstances may suggest that Dignaga above). must have turned an arch-idealist in a later period of his life as his predecessor Vasubandhu did according to the tradition. While composing the Pramana-Samuccaya the author should be a neutral logician as he pleads for the both systems of the Sautrantikas as well as the yogacaras. cfr. my Bud. Idealism in journal, S:V. Institute, Vol. I, 3, pp. 71ff.

Kamalasila informs us that the above said third proposition was also advocated by a Digambara Jaina, Sumati by name. His plea is this; Atoms are two fold viz. of common form and uncommon form in the pattern of all things having a general as well as a particular self. Of the two, the common form of atoms is cognized by the senses and their uncommon one never cognized. Thus the consciousness in a uniform pattern as related to the atoms never comes into clash; hence the atoms are accomplished as perceptible. (Tattva. pañjikā, p. 554).

Dignaga's reply to it is: "The atomic integrated form is not perceivable like solidity (i. e. hardness.) etc. Though they are in the atoms are not perceived by our eye-consciousness. So is the atomic integrated form." The author's weighty argument here is: "All gross things like pot, bowl, etc. would be seen in a identical shape if the integrated form and the atomic form are one and the same. Of course there are differenciations in their sizes, but they are related to things which are only phenomenal entities and which cannot be regarded as causal factors. For, if we eliminate atoms of the empirical things one by one, we shall have no more the experience of such things. What is substantially true and existent never ceases to evoke its perception; for example, colour and other atoms. They never cease to catch up our senses."

In this argument the author throws a sidelight on the latest phase of the Buddhist theory of matter as adumbrated in the Satya-Siddhi. According to this theory the so-called qualities, colour, taste, odour and touchal are fundamental elements and all other four elements, earth etc. are formed out of the former four. Read S. Siddhi chs. 36,38-40 and cfr. in my Dvdaśamukha, p. 53,n.105.

4. Now the author set forth his own solution of the problem: "It is the content (artha) which exists internally

in the knowledge as a knowable aspect appearing to us as if it exists externally. Because the content is essentially in the nature of consciousness and because it acts a productive condition (to the consciousness) the knowable aspect is the object".

The knowable aspect and the knowledge are one and designated differently. How can the principle of causeand-effect relation be admitted between them? The author answers: "Though it is only a part of the consciousness, it becomes a productive factor of the latter because it is invariably and simultaneously associated with the latter; or it becomes so in succession by transmitting its force (Sakti)." In support of these two answers Dignaga cites the authority of his earlier Rationalists' saying: "In the presence of cause is the presence of its result and in the absence of cause is the absence of its result: this is the characteristic sign of what is the cause and what is the result even if they happen simultaneous or in succession." This saying proves beyond doubt that there is possibly a causeeffect-relation between the two simultaneous events if there is concomitance between them. This relation can be described as Sahabhu-hetu, co-existing cause in the Sarvastivadin's terminology. This causal relation of simultaneity  $(Sahabh\vec{u})$  is applicable to the phenomenon of the mind and mental state, [citta-caitasika] that are appearing together. This relation also holds good in the case of four fundamental and four secondary elements (bhuta-bhautika) which are mutually inseparable and conditioned. A favourable example cited here is pradipa-prabhā, lamp and light. and disappear together, appear together hence are mutually conditioned under the law of simultaneity (v. Kosavyā, Cal. edn, II, p. 123) conception of Buddhism. p. 25, Abh. Sangaha, Kosambi edn, VIII, 22).

This pattern of argument of the Sarvāstivādin is not accepted by a more rational school of Buddhism, like the

Satya-siddhi which disproves both the reason and the example in ch. 36 and 40. Item 1, etc. The Brahmanical, logicians like Kumarila also ridicule the causal relation between the co-existing events and its example. Kumarila's criticism of Dignāga's proposition is summed below along with his commentator, Pārthasārathi Miśra's remarks:—

4

Let not the past be graspable as the Vaibhāsikas assume. It may then be possible that between two knowledges that are occuring simultaneous one is the graspable and the other grasper; therefore the following is stated: With reference to the two simultaneous events there will be no possibility of asserting one is proof and the other is proved (māna-meya) for the reason that two simultaneous events are mutually independent, and that there is a lack of action and actor. Causality in your system is graspable; in between the two independent events there is no cause-and-effect-relation, hence no idea of one is graspable and the other grasper (see Ślokavārtika, p. 309): Halloo, (we have accepted that) the characteristic of the cause-and-effect-relation is nothing but invariable concomitance of Tatbhava-bhavin, presence of effect on the presence of cause; this characteristic is obtainable in the case of two simultaneous events; so says our great Master (Dignāga): "It is a simultaneous conditioning factor becsause of invariable concomitance". Now, on this point the following is pointed out: The Rationalists do not proclaim that causation is mere Tathhava-bhavin, 'presence of the effect on the presence of cause'. That causation is geared up with the succession of time and never bereft of it. This is pointed out in the following:

"The causation-characteristic freed from the time-succession is not permissible between the cow and the horse;

the same is the case with the events of time-succession, or the simultaneous moment-events of a flux of elements with the other flux of elements. Therefore amongst things which are already previously present a thing is regarded as effect of that thing from which it is produced as in the case of pot that is produced in the presence of colour, etc." (note this illustration from the opponent's point of view).

The said example of lamp and light for simultaneous causation is unproved; to this effect the following is pointed out:

"The example of lamp and light, etc. to prove the simultaneous causation has been stated; even in this case there is a very subtle time-distinction. The illusion of simultaneity there is due to the time-distinction hardly discernible (durlaksa) as in the case of a sharp pin piercing through several hundred of lotus-petals (padmapatra-sata-vedha)" ........This rejection of causation through the process of simultaneity is also applicable to the knowledge and its part and their graspability and grasping agency; so is said further:

"The rejection of causation by simultaneity is equally applicable to the parts (knowledge and its part)". (see Ibid.)

As to Dignaga's second alternative answer, viz. it becomes so in succession by transmitting the force (Sakti) the same critic continues: Between two successive events the previous may be graspable by the other. It is criticised previously that what is past cannot become graspable, this criticism is not valid; for, it is possible by transmitting its force. The self-form of knowledge on account of impression (vāsanā) imposed by a previous knowledge (upon itself) is produced subsequently. (This means that) ālambana is similar to memory (smaranam iva ālambana). Here also Kumārila says. "Ālambana is not possible by succession through the door of transmitting the force" (Ibid. pp. 311-312).

The above elaboration of the opponent's criticism is aimed at to acquaint ourselves with a clear understanding of the author's complicated proposition.

Dharmakirti being one of the strongest champions of this school, his conclusive remark may also be recorded in brief which appears as an echo of Dignāga's view:

5

How and by what means do these atoms transform our consciousness as reflex of a gross form? (Pra. Var. II. 321). Therefore one consciousness has two aspects (graspable and grasper) and experienced and memorised; the realization of this in double aspect is regarded the fruit. (Ibid. 337). The self of the Knowledge though indivisible in truth is noticed (i.e. experienced) as though it is divided into graspable and grasper on account of our perverted visions (Ibid. 354).

In order to satisfy the scriptural declaration that the visual consciousness emerges on the basis of the eye and is visible the author states: "The sense-organ, (i.e. eye, etc) is only a sort of sakti, force as it acts as auxilliary to its objectivity". The sense-organ is inferred to be only a force of consciousness, but not material in character. It may be a non-contradictory part of consciousness or it may be in its own indescribable self. There can be no difference in the production of its result. Thus the objective aspect and the force of sense-organ go on mutually conditioned from immemorial time".

The author's statement about the sense-organ as of the indescribable is suggestive. It shows that he does not side with the Vaibhasikas for whom the senses are material, but with some early scripture according to which they are other than the visible etc; and supra-sensous and inferable from the sensory consciousness and seated on the eye-ball, etc. (v. Yaśo-mitra's comm. Kośa, I, p. 24-25). Dharmakīrti too holds the

same view, v. Pra. Vartika II, 48 a-b: They are transcendental and designated as senses...Refer to Vinitadeva's comment for other opinions on the senses (p. 92 below).

The author's explanatory part of his last aphorism is very well elucidated by Vinītadeva in his Tikā, one may read my summary in English, pp: below.

#### NOTES

l. The early Buddhists plead that the atoms though too subtle and imperceptible, serve as a hidden cause of our knowledge, because their gross forms that we experience are phenomenal and cannot be regarded as either different from or identical with the atoms, is not at all counted as a cause. The same principle holds good in the Buddhists' denial of the soul theory. The soul is not something real apart from its several parts, cfr. Sam. Nikāya, 1,135, the saying:

पथा अङ्ग संभारात् भवति शब्दो स्थेति।.....

एवं स्कन्धेषु सत्स्वेव भवति मन्वेति संगृतिः।

Cited in Satya - Siddhi, Ch. 38, p. 190.

The above position of the early Buddhists renders much easier the task of Dignaga of rejecting the combined atomobject proposition (i.e. his second one). However the Sautrāntikas assign some reality to it on the score that it discharges a purposive action. See discussion on this topic below.

2. See Tattvas Panjikā (p. 556) mentioning such three opinions: 1) Atoms get combined one another (Samyujyantz parcmāṇavaḥ,), 2) they always appear with some interspace, but do not come into a mutual contact (Santara eva nityam na sprsanti,) 3) when they appear without interspace, we call them combined (nirantaratve tu sprstasamjnā). Similar three views are noticeable in Abhis, Aloka, (p. 372-74): 1 (Sanghata-paksa, view of the combined atoms, 2) Santara-parivarapaksa, view of atoms encircled with interspace, 3) nirantara-parivarapaksa, view of the same without interspace. These three are termed knowable categories (Jneya-paksa):

According to Th. Stcherbatsky's finding the combined atoms alone appear in phenomenal reality. Simple ones or infra-atomic elements presumably were relegated to a transcendental reality......(v. Conception of Buddhism, p. 12).

2a. Kue-chi's interpretation of Vasubandhu's verse 11 in the Vimsikā as referring to four views: 1) "eka-paksa" of the Vaisesikas, 2) anekapaksa of the old Sarvastivadin, 3) Paramanupakṣa of the Sutra-sect and 4) Samghata-pakṣa of the Neo-Sarvastivadin (Nyayanusara) is not admissible and it is quite opposed to Vasubandhu's own comment. (v. his comment on the vimsika-vijnapti-chinese, Fas. III p. 2). Vasubandhu refers to the three views only, viz. 1) the view of the Vaisesika, 2) the view of the Sarvastivadin as atomobject and 3) the view of the Sautrantika holding the integrated-atom-object (Samhata-anu)

3. सन्धितः समुदायः स सःमान्यं तत्र चाक्षघीः । सामान्यवृद्धिश्चावश्यं विकल्पेनानुबध्यते ॥ प्रमाणवर्धतिक II. 194.

वृत्तिः । ननु सम्बितालम्बनाः पश्चिविज्ञानकाया इति सिद्धान्तः । तत्रानेकार्थ-जन्यत्वात् स्वार्थे सःमान्यगोचर इति चोक्तम् (प्रमाणसमुच्वये)। तथा च परमाणूनां ममुदायः (note रुपशब्दादेरष्टद्रव्यत्वात्) सन्धित इत्युच्यते । स एव च सामान्ये मतः । तत्र च सामान्ये प्रत्यक्षधीर्जायते । सामान्ययुद्धिश्चावश्यं विकल्पेनानुबध्यते अनुस्रीयते । तत् कथमविकल्पं ात्यक्षमुच्यते । स्रत्राह—

> अर्थान्तराभिसम्बन्धात् जायन्ते येऽणवीऽपरे । उक्तास्ते मध्वितास्ते हि निमित्तं ज्ञानजन्मनः ॥ Ibid 195.

त्रुत्तिः ।.....येऽणवो जायन्ते ते सिश्चता उक्ताः सिश्चितालम्बनाः पश्चिवज्ञानकाया इत्यादौ । ज्ञानजन्मन एव हि निभित्तमूक्ताः ''तत्रानेकार्थजन्यत्वात " इत्यादिना ॥

> अणूनां स विशेषश्च नान्तरेणापरानणून्। तदेकानियमात् ज्ञानमुक्तं सामान्यगोचरः ॥ Ibid 196

वृत्तिः । अणुनां स ज्ञानजननसः मर्थ्यविशेषः.....। नहि प्रत्येकमणवो हृश्याः । किन्तु सहिता एव तत् तस्मात् एकस्मिन् परमाणौ ज्ञानस्य नियमात् सामान्यगोचरं सन्धितपरमाणुगङ्घातविषयं ज्ञानमुक्तं तत्त्ववादिना । न तु परमाण्वतिरिक्तपामान्यविषयम् । तत् कथं सामान्यविषयत्वात् सविकल्यत्वप्रसङ्घः ।

The same idea in Chapter I, 88-90.

4 मा भूदतीतस्य ग्राहयत्वं (यथा वैभाषिकपरिकल्पितम् ) युगपज्जन्मनोरेव ज्ञानयःरेकं तु ग्राहयमितरत् ग्रीहकं भविष्यतीति अत आह-

ग्रन्योन्यनिरपेक्षत्त्वात् युगपच्चापिजन्मनि ।

मानमेयत्वनः स्तित्वं क्रियाकारकवर्जनात् ।

कारणत्वमेव भवतां ग्राहयत्वम्। यौगपद्ये चान्योन्यितरपेक्षज-मनो कार्यकारणभावाभावात् न ग्राहचग्राहकत्वम्। (р. 30भ)

ननु तद्भावभावाव्याभिचार एव कार्यकारणलक्षणम् । तच्च युगपज्जन्म-नोरिप विद्यत एव । यथाऽऽहुः— प्रत्ययोऽव्यभिचारित्वात् सह इति । तत्रोह —

तद्भावभावितामात्रं हैत्क़ैनैंव वर्ण्यते।

पौर्वापर्येनियमयुक्तः तद्भावभावित्वं तल्लक्षणं नतु तन्निर्मुक्तमिति । यथा पौर्वापर्येनियमसहितमेवेदं लक्षणं न नियमरहितं नापि पौर्वापर्यरहितं तथा दर्शयति —

> पौर्बापर्यविनिमुक्तं कार्यकारणलक्षणम् । गवाश्वस्य यथा नास्ति पौर्वापर्येऽपितत्तथा ॥ युगपजनायमानेऽपि सन्तत्यन्तरजे क्षणे । रूपादिषु घटे यद्वत् तस्मात् पूर्वमवस्थिते ॥ यो यस्मात् जायते पश्चात् सन्तत्कार्यमिनीष्यते ।

यत्तु परैरसत्यपि पौर्वापर्यं कार्यकारणस्विमत्यत्र सिद्धवद्दीपप्रभावदिति निर्दर्शनम् । तदसिद्धमित्याह—

> हेतुहेतुमतां सिद्धं यौगपद्यनिदर्शनम् । यत्यदीपप्रभाद्यक्तं सुक्ष्मः कालोऽस्ति तत्र नः ।।

कथं तर्हि यौगपद्माभिमानोऽत आह ---

दुर्रुक्षस्तु यथा बेधः पद्मपत्रशते तथा।

सन्तमपिकालभेदमितसौक्ष्म्यात् म्रलक्षयतां पद्मपत्रणतन्यतिभेद इव यौगपद्मभ्रमः । तुलानमनोग्नमनयोग्तु न मिथः कार्यकारणत्वम्, उभयोरेककारणत्वादिति । इयञ्च यौगपद्येन कार्यकारणत्विनराकिया ज्ञानांशयोरिय ग्राहचग्राहकत्विनराकरणाय वक्तव्येत्याह —

भागयोयौँ गपद्येन तथैव स्यान्निराक्रिया।

मा भूद्यौगपद्यम् । ऋमभाविनोस्तु पूर्वमुत्तरस्य ग्राहयं भवतु । यत्तु ग्रनीतस्य ग्राहचत्वं न सम्भवतीत्युक्तम् , तत्तु अयुक्तम्, शक्तयर्पणद्वारेण सम्भवात् । पूर्वज्ञानार्पितवोसनावशेन हि तत्स्वरूपमुत्तरमुत्पद्यमानं भवति । स्मरणमिवालम्बनम् । तदुक्तम्— शक्तयर्पणात् ऋषदिति । तत्राह—

न च शक्तवर्षणद्वः रं ऋषेणालम्बनं भवेत् । इति

(Slokavar. pp, 311-12)

The above criticism proves that in pleading for a simultaneous causality Dignaga might have employed the Lamp-

and-light-example, but we miss it in the translations of the Alambanapariksā. Vinitadeva employs it in some other context, viz. self-affecting-action (atmani kriyā). It is the Sarvastivadin who first pleaded for the simultaneous causation with the same example; cfr. Poussin, Kosa, II, p.253; vyākhya ad II. 51. cal. edn. p, 123; Kośabhāsya p. 84-85).

5. सक्त्ययन्ति तत्केन स्थूनाभागञ्च तेऽणवः । 321. तस्माद्विरूपमस्य्येकं यदेवक्रनुभ्यते । स्मर्यते चोभयाव । रस्यास्य गवेदन फलम् ।। 337. अविभागोऽपि बुद्धचात्मा विषयीमितदर्शनैः । ग्राह्मग्राहकसीवित्तिभीदिवानिव दृश्यते ।। 354.

Vijnaptimatrata in Pramana Var. II, 320-371.

## DIGNAGA'S VERSES (KARIKA)

- 1. Though atoms serve as cause of our sensory consciousness they are not its actual object like the sense-organs; because the consciousness does not represent the image of the atoms.
- 2. Consciousness does not arise from what is represented in it, because it does not exist in substance like the double-moon. Thus both the external things are unfit to be real objects of consciousness.
- 3. Some masters hold that the integrated form of atoms (sancitakara) is the cause of consciousness. The author replies: The atomic form does not become the content of consciousness e.g. the solidity, etc.
- 4. In that case the different perceptions of the pot, the bowl, etc. will be identical.

If the perception differs in accordance with the different forms of the pot and others, they never exist in the substantial atoms.

- 5. Their dimensions are different and therefore they are related to substantially non-existent things. For, if we remove the atoms one by one the perception illuminating the image of the pot, etc. will immediately vanish away.
- 6. It is the object (artha) which exists internally in the knowledge itself as a knowable aspect which appears to us as if it exists externally.

Because that object is essentially in the nature of consciousness and because it acts as the condition (to the consciousness) the knowable aspect is the object.

7a-b. Though it is only a part of the consciousness, it becomes condition to the latter because it is invariably and simultaneously associated with the latter.

Or it becomes condition also in succession by transmitting the force (sakti).

- 7c-d. What is the sense-organ is (nothing but) the force itself in consciousness by virtue of its acting as an auxiliary (sahakarin) to its objectivity.
- 8. That force is not contradictory to the consciousness. Thus the objective aspect (visayarupa) of consciousness and the force (sakti) called sense-organ go mutually conditioned from immemorial time.

# SUMMARY OF THE TIKA BY VINITADEVA

The author Dignaga presents the first disputant's proposition by stating: Those who...

In this sentence the topics to be discarded are expressed. The opponents' perverse reasons are expressed in the sentence: "Because the atoms are cause of consciousness" and because the aggregates are productive of their image-bearing consciousness".

The purpose and its relevance to the treatise are to be inferred by virtue of its capacity thus. This treatise is commenced in order to refute the external objectivity and in order to establish the internal objectivity. This is the purpose and the treatise is its device. The same idea is repeated and elaborated further.

All disputants do not accept the external things as objects, hence it is stated: Those who......

The "eye and others" refers to the ear etc. upto the mind, thus the mind is reckoned as relied on the external things; hence they are also negated here.

Acarya Dharmapala in his Tika has elaborated a great deal in order to prove them, we do not understand his deep intention and reasoning.

"The external" is what is other than the consciousness. The term artha is expressed as a synonym of content (visaya), but not substantially existing. The aggregate is also to be understood likewise. Alambana is cognizable. Atoms are those which cannot be further divided and (dissected). The atoms alone appear and disappear together; yet the aggregates are considered as different and object (alambana). The sense-organs in their capacity are assigned to their respective objects like colour, taste, etc. Though the colour etc. are integrated in the they are cognized by their respective sense-organs. Likewise the consciousness in its capacity is fixedly assigned to graspable things (dravya-pariccheda) and hence it takes as its object the separate atoms as well as their collocations (samanya, सामान्य): this is known to us (from the The atoms, though very subtle Sarvastivadins' treatise). they cause the consciousness objects because because they exist substantially. What serves as cause is alambana, object: this is the opinion of this (first disputant). Thus the advocates of the external things admit the atoms as objects in view of atoms being producing factor of consciousness.

The saying: "Or they conceive as object the aggregate of atoms" is presentation of the second proposition. They conceive so because the aggregate causes the knowledge invested with the image of the aggregate. This is the reason for this proposition. It is to state thus: In what form a consciousness emerges that form is its content.

So far are the propositions of the opponents.

The following line is to delineate the same: "Though atoms serve etc." Atoms in the ultimate sense are not substantial. They being accepted as constituted of parts become empirical (samvrta) and being considered as partless, they cannot cast shadow and hiding etc. (इंग्यावरणादि) cp. the same argument in Vasubandhu's Vimsatikā. Even then their causality is accepted and their objectivity is denied; for they do not cause consciousness reflecting their own image. The expression indriya indicates six senses inclusive of mind sense. "Like the sense - organ" is example. It causes the consciousness; however, it is not its content; for, its image is not reflected in the latter.

It is the content whose self-being (स्वभाव) is asserted while the consciousness arises in its image. Here the self-being is both the self-characteristic as well as the general characteristic. Its assertion is just its measured grasping. Consciousness cannot discharge any function of determining its object beyond representing its image. Therefore consciousness having arisen in the form of a blue-patch is spoken of as that it has determined the blue patch. What other function has the consciousness here (beyond representing its image)? However, it is metaphorically stated that consciousness grasps its object. There is no, in fact, any act of determination. For example, when the

sen is similar to his father, he is said to have taken the form of his father. Though the atoms are its cause, if consciousness does not represent their individually fixed images how can it grasp their characteristics? When it does not determine them, how can the atoms become its objects.

The example is the sense-organ. Though it is a cause it is not the content of knowledge which bears not its image. Therefore, the objectivity does not lie in mere causality. Thus the atoms are not objects as they are deprived of the characteristics of the objectivity. Here is a syllogism: Atoms are not objects because they are incapable of causing consciousness similar to themselves; example: sense-organ. The knowable aspect is the heterogeneous example. Or they are so, because their characteristics are not cognized; the examples are the same. These two syllogisms are formulated by Acarya Dharmapala and also stated by me, though not formulated by the author Dignaga. Thus is negated the atoms-objectivity./1/

In order to negate the second proposition the following is stated: "Though the aggregates of atoms are alike the image of consciousness", they are not objects, because the consciousness does not arise from the aggregates. Though they are not causal factors, let them be objects, what is harm there? The author replies:

Consciousness does not arise from what is represented in it, etc.

What object form the consciousness imitates, that form would possibly be its object if it is also a causing factor. What is causing factor, that alone is the object: this is understood from the treatise (of the Sarvastivadins). It is stated there: A thing which is characterized as productive of the mind and the mental states is designated as object as it is experienced while the mind and mental states operate. The endowment of the object-image in the consciousness is

not stated in the Sastra as it is recognised in this system (of the Sautrantika-yogacaras) alone. It is to be stated thus: What is endowed with two characteristics is alambana, object.

Why is not the aggregate a causing factor?

"Because it does not exist in substance". What is substantially non-existent is incapable of causing any effect; e.g. double moon. Though it is reflected in consciousness, it does not cause the latter. Phenomenon of that consciousness is not however fortuitous as it is effected by a defective senseorgan. The double moon is perceived when the eye is affected by the eye-disease (timira). Hence it is not producer of its experience and becomes non-entity-non - object. The same is the case with the aggregate. The following is the syllogism: The aggregate of atoms is not producing factor of consciousness, because it is not a substantial entity, example: double moon. The heterogeneous example is the cognized part of consciousness. Or, it is not alambana because it is a non-cause. The examples are the same. If a non-cause is also alambana, the double moon etc. would also be true objects. These two syllogistic proofs are also formulated by Dharmapala.

"Thus both the external things are unfit to be real contents of the consciousness" as both of them are defective in one or another respect.

In the case of atoms there is productivity, but the capacity to impose the image on consciousness is lacking while the aggregate has the latter but lacks in the former. Therefore both are defective. //2//

The third proposition is presented next: Some masters hold that ......

Some masters, Vagbhaṭa and others hold the integrated form of atoms as the causes of consciousness. They maintain that there exists also an integrated form in the atoms. Whatever exists in the atom is all a substantial entity (dravyasat) hence it can serve as cause. Since the integrated form is gross is capable to impose its image on the consciousness. Thus the atoms become objects in another fashion (prakārāntaṇa, प्रकारानारेण)

The atomic form is too subtle; how can it combine in itself the gross integrated form? No harm, they argue that a material thing is combined with several forms or characters, viz: blue colour, fragrance, sweetness, hardness and others. The atoms also interalia has the integrated form. If so, why are not they cognized at once? So it is said: They are cognized in one or another form". Because they are assigned separately to their respective sense organs our senses do not grasp all of them indiscriminately.

This is said in accordance with the system of Buddhadeva, viz. ten bases are mere *bhutas*, elements (not distinguishable into primary and derivative ones).

"Even in the atoms, therefore, there exists the aspect which produces the consciousness possessed of integrated form". That is to say: The atoms are capable of producing the consciousness reflecting the integrated form of their own. Why is it said in this fashion? Because an alambana consists of two parts. The productivity is meant in the statement that the atoms are consciousness-producing factors. The part of the statement: "reflecting integrated form of their own" expresses the capacity of imposing images. Because artha, content imposes the image which exists in itself, but not one that does not exist there the integrated form is to be granted as existing in atoms.

If the gross form exists in the atoms, how can it exist there along with the atomic subtlety? Why do we not cognize the atomic form as if it is proximate to us? Therefore the author says: Atomic form, etc. (3c-d)-For example, solidity coldness, heat, etc. though existing, are not contents of the visual cognition because the perceptive powers of the senses are assigned to their respective domains of objects. Likewise are the atoms . ...//3//

"In that case the different perceptions of the pot, bowl, etc. would be identical".

The advocates of this proposition are to be accused thus: The integrated form that is pleaded as existing in the atom is well known to be existing in the pot, etc. If that form of the atom is the same as that of the pot, etc. then the notion of the pot would arise from all other aggregates of the bowl, etc. Or if it is the same as that of the bowl, etc. then also the notion of bowl arise from all other aggregates of the pot, etc. We have, on the other hand, a distinct notion of pot from certain aggregate, and the notion of bowl from certain other aggregate. This distinction would be impossible in your thesis.

If the distinction is possible on account of number of atoms differing as related to the pot and the bowl, etc. such distinction is not at all admissible in the shape of atoms. If it is your view that the different shapes of the pot, etc. make possible the distinct notions of the pot, etc. we too do not negate them; however those shapes are not apportioned to the substantial atoms. //4//

"The dimensions of the pot, etc. are different, ......"

The atoms' dimension known as pārimāndalya cannot be differentiated. Though the atoms of the pot, bowl, etc. are different real entities; in their dimension i. e. pāriman-

dalya no differentiation is admissible. Therefore the atoms do not differ in their shapes. As in your system whatever exists in the atom all exists in substance. So also in our system whichever size the atoms has all is one pārimandalya size.

If the integrated form be admitted as identical, it must be then partless as it has been in substance. If it be admitted as having parts, it would never be in substance. Things having parts, acquire various capacities (śakti); then the arrangement of parts also would be possible; but that would not be possible in the case of partless things.

"The distinction of form co-exists with the non-substantial things". Because the arrangement of parts is not possible in partless things as stated above. The distinction in shape is to be observed only in non-substantial things. The Vaisesika system admits the pot, etc. as real substantial things, but they are empirical, i. e. non-substantial (in our system). For, if we remove atoms one by one the perception of the pot vanishes away. How could that alone prove that the pot. etc. are empirical? If they are substantially real, they would never cease to raise their own perception even when their parts atoms are eliminated. For example, the colour, taste, etc. never cease to evoke their perceptions even when their atoms get separated. Moreover the atoms being removed the conjunction creating the (dravya) disappear and the pot perishes, then no more arises its cognition.

If you think that the cognition arises no more because everything cannot happen everywhere, we may reply: If there is one whole (avayavin) other than the atoms, then you must say: while existing within the atoms, whether it exists covering entire atoms or partly. In the first alternative the whole would be everywhere in the parts constituting the whole. If it does not exist partly, it follows then it exists covering the

entire atoms. Therefore, one whole (avayavin) like the pot, etc. exists in as many atoms as there are, and hence when one part of the whole perishes, the substantial whole would become non-existent. For, the whole is constituted of the simultaneously existing entire parts like the chariot (anasvaratha). The heterogeneous example here is sva-laksana (स्वतक्षण), self characteristic. If you say that the whole exists by way of vastu, substance, it will be vitiated by an unfavourable circumstance (as stated above) viz. impossibility in its formation by parts as the whole is constituted of simultaneously existing several things. //5//

After disproving the others' propositions (anya-samaya) the author sets forth his own (sva-samaya) in the following: "It is the object which exists internally in the knowledge as a knowable aspect which appears to us as if existing externally".

The knowable aspect is a graspable part serving as its content. It appears as though existing externally. When, for example, a patch of space being reflected in the well-water appears as if it exists on the surface of the water. Or the image of the moon, being reflected in the mirror appears as though it is in the mirror. Though no external thing is admitted as alambana, there is, nevertheless, something internal serving as the object-condition (alambana-pratyaya). An eye-diseased person, e. g. perceives the appearance of hairs, flies, etc. which are only some internal flashes (of the diseased mind). Similarly the internal perceivable part of the consciousness is considered as alambana.

How could this mind itself be characterised as alambana? Because the knowledge assumes the forms of the blue and the yellow patches as a result of matured forces (vasana) accrued from the daily talk of the blue and the yellow, etc. The knowledge is accomplished as endowed with the

forms of the blue and the yellow etc. Because the forms of the blue and the yellow are conditions to the consciousness, they become its causes also.

"The internal consciousness appears as object"......
Because consciousness existing internally becomes endowed with a form on the model of an object (arthakarana tadākārakam) and this form (of object) evokes the consciousness, that consciousness becomes in possession of two alambana characteristics; hence it is said to be the proper alambana. Thus consciousness is possessed of an internally existing object. The form of consciousness is similar to that of the object. Because it is similar, it is said to be of that form. For example, a seal being curved in the form of a letter is (said to be) of that form. (When a consciousness is likewise similar to an object-form, it is known as possessing that form.) //6//

"(If) only the objective reflection of consciousness is experienced in the cognition, etc."

The cognizable reflection that is internally existing is experienced in a cognition. When it is said that the knowable aspect of consciousness appears as though it is the external object in a definite shape (nivatākāravat), it becomes a part of consciousness. That knowable aspect appears simultaneous with the consciousness, that aspect be a producing factor of the same consciousness? It will amount, in that case, to accepting affecting its self (ग्रात्मनि किया भ्यूपगम) and also evolve a formidable error (atiprasanga), viz. the cognizing aspect also will give rise to another cognizable aspect. Likewise the horns of the right and the left of an ox would interse produce one by the other. This is the objection raised by the opponent. The author replies: This is not a formidable rule (asāsāna). because the cognizable part, though simultaneous it is,

becomes producing factor, i.e., preceeding moment-cause of the self born consciousness. No cognition arises in the absence of the cognizable part which is resorted to for the purpose of a mere support in the fashion that a man rises up with the support of a staff. Therefore no causal function either entire or in part is imposed upon it.

If the cognizable part thiswise becomes cause, be it so, what contradiction would be there? In the absence of any concomitance between the right horn and the left the causal relation between them, one being the fruit of the other is not accepted. In certain cases a self-affecting action is also desired. The lamp is a fitting example here. The lamp (not only illumines others but) illumines its self also.

How is it proved that the concomitance is criterion for determining the cause-and-effect-relation? The logicians say:  $Bh\bar{a}va$  and  $abh\bar{a}va$ , i. e. existence and non-existence: These two are the characteristics of the cause and the effect which may appear in succession (or simultaneously). When certain thing present, certain thing happens; the latter is considered to be its effect (helumat). Here in the present case the knowledge arises only when the cognizable part is present and not when it is absent. Therefore things, though simultaneous they are, become one as the cause and the other as the effect. Haituka is Tarkika. So far the subject and the object are shown to be simultaneous.

The author next states that they are in succession too. (This means:) the cognizable part while disappearing, deposits its force (śakti) in the store-consciousness. That force, if it accomplishes other necessary requisites in the second moment evokes in the same moment a consciousness similar to itself. If it does not accomplish in that moment it may

do so in the third or the fourth moment; then it would produce a similar consciousness by virtue of its maturity.

In this view (paksa) the said logical errors, self-affecting action, simultaneity, "being one part", etc. would never be raised. For, the previous knowledge is graspable, and what is endowed with the image of blue, etc. that evokes in a subsequent moment a similar kind of knowledge. Therefore those objections cannot be raised.

If the force causes perception the force will then be the object but not the previous graspable part. Such error is not there; because the graspable part produces a homogeneous knowledge by succession, it makes the force as deposited in the store-consciousness. If it does not make so, the force would not produce such type of knowledge. Therefore the knowtedge that is arisen from the force is indeed produced from the graspable part alone; thus there lurks no contradiction. In this interpretation the fact of alambana with two characteristics is well accomplished. Thiswise the graspable part has two (alambana) characteristics as it produces subsequently its own homogeneous knowledge.

The opponent now observes: If the self form of a know-ledge is accepted as object-condition, how does the visual consciousness arise relying on that self form and the eye? When the matter or colour (rupa) falls within the focus of the eye and together with it the eye is to produce its cognition, the self-form of consciousness does not, at all, fall within the focus of the eye. How is it possible that the eye together with the self-form evokes the visual cognition?

The author replies: If the sense-organ is a derivative element, then there may be a serious objection. We, however, desire to say that what force in accessory to objectivity (visaya-sahakarin) that is regarded as the sense-organ. Thus,

in our system just as rupa, colour exists internally so also the eye exists internally. Therefore, how does the above stated flaw incur? It is to be borne in mind that the force (sakti) that is accessory to objectivity is the sense-organ. The interpretation of indriya as what pertains to Indra would reduce it to something inseparable (from Indra).

How is it known as a sort of force? Because the senseorgan is inferred to be a force from its result, viz. cognition, but not to be a derivative matter (bhautika). Again objection: One can infer merely some cause from result, but not a variety of causes (karana visesa); for no concomitance of linga, cause with the variety of cause has been previously determined. For example, the sight of the smoke can lead one to infer mere presence of fire, but not the kind of fire whether it is the fire of herbs or of the grass, etc. Likewise one could infer from the result i. e. sensory cognition merely a cause but not deduce the genus of the cause, viz: a derivative matter, etc. In the system of the Vaibhasikas the sense-organ is a derivative matter (bhautika); in the system of Bhadanta Buddhadeva it is a primary matter (bhuia-rupa); for the

Yogacaras it is a consciousness; it is conventional for the Madhyamikas; for the Samkhyas it is ahankarika, a derivative from Individuation, and so on. The said variety of cause cannot be inferred. In reply to this the Tika remarks that a simple force is inferred from the inferential process of various forces and their successive flux (Saktiprabandha). // 7 //

Again, the force depends on a possessor of the force. No force can be accepted without a support or base. The possessor of the force is the sense-organ which ought to be a derivative matter. Thus the sense-organ becomes again a derivative matter. Therefore the author states:

<sup>1—</sup>Agamanusari Yogacara. Dignaga's system being known as the Nyayaanusarin Yogacara Vinitadeva specifies thus.

If a support is needed, let the consciousness be its support (asraya). The consciousness is well-known to be both as awareness of each object (prativisaya-vijnapti-rupa) and as self awareness (sva-vijnapti-rupa). Therefore, let it be its base as necessitated by karman previous deed. The force, nevertheless is not contradictory to the consciousness.

Again, some objection: The force that is situated in the derivative matter produces some result and the same situated in the consciousness produces some other result. Therefore the sense-organ ought to be a derivative matter. The author's reply is: There is no difference in the nature of result due to the difference in the basis of force. This means to say: Let the force be situated in the consciousness or somewhere else. That force gives rise to a perception of visible (rupa), etc. and hence there is not, at all, any difference in its result-productional act.

"Gr. (the force) be in its indescribable self-form".

This is the opinion of some other system about indriya.

The sense-organ cannot be tested becase it is not visible. What is not tested cannot be demonstrated. Therefore according to this system it is of indescribable character.

Then it is said by way of conclusion: "Thus the objective aspect of the consciousness....." As this consciousness is produced from the force of sense-organ so the latter is also produced from the previous conciousness which causes the formation of the sense-organ (indriya ksepaka). That previous consciousness again is produced from the still anterior force of sense-organ. In this manner the force of sense-organ and the consciousness endowed with the image of the object go on mutually conditioned. Since there has been no starting moment of this flux of the cause and the effect these two are to be viewed as revolving from immemorial time.

<sup>1.</sup> It is atindriya, transcendental, p. 12.

The author comments on the last aphorism:

"Depending upon the force called eye ....." Relying upon what is called the force of sense and the internal rupa, either simultaneous or of the previous moment the visual consiousness arises as having an indeterminate object (anavasita-artha-akaraka). In the system of Realists the consciousness arises from the already determinate object, but not so in our system: this is said:—

"Consciousness reflecting an object but indistinct from that object (alambana) arises".

Some persons read: consciousness (arises) reflecting an indescribable object (anirdistartha). That object is not reflected as absolutely distinct (vivikta). Nothing is made distinct and it is indescribable; for every self-characteristic (sva-laks-ana) is incapable of being described......

"These two act mutually conditioned....." explained as before (see p. 34 above).

Sometimes thanks to the force known as (vasanā) of daily talk (prapanca) being matured consciousness is transformed into the form of an object and the force sometimes is produced from the mind (appearing) in the form of an object. In this continued succession of the cause-and-effect there is no break of the flux; hence it is understood to be of immemorial time.

One more question: The sense-organ and the object-force, whether they are different from the consciousness or identical with it? In the first alternative the dispute between us would concern only with the nomenclature. The object is external equally for both of us; for, we both accept the sense-organ and the object as distinct and different from the consciousness. In the second alternative none would be able to specify: this is the sense-organ consisting of the force and this is the object. In reply to this question the author says:

Considering the true nature of things the force is a particular stage (of consciousness) and is true only nominally (samvrtisat); and as such it is not to be specified as either different from or identical with the consciousness. Considering the worldly talk one can say as he likes. It is sometimes quite different from the consciousness or sometimes identical with it. For, people talk both ways of things which are empirically true. They having in view the idea of difference talk, for example, "the fragrance of the sandal" (candanagandha) etc. The idea of identity is also sometimes expressed in this talk: Pitcher is rupa (visible), etc.

Any way, in both cases, the object-condition (alambana) has been elucidated as, existing internally and to this effect the author says in conclusion: Thus the interior object is endowed with two characteristics (image and causality), and therefore it is logically deduced [that the consciousness alone is transferred into the (external) object (visaya).]

#### KUE-CHI'S COMMENT ON 'ALAMBANA

The following are the remarks on Alambana made by Kue-chi while commenting on Vasubandhu's Viinsatikā. In view of the fact that those comments are quite useful to understand and appreciate the respective positions of the realists whose opinions Dignaga has taken great pains to combat in composing his treatise, Alambanaparīksā. There are such three groups of the realists whose theories are set forth by way of Pūrvapakṣā in this treatise. Now we are at a loss to specify who are they and which group of the realists uphold which type of system. The two Tikas that are now available in translations (one in Tibetan and the other in Chinese) are not much of help to us in this respect. However, Kue-chi, the renowned Chinese commentator, though not writing a regular comment

on the treatise has shed invaluable light on the problems that we are confronting in this context. This is the reason which prompted me to reproduce his observations relevant to the problems. With regard to the first proposition,

viz. the proposition of the atoms-object-view, Kue-chi says:-

1. "This master (i.e. old Sarvastivadin) considers that many dharmas (atoms included) in the base of visible, rūpa, etc. become the object of visual perception. Why is this so? Their indivisible atoms (paramāņu) each substantially existing (dravyasat), constitute jointly one aņu or molecule. This aņu is prajūaptisat, phenomenally real and therefore not at all substantially existing."

3

"Five-fold consciousness relies on (ālambate) the substantially existing dharma as its object and hence it does not really rely on aṇu. Thus the compound of atoms are things which are only conventionally real (prajūaptirupa). Therefore, while the bases of the visible, etc. (rūpāyatanādi), become objects of visual perception (cakṣur-vijnāna), etc. each of the indivisible atoms (paramānu) which are substantially real, serves their object (ekaikam). Visual consciousness, etc. do not rely on (alambate) the thing which is phenomenally real (prajnaptisat) because what is substantially existing (dravyasat) can (alone) produce consciousness".

The above extract shows that Dignaga in the first proposition refers to the standpoint of the old Sarvāstivādivaibhāsikas.

In regard to the second and the third propositions, Kue-chi makes the following observations:

"The master of the Sutra-sect says: the indivisible atoms (paramanu) that are substantially existing are not the object of the five-fold consciousness because no indivisible atoms

are manifested there (-five-fold consciousness). These seven indivisible (atoms) constitute jointly one anurupa, gross atom. This gross body of atoms (samhata-anu) though phenomenally true (prajnapti) is the object of five-fold consciousness, because there this (gross) form is reflected. No single substance atom can be manifested as alambana, object-cause. Therefore, necessarily, the compound (of atoms, anu) constitute jointly one gross phenomenal (form), then only the five-fold consciousness takes it as object. Therefore the Sastra

(-Vimsatikā) says: Multitude of indivisible atoms substantially existing constitute the objects in their combined form.

This, the master of Nyāya (Neo-Sarvastivadin) considers to be contradictory to his tenets (Sva-paksa-viruddha); he maintains that five-fold consciousness of the eye, etc. does not rely on (alambate) conventionally real thing. This distinguishes him from the Sūtra-sect (Sautrantika). If we follow the old (school) (i.e. old Sarvastivadin), then there will be

such logical fallacy (as has been pointed out) by Dinna (-Dignāga) of no alambana, object-cause, because no form of indivisible atoms is reflected in the five-fold consciousness. And further (the Neo-Sarvasti-Vadin) says: the material elements, etc. (rūpādayo dharmāh) have each of them many a form (ākāra). Out of these only one part  $(bh\bar{a}ga)$  becomes the of perception. Therefore, indivisible atoms, being operation with one another (paraspara-sapeksa) assume each an integrated form (Sancitakara). This form exists in substanproduces the consciousness which resembles. ce that form and hence becomes the object-cause (ālambanapratyaya) of the five-fold consciousness. A great number of atoms, for example, become integrated mountain, etc. and by mutual assistance each of atoms assumes the dimension of the mountain, etc. (parvatādipramāna-laksaņa). While visual consciousness etc. rely on (alambate), the mountain, etc. the number of atoms existing substantially and being in co-operation with one another

become (one) mountain so that five-fold consciousness could be brought into play. Hence they constitute alambana, object-cause. In such a case there will be no fallacy involving absence of ālambana, because what exists substantially is accepted as ālambana. Therefore, the sāstra (Vimsatikā) says that substantially existing number of atoms all get integrated. This is explained in detail in the Ālambanaparīksā of Dinna and the Vijnaptimātratā - siddhi-Sāstra, Chuan. 1.

"In the old Vijnaptimatrata (treatise) the tenets of the ping-shih-shih (-Vaisesika) and the old Sa-pa-to. (-Sarvastiva-din) only are stated. The Sanghāta and Sancita are said to be one, viz. paramānu-Samudāya-rūpa, a matter constituted of indivisible atoms. This is hardly intelligible and the statement is difficult to explain " (vf.4b.L.1-f.5a,1.6)

On another occasion Kue-chi makes the following comments: "The Sutra-sect and others (hold) that the indivisible atom (paramanu) being in the nature of one single substance (ekadravya-rūpa) becomes the object of

non-sensuous consciousness (mano-vijnāna) alone. The Sarvastivadins (Sa-po-to), etc. also hold that each of the ten bases (āvatana) includes this single atom which becomes perceptible by the consciousness relevant to it. Thus one indivisible substance-atom (dravya-paramanu) has accepted by you (Sarvastivadin, etc). But I (Vijnanavadin) do not accept that it is (so); because there is no logic in your argument. Therefore it is stated (by the Vijnanavadins) that indivisible atoms be in their combination form (Sanghāta, ho-ho) or integration form (Sancita-ho-chi) artha, would. in all cases, be contradictory to pramana (i.e. perceptual experience). So the Alambanapariksa criticises the masters of the Sutra-sect in this way: The compound (Sanghata) of rupa, etc. because it is experienced in the visual consciousness and because it is revealed to the consciousness in the gross, behaves as alambana object, it nevertheless, is not a causal factor (pratyayārtha), because it is real substance (adravyarupa). For example, (a man of) disturbed eye-sight sees a double moon. That being a non-substantial image it cannot constitute the cause of that consciousness. Then the treatise establishes the syllogism (pramāṇa) that the compound of atom (ho-ho-sanghātī), though it is ālambana is not a pratyaya (cause) because it does not exist in substance. It is like the second moon.

The treatise of the Vijnaptimātratā-Siddhi criticises that theory thus: compounds (Sanghāta-lakṣaṇa) isolated from the indivisible atoms cannot exist in substance. With the removal of the parts of a compound, one by one, the consciousness of that gross form invariably disappears. Hence the compound as such ceases to exist in substance and can no longer, be stated to be the cause of five-fold consciousness in the same manner as the second moon. (The idea of indivisible atoms) is even more inconceivable: If indivisible atoms exist in substance, it would follow that compounds exist conventionally. (If) what constitute the whole do not exist in substance, the constituted whole cannot be established.

The Alambanapariksa criticises the masters of Nyava (Neo-Sarvastivadins) thus: Just as solidity, etc. (Kathinatādi-Laksana) though existing in substance, may be reckoned as cause (pratyayārtha) they cannot be ālambana, the objects (of consciousness), because that form does not exist in visual consciousness, etc. The same will be logically the case with the integrated form (Sancita = ho-chi-hsing) of atoms of rupa, etc. because that form the indivisible (Sancitākāra) is regarded as no other than the form of indivisible atoms. Then the treatise establishes this syllogism: The integrated form (Sancitākāra) of indivisible atoms though it is the cause (pratyaya) of the consciousness of eye, etc. cannot be its object (ālambana), because it is reckoned to be atomic form itself in the same way as fluidity, etc. (Kāthinya-Snehādi). But we experience (grh)

the consciousness of the eye, etc. taking as their objects the integrated form of atoms. Furthermore we have distinct cognitions of the pot, bowl, etc. These cognitions would become vague and indistinct; for, no distinction (in cognition) is admissible on the basis of distinction in their respective forms. (The cognition of distinct forms is unreal) because the distinct forms are non-entities (adravya). The indivisible atoms too cannot have distinct form of their own. Why is this so? Because the indivisible atoms are of equal dimension (pāramāndalya). The distinction in forms exists only in phenomena, (prajnapti). When it is broken up into indivisible atoms the cognition (of distinct form) disappears invariably.

The Vijnaptimātratā-Siddhi-Sāstra moreover states: The comprehension of that (integrated form) is not possible, because while in the process of unification (Sancitavastha) the atoms are essentially the same as at the time when they were simple and non-unified. The individual atoms of the pot, bowl, etc. being equal (in their dimension) consciousness relying on these things (tallaksanam pratītya, i.e. the atoms of pot, bowl, etc.) would be identical. Every indivisible atom at the stage of being unified would each forsake its atomic dimension (Pārimāndalya). So cognition of the object in its gross form cannot be derived from the object in its subtle form; because cognition of one another. [If you do not cannot be based on this axioml a single consciousness would be capable of comprehending (ālambata) the entire world of objects." (Vol. III, f. 7b 1.3-f.3b,1.7).

The foregoing two excerpts would definitely prove that the opinions that were cited by Dignaga as the second and the third propositions are those of the Sautrantika (i.e. Sutra-sect) and the Neo-Sarvastivadin (i.e. Nyaya-master)

respectively. It is well-known that both these schools are staunch advocates of the atomic theory of matter. The fundamental difference between them is that while the Sarvastivadin regarded the indivisible atom as the direct object of our experience the Sautrantika assigned position to the compound of atoms, the indivisible atom being cognisable (according to him) by non-sensuous consciousness (mano-vijnana) (v. Vol. iii.f.20a 1,7,-f. 20b, 1.1). For the Mahayanist even the indivisible atoms are conventionally real and included in the Dharmayatana (12th. of 12 bases of dharmas, elements of existence). The Mahayanist further maintains that only great things can disintegrate into small particles (called atoms); but the converse is not true i.e. small particles cannot combine to constitute great things (Ibid. f. 20b, 11.1-3.)

### PART II

## TIBETAN TEXTS

|  |  |  | 4 |
|--|--|--|---|
|  |  |  | ŧ |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  | 4 |
|  |  |  | į |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  | 4 |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |

- 1. ALAMBANA PARIKSHA DMIGS-PA-BRTAG-PA
- 2. ALAMBANA PARIKSHA VRITTI DMIGS-PA-BRTAG-PAHI-HGREL-PA
- 3. ALAMBANA PARIKSHA TIKA DMIGS-PA-BRTAG-PAHI-HGREL-BSHAD

## श्रद्धाः केशः देटः देव सुश्रद्धः देवतः व्यस्यः व्यन्तः स्त्रीतः व्यक्षः व्यन्तः स्त्रीतः व्यक्षः व्यन्तः स्त्र च्यः स्त्रदः देश्यः सः वर्षः वा च्यः । च्यः स्त्रदः दे। । स्त्रः स्त्रयः वर्षः वः दे स्त्राः

ारवट स् ८ दशायर रेना यदे हु। । स्राप्त रुपारना भेद स्र ही। निरं से हूट हैर देवे छुल दी । हुल ख्द स र् देव रहे विदेश 111 |नाट.केर.केट.र.रे.जश.भूथ। हिंश.शे.भूर.स्रेर.धि.चार्डुश चर्डुश ।इ.र्दर क्रि. क्रि. चाकेश.यर क्रा. । । । ख्रे. क्रा.लेश.रे. क्रा.क्रा ह्रा 121 ाम हेना अरु साम देश मार्ना । श्रिमाम अरु सर पर दे र सर हेरा । र्भ द्र द्र याद्र रिन ने । देर से र स्ट रेन से न 131 । দিস. রুশ পূর্বার্গ ট্র্ ফর্ইচেগ.রাখ ঐনীখ। र्न न्ना द्वर व नुस य न्द्र मियाने दसायदे प्रेमिसाप्ती । में दे प्रायम्बर्ध स्थार्ये नामा 141 । शेर रे बर रहे अर धेर शे । दे धेर रे इस अर व ऑना ार्ट्य द्रव प्पट्य सु: नशय: व वी । देर हूट : नेश मा १ वर्ष : पुरा । 51 विट मी में श.में इ.स. च है। वि र्या हर हर मर भेर र्दिव ध्येव वहा नेवाद्य विश्वित्। दिशे होवा हैन गुराध्येव खेरारी |माठुचा.करंटाम्न अप्तिमान्त्रेर.य.प्रेया । येथा.त.एड्चा.म्रेर.प्रसाम्याल्या हिंद हेम हेर रवट दुश्य या भी । दि में माट प्रेंद रवट येंदर प्रेंदा 171 ्रोदे :अट : इस : देना 'व्याक्षे 'व्यावा | ्रोदे : सुरु : 'सुरु : सुरु : सुरु : सुरु : सुरु : सुरु : सुरु : सुर । वैश्वासासवास्त्र कुर् कुँ स्वराद्या । अत्यासास्रेर पुरायहणाया स्रोता 181 

TA'NET'U'ETA'NI

ब्देच यह पर्योगःच। सदसःग्रेसःदटःश्वेय श्रुस्य दयन ध्रम्यः च्चेच यह पर्योगःच। सदसःग्रेसःदटःश्वेय श्रुस्य दयन ध्रम्यः जा ग्रे.चंद सदःहै। स्वे यःचःवःहै के यःहै। द्रःसदःहै। रेभ्रुच्यातःचः

न्द्रम् सेश्या से स्ट्रेस्य प्रत्य से स्ट्रेस्य प्रत्य स्ट्रेस्य स्ट्रेस्य

त्रभायात् के देशक्षात्र के त्रभाव के द्वी के त्रभाव के देशक के त्रभाव के देशक के त्रभाव के देशक के त्रभाव के देशक के त्रभाव के त्रभाव के देशक के त्रभाव के

#### नाट बुद्र सूट दे दे यश होता

#### इस.स.मूर.सूर.मूर.मुक्स.नहेश

त्यर स्थान का स्थान के स्थान का स्थान की स्थान

मुं दे खेर मुं रूज महेश मर लटा

परे या है

मि-ह्रेम् प्रदेशस्य देशस्य देन सुवाय भेदायर प्रदेशस्य देन

मक्षेत्रयत्रे कुत्रे प्रस्य में भ्राप्त क्षा का क्षेत्रय क्षेत्र क्षे

र्यः सुवः सुधः सः द्याः स्वाः स्वः (3)

इ.केर.स.च ेट्र.ज.श्चीश.त.वृ.जूर्य.चढुव.टे.लट.शुचो.चो.घॅ.ष्ट्र.लेज.

भारत्यं राजेरास्यात्रस्थि।

रे.रच..केर.व.वेश.च.रंटा

रिश.सूर.सूबोश.ध्रु भथ्दाश.तर.पर्वेरो

नाय हे दश धरे रहे नश रहे।

## ।दे के द्यास्क हरा व्यद्भाय (4) सेदादे कदाद हे सेदार्स राज्य

र्भः स्याद्मश्रादेशस्य मात्राधितः पुष्टः मुद्धाः स्यादेशस्य स्याद

साम भेर हो। चुमायायार्थनमाय के गुकाहित हु । भेर साम के हो। चुमायायार्थनमाय के गुकाहित हु । भेर साम के हो। चुमायायार्थनमाय के गुकाहित हु । भेर साम के साम का काम का

र्यास्त्रः ऑटशःसुः नशयः १ वै।

देर कूट के सम १ सम ५ तुर छी । (5)

ह शे. र्य बास भूषात्र प्रश्ने ह्या ह स्थान वा वर्ष के स्थान प्रश्ने ह्या के स्थान ह स्थान के स्थान के

बद मी मेथ नुरे ही में बे। श्री स्था क्र क्र माट भी बाहे। स्वास्थित।

सर में अपन ही

इस.चेश ह स् इ.जेश

हेदै क्रिन हैद जुद स्थेद खेर हैं। (6)

कृत सकुरार्टाक्षय सह स्थिर यह स्थार्थ स्थार्थ ह्या स्थार्थ स्थार्थ स्थार्थ स्थार्थ ह्या । ब्रह्म स्थार्थ सह स्थार्थ स्थार्थ स्थार्थ स्थार्थ ह्या स्थार्थ स्थार्थ स्थार्थ स्थार्थ ह्या । चड्ना है 'हुर 'हूट चाड़ीर थीर का रेना का है है जिस नाडेना चें दूर हिना हुस्य ग्रीह 'हुर 'मुद्रा के के ले 'दा नाडेना करट से 'तहस चाड़ीर थीर का मेना का

ME.4.

बुश'य'दाईना'क्षेर रेझ'क्षेश'र्भेदा

हुन पर हिर पर क्याप द्याप नेयापर है यापर है के प्राप्त स्थाप स्थाप केंद्र पर हिर पर क्याप द्यापर केंयापर है के प्राप्त है ने प्राप्त स्थाप स्थाप

भीना य यहेत दश्र भीना मी दश्र यर में श्राय में श्री य रहेन से में देश यहें विषय हैं के रहे हैं हैं हैं हैं हैं

स्वर्डना हेर र्वट व्यापार्थ। इ.स.च्या क्षेत्र रवट व्यापार्थ।

न्द्रत्य स्थानीर ताकुर्दे श्राम्त्र श्री स्थान्त्र हुः स्थान्त्र हुः स्थान्त्र हुः स्थान्त्र हुः स्थान्त्र हु

दे 'अट'इस'रेबा'स'से'दबाया

## র্বান মেব প্র কু কু তব ব । বুম মেমব প্র কু তব ব ।

द्रात्त्र स्त्र स

शहर स हूं शहर हो। शहर सहस्त हुं से पाणी सिट सूत्र. रेमुचारा संचित्रमा सह प्रचीता स মহ্বাম্যুম এই মা ইবি । বি P.175-187, মহ্বাম্যুম । রেন্ডা হি. 186.b.

चंदीश ह्या चंदीश ह्या चंदीश ह्या चंदीश ह्या

चर्चन्द्र, प्रचुक्त, चन्त्री । स्ट्र. सट्टीर सूचिक्त्यः व्याप्त । स्ट्र. सट्टीर सूचिक्त्यः

# ेरेरे कुं भेर वरे छैर देशे व वर्षा

देर इंटर देर ने श्राय के तर हीर। विश्व त्र विषय है र के विषय के तर है।

बिश्व व र न देर विषय है। देर वा विषय है र विषय है र विषय है। विषय है र विषय है। विष

चरामोश्वास्त्रा चरामोश्वास्त्राः स्वार्टः श्रीचावार श्रीद सवार्टः नेते वा प्रत्यस्त्राः विश्वानः स्वार्टः श्रीचावार श्रीद सवार्टः नेते वा प्रत्यस्य विश्वानः स्वार्टः स्वरः स्वार्टः स्वार्टः स्वार्टः स्वार्टः स्वरः स्वरः

दे. सं. च दे. सं. सं. सं. सं. सं. सं. के सं

त्रिर्ट्यामान्तरः। स्वर्त्वे स्वर्ते स्

प सेट.क. के क्रि.च. स्थानिक स्थानिक

इ.चबचा सम १ देचा चे है। चहेब टहूर हेरे राय राय श बर दखना सम वि ची हुन लियाल्यामा पूचार प्राची या वृष्ठ हुन ही रहा सुराह्म हूं या रहा के अस हिंदा यर होर भर में श्रेंशय निर भीव यह वह है र नेश मूर। रनम में र वह दे चरु स र इय चर् कुर से रूपा मी। अमा त स्मा मे दश चर के स त. हो। इत्या ता स्वीकात र देश तर प्रेम तर्ते। इत्या मार्थ विकास हिन्दा हराया ्रेट मि. वश्चरमा तेर जुना बहु देश त लट शट व हेट दे वहें व तर ए वैट वन रंग तर पुराय का सद में दिल्ला नहें दे पर में है। रहेर वे इस्सर में सूस रमारहर सर मुराय देशान प्रावती रहेन्स मार्थ रेस देश ने देश ने मार्थ से दिया में 'देव हैं 'देव में हो। इस सर ने साम सामा मामा मामा (188,a) ल्यान्य पर्यामी द्रम्य यम निम्दे देश दे भेसायम न ल्राम्बद यम न नर्रा लेस मु नर्रे श देन में ।र्दर ने स मु नर्दर सु के दर्दर खर मी दस मार स भेदायर'मध्द यन विदिष्ट्य' भेदायर'वेद यादेखा भेद है। तदी द्वर तद्व य अद माल्युक्तर पर्दर माल्या छ न के महत्त्र भिक्षा मेर माल्या म न न न न न न के म मर्दा दे दन दे ने या प्राप्त के स्थापन गुर के दा स्था है। मारासक कर हुमास रचा । मालक करे नार् हिरा भीव र संस्थान रह हा । ... क्ष्यं म् न्यास्य स्वास्य स्वास्य स्वित्त स्वास्य स्वा 1. P. 45 2. 444 3. P. 4

रे. इथ. मेट हुं थ. मेट श्वर टें सं सूरे, टंचा इ. कंट. टंडू चाश तर क्वीं र खुं थे। रेजा र . पुंचा तर क्षेत्र स्वार क्षेत्र स्वार

रे. खंस च न्यत्र से वे न्या सर त्येश सर रे से स् रे. खंस च ने स्था सर स्था सर त्येश सर रे से स् से स्वा सर सर स्था स्था सर त्येश सर रे से से स्था सर स्था स्था सर स

1. क. क्रिश्चस्य क्षेत्राचे क्ष्याचा स्थाना स्थाना

देशस्त्रस्य स्थान वर्ते क्षा स्टाप्त स्थान स्था

ने। दरेर कर्वा प्रतिक्ष य व्याप्त के स्थापत क

म्यायेष पर् म्याय स्थाप स्याप स्थाप स्याप स्थाप स्थाप

देर में श्रूट खुर लेश मुर्ग वर्ष केर लेश मन्दर मा क्रिस में हो। देर लेश मुक्त मा केर सेर केर मा क्रिस मा केर सेर माइक सा अव मा केर सेर माइक सेर मा

हुर श्रिभार् से प्रण्या के प्राप्त का स्थार के प्रण्या के प्रण्या

 मे द्वा में हुं मान हुं नेश माही। लुंद्धा श्वा में हुं दे पहुं ने माहित हुं में हुं ने माहित हैं में महित हैं महित

हुर लूर, रे.चुर, के.स लूर, कुंस चे.च जा सूर्यास त हैंग्री। चुट्स तत्तर, प्रहुर हो। क्षेस रे.सुसस्य । टुट्ट जुट में जा संस्थान प्रची कि.से.सुस्य चे.चुर, ची. चुट्स तत्तर, प्रहुर हो। क्षेस रे.सुसस्य । टुट्ट जुट में जा संस्थान प्रची कि.स त लेग्र, ची.संस्थान सुस्य की लाट राज कुंस, रे.सुस्य तार की जा स्थान मुस्य त लेग्र, ची.स्थान प्रहुर स्थान लिंग्र चे का कि.सुर्थ हो क्ष्म तार कुंस तर सुर्थ जा प्रची सात प्रची प्रची कि.सुर्थ का चाट कुंस हो स्थान हो स्थान प्रची स्थान प्रची कि.सुर्थ चार सुर्थ तार लेग्र तार की नह स्थान प्रची सात स्थान प्रची स्थान प्रची स्थान प्रची सात स्थान सुर्थ का स्थान सुर्थ की नह स्थान प्रची सात सुर्थ की नह स्थान सुर्थ की नह सुर्थ तार की नह सुर्थ तार सुर्थ की नह सुर्थ तार की नह सुर्थ की नह सुर्थ तार की नह सुर्थ की नह सुर्थ की नह सुर्थ तार की नह सुर्थ की नह सुर्य की नह सुर्थ की नह सुर्य की नह सुर्य की नह सुर्थ की नह सुर्थ की नह सुर्थ की नह सु

च नर्म क्रम मा

पहर्यन्तराक्षित्रकृत्ते स्थाप्तर स्थे पद्भावर स्थाप्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्य स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्यापत्तर स्थापत्तर स्यापत्तर स्थापत्तर स्थापत्त स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्त स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्तर स्थापत्त स्थापत्त स्थापत्त स्थापत्य स्थापत्तर स्थापत्त स्थापत्त स्थापत्त स्थापत्त स्थापत्त स्थापत्य

याक्षेत्रभेत्रायाचगमाक्ष्यासहमामहुग्यक्षेत्रभुँ । याक्षेत्रभेत्रायाचगमाक्ष्यासहमामहुग्यक्षेत्रभुँ । दाख्राहुवाख्राचयक्षस्याद्येष यक्षेत्रभेत्रायाचगमाक्ष्यासहमामहुग्यक्षेत्रभुँ ।

रे द्वर द है न नी द्वीनस सदे सहद है द द स्थर सुर हु र स्थर द्वसर द्वीन स स स धेर दें ने स न द स्थर द स्थर द स्थर स्थर स स स

संस्वाक्षण क्षेत्राचा के ने त्या के त्या के ने त्या के

चि.च.ज.सूचीश.च.श्रूश है। प्रीश.च.जार.चेची.च.इ.स्ड्रीइ.जि.च.कुर.इ.इ.स्ट.च.लूब.रे.इब.जीट.खेश.

1. 8

द्राः ता के प्रमाण के प्र

यर स्थर देश साम्य क्षेत्र मान क्षेत्र मान क्षेत्र मान क्षेत्र क्षेत्र

स्था भे द १ वर्षे द्वर देवेना स्था स्था स्था है। स्था भे द १ वर्षे द्वर देवेना स्था स्था स्था है।

भक्षत्रकृत्यात् स्थानात् स्यानात् स्थानात् स्यान्य स्थानात् स्थानात् स्थानात् स्थानात् स्थानात् स्थानात् स्थान

इ.च.श्रूश्रे। बार् कु.श्रेर.च.हेर.च.श्रुश्रेष्ट्र व.थश्रेश्रेष्ट्र व.थश्रेष्ट्र व.४थश्रेष्ट्र व.४थश्रेष्ट्

 लेश.चे.चर्डसेशह केंसश.त.चर्ड्र ट्री त.स.लूबे.चर्ड्र होर.लीज.दे.स.पचीर.ट्र.बेश.चचेर दा.लूबे.ब्रें पट्टांश.व्टाच.

न्द्रक्षित्। दे.चक्षेत्रताहर श्रास्त्र श्रास्त्र श्रास्त्र । विश्वास्त्र हो। दे.चक्षेत्र देशः विश्वास्त्र श्रास्त्र श्रास्त्र हो।

च १.भै.भ भू १.जा चिष्टा भू १.चहुर नुराया स्थान स्थान

क्ष्र भाष्ट्री, स्रोड्डेश मिट म्यूर म्यूर म्यूर म्यूर मिट मिश्र स्प्री मिट्ट साल्य स्रो मिट मिड्ट साल्य स्रो मिट मिड्ट साल्य स्रो मिट मिड्ट साल्य मिट साल्य मिट साल्य मिट साल्य मिट साल्य मिट साल्य मिट साल्य स्रो मिट साल्य साल्य स्रो मिट साल्य साल्य

े देरे खेर : अब समान्त्रहम् अ: इट: वरे खेर : हेश : तु : व: य: यंन्य स् र्ये अ: हे। त्रचेश सङ्ख्याशायायाः नेदि दशायाः हेराय्येरा की खे हेरा सेराद्री विकास दा स्य क्षा:[192,a]देर साहत वर्ते भेर तुमा श्राह्म है साम प्राप्त विकास मी दशायामा के भारते। नदामी दशायन तहनाया नदा मु केन प्रदेश नदी प्रदेशपद रियास्यारचारचा पर्वेशाचारचात्रास्त्रेराचश्चराचित्राक्षेत्रास्त्रेरास्त्रेरास्त्रेरास्त्रेरास्त्रेरास् चन्द्रसाधिकार्वे नामायसाध्यमादे क्रिंस हैदानहैस द्राप्त दे विस दर्द न देर थार थार वान दे ना है था मि द केंस हैं द गी सूर नहें द र र मह ही ह केर.च्रेकाम चर्मचा वका होराचारीका ता के चरारचे एका कर होरा पह जा बरामि हमा हेश छ पा मार्थ में शाम हों श हो है। है से मार्थ है से मार्थ हों हों मार्थ हो पर् पालटास. प्रिंग. जासूचीश. दा. चि. हुच । दिण. सं. र च. देशश. पर्यं शतप्. देश. दा. रचारवटार्स दी.श्रेश.सर.पुरु.सदी.च्रीर.एट्टी हे.रचा.एट्रे.सेटेंटिल. सं.रच. पर्यंत्र ततु.क्षात्तःक्षात्तरःभुशात्त्र्,म्ैं हेर् त्रिः प्त्युः राष्ट्रः राष्ट्रः व्याधात्तद्वः स्त्रेरः दः देश तर.पुश.त.ज.रट.मृ ट्. चू.लट.पह्म.तर.प्यीर.हे। इ.पश.द.हेळ.स. रच दशसा द्वा मावद मी अपा हैन प्येद दें हिया हेर ही विहास है रहे हैं है। तप्रदेश,तप्र चर्सेंच,त. खेश,चे.च बुं में.त्र चें प्र सं रच रंशश में, देश त है

इ.च.रे.सं.चर.मोर्चाश.रा.भ.लुब.बेशा ह.चश.व.पट्ट.रेची.ज.पटेश.राष्ट्र थेश रा.

तरे में मा मार्थेर। ईराया थरे रेडिया में अया मीडिया वा मीडिया है स्ट्रा इस ने जा

देते हुर रे. य. देश वर्ष हुर प्रकृत स्था हु या स्टार हुर पर्य ते स्था प्रकृत हुर । ते स्था प्रकृत हुर प्रकृत प्रक

 $\frac{1}{2} = \frac{2 \pi \cdot \vec{a} \times \alpha \cdot \vec{$ 

ભૂત્ સરાજ્ય દેશાના મૂલ્યુલ્સ્ સાર્જા કું સાર્જા સરાજ્ય સાત્રે કું સાર્જા સ્થાન સ્ત્રે લે સ્થાન મુક્તિ સાત્રુ સાત્ર સાત્ર ક્ષાના મુક્તિ સાત્ર મુક્તિ સાત્ર સાત્ર કું સાત્ર માર્ગ કું મારાજ્ય સાત્ર કું મારાજ્ય સાત્ર કું મારાજ્ય સાત્ર કું મારાજ્ય સાત્ર કું સાત્ર મુક્તિ સાત્ર કું સાત્ર મુક્તિ મારાજી મુક્તિ મુક્તિ મુક્તિ મુ

सारीय संस्थाद्याया हु देर संसू पु देश तार के प्रथित मा हि केर र रेपि

सार् द्या.ज.रस्या.कृट.चर्या.तर.चे.हो। द्याता.रच.रशशासाये शास्त्रां रथा. श्रुष्ठा चोट,रचा.देज सं.रच.रथशासाये शास्त्रां रशासालूर तर्माशास्त्रां प्रथा. रु.रचा.हेर.चे देश,सार्यात्मात्र्राज्याञ्चाता.स्या

च.च.ज.श्रम्थान:श्र्मान:१ (प्रकाळ्ड्राजार्ड्स) ह्मारायह हिल संस्थात है हिरा ।

सार चार प्रति श्री सा क्ष्र स्वार ते क्ष्र स्वार है स्वार सा क्षर से है स्वार सा क्ष्र से स्वार स्वर

कुंचा रे .पचीर .चर .ची.चॅ.परेंट.ट्. खेंबा.चे.च.चर्ट .कु.चा.परींट .चीं कुंचा रे .पचीर .चर .ची.चॅ.परेंट .ट्. खेंबा च.परें.च.परा थट जू ए .चींब टाइ चॅं ....

रे. बुंश चे.च.ज. शूचेश च. शूंश है। दश रंडे. बुंश रे.च. शूंश शूं हे. हेरे. श्रंथ तर चूंज चड़े. ख़ैरी चीज हे. पर्टे. श्रंथ पर्टा नावेष के. शूचा मू मू स्रोचश चत्रेष तह ख़ैरी चीज हे. श्रंथ तह रख़े.

म् भूत्रास्त्राचाद्यस्य क्षेत्रास्त्राचाद्यस्य क्षेत्रात्त्राचाद्यस्य क्षेत्रात्त्राच्याः स्त्राचाव्यस्य क्ष्याः स्त्राच्याः स्त्राचः स्त्राच्याः स्त्राच्याः स्त्राच्याः स्त्राच्याः स्त्राच्याः स्त्राचः स्त्रा

વર્ષ માનું ક્રમ માન્યમાં માનું સામાનું સામાનુ સામાનું સામાનુ સામાનુ સામાનુ સામાનુ સામાનુ સામાનુ સામાનુ સામાનુ સામાનુ સામાનુ

1 p. लूब. ट्रेप्र.बुर.ट्रे.इश.सर.जा.लूट.बुश.टे.च.शूश.ट्रे। चाट मी.ट्रेप्र.ट्रेप्ट.चर्चर.सप्ट. यक्षेत्रचह खेर | इस यह रुग्ने क्षेत्र हा व्यक्ष मा क्षेत्र यह खेर हा हो । इ.वे. इस से शहर य क्षेत्र मा क्षेत्र मा वर्षेत्र यह हो हो ने यह के वर्षेत्र हो हो ने यह के हिंदे । इ.वे.

તાપર ક્રાલેમ પુશ્રાલેશ ક્રિયા ક્રીમ ત્યા કર્યા કર્યા ક્રીમ ક્રિયા ક્રિ

છેત્. 5 = 4, ଲેલ્સ, બુ. શે. સંસ્તાના સ્ત્રામાં સંસ્ત્રાના સંસ્ત્રામાં સંસ્

1.p. स्प्रायसादा १.P. मेशाय माहिदा

सक्षर्श्वरा है स्थान्त स्थान स्थान

 $\hat{\mathbf{z}}$  કેમ્પ્રત્યું વસ્તા [195,b] નાશુક્રાત્મ પ્રદાસેમ્પ્રતાની દેવપક્ષિના કામ કેમ્પ્રત્ય કેમ્ય કેમ્પ્રત્ય કેમ્પ્રત્ય કેમ્પ્રત્ય કેમ્પ્રત્ય કેમ્પ્રત્ય કેમ્પ્રત

दे द्वर वसक्त्रद्वट व दे लेस नुवाय सँग्रं प्राच ह्या है।

म्यानी क्षेत्र देश क्षेत्र देश क्षेत्र देश क्षेत्र क्

लिचास.ज.र्थुचास.च.देस.च.र.च बेची.च.चल्चेद.चन्च.द्वेच. चर्चाच.ख। चित्र.चेटस.च.ज.चोप्र.चल.चेद्वेद.चट्च.चे.च्ट्ट.चल.च्ट.ची चल्ट... इ.केंच्याचेत्र.चे.चे.चल्चे.लच्चेश.चच्चात्र.चल्चेच.च्येच्याच्यस्य.वट.दे.च्यंचास.चा.चल्च.

म्येश स्थित र जिर्मे के र नुर निर्मात क्षा मिश स्थित मिश स्थित र जिर के र नुर निर्मात क्षा मिश स्थित र जिर के र नुर निर्मात क्षा मिश मिश स मिश स मिश स मिश स मिश स स मिश स स मिश स

स्त्री, म्यामा क्षेत्र स्त्री में त्री स्त्री स स्त्री स्

स्ति स्त्रीत्र स्त्रीत्र स्त्रीत्र स्त्रीत्र स्त्रीत्र स्त्रीत्र स्त्र स्त्र

द्यत्ता र्बन्तिः इस्यान्यः मेस्यान्तिः अत्यान्तिः अत्यान्तिः अत्यान्तिः विद्यान्तिः विद्यानिः विद्यानिः

बद्दाव र्ल्यन्यन् मृत्यम् वर्षः यरः विश्वायदे वस्यानः ने द्वारः हो। द्वारः स्वारः स्वरः स्वारः स्वर

नाःस्रायस्य स्ट्रिक्स याः भेशते। द्रयेर तः (196,6) कुः द्रेश यदि द्रयायश देश क्षायः स्ट्रिक्स याः भेशते द्रयायः स्ट्रिक्स याः भेशते द्रयायः स्ट्रिक्स याः स

स्त्र-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व-विश्व

क्रि.रट.भक्ष्टश्यादे अवनायार्टा यर्गात्र्र्यमायार्थः विशयर क्ति हैन मुख्यायमार्थी विदेश्वराम् इत्यारी कार्ने सेनायर देशायर विद्यास है। श्चाद मुद्दा हो। दे दे दे द्वापाय त्या हेदाय दे रहे या दु दिसी महाया या या विचा हा। चरामी वर्षे मुक्र रेवामी : क्षा की कार्य की वार्ष की कार्य की वार्ष की वार माया है : भदा की शाय द्वा मा बदा नहीं का दें साथ : यह । यह निष्याय (197,a) से दाव कैं बें भें भेर येर प्यामें विवृद्धे। वर्ष क्षर यक्षे पर्मे वर्षे वर्ष या से त्रचुरःत्रा व्यदःशेःदर्नशःयःदेःशेरःतुः<sup>हे</sup>दःगुदःदम्वःशदःशैःद्वुदःवरःशेः त्रगुर:र्रोः माय:दे:इस:य:५देश:माञ्चट:यर्रे:क:दट:कु:०द:दु:५वगुर:४:वे:५गुर:दु: बर्दो त्नायायाके विनार्थेता यायरामी मुगम्याम् व्यक्ति विद्यास्य दे मार्केरादे। द्योराक्षराक्षात्रातुर्वे देखे वदनाकृतात्र्वक्षावदनाकृत्नाह्ययः बर्रेन्द्रि करे.में बनामें शहे.बनामें शहे.बनाकेंद्राया केंद्राया व्यवस्थित के कि कि कि कि कि वर्ष . वर्ष . रहा म् म् मार्थ मिलायह मिलायह मिलायक त्रव लाव हु . लेशा श्रे मार्थ मार्थ हो बी ८६ खूर माइ क क्रिमां सं यादमा के प्याद यादया सोदाय दमा मी लेस पुराया समिस यं श्रिभंदे। परे देरानाहत के नामायान ना के प्रदेश पर मेर पर ना के प्रदेश पर ना **ब्रेन**'च'क्रेन'नाद'औद'च'दे'दे'कु'नद'कु'नद'स्व'पदे'देब'चुँच'कुं'च'दन्।'ने' अद'बढ्व' **१९:७४:यर:धः है।** नादावेना:ॲरं'४:नादा:ॐ४:०। ईनार्न्स:दे:कुं'रदा:स्४:यः भेक् किं वरे भाभराम् हार्यके कार्येन के सेकाया में नाम होन के ही। **ଅଷ୍ଟ୍ର୍ୟ୍ଟ୍ରମ୍ୟ**୍ଟ୍ରମ୍ୟଟ୍ଟ୍ରମ୍ୟ୍ର୍ଷ୍ଟ୍ରମ୍ବ୍ରମ୍ୟର୍ଗ୍ରମ୍କ୍ରମ୍ୟର୍ क्रिन्यायान्त्रा हेयानु या दे मादा द्वा माइदा क्रिन्या गु घ सुदा दर्भयाया द्वा दे माइदा ।

**ढिन्धायान्नाधे। हेनाने।यालेधानायरे।याळेनाना ।रे।र्यायक्य १राउँधानाः** 

मार्के व्यादार के दाया दार व्यक्त मार्के द्र्या । कुष्ट हा कुष्ट हा व्यक्त मार्के स्वर्ध मार्वे स्वर्ध मार्वे स्वर्ध मार्के स्वर्ध मार्के स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्व

मीजा में वेशामशास्त्र के श्रेश में श्रेश में

सम्बन्धान्तः विक्रान्तः स्थान्तः स्थान्तः सम्बन्धः सम्बन्यः सम्बन्धः सम्बन्यः सम्बन्दः सम्बन्यः सम्बन्दः सम्बन्दः सम्बन्दः सम्बन्दः सम्य

खेश.चे.च.छ.स्चेर.च.स्थ.पर्द्राय्यक्षाच्याचा हेथ.कुच.चेर.रटट.येश रा लूशा

यादे न्वद सं भी क्षाय तर्न्न विष्य स्थानी स्थान क्षा के न्या के न्या

बि: मी क्ष्यं महिर् क्षाह्म नाम कर्षा क्ष्यं क्षेत्र मिन क्ष्यं क्ष्यं

सदान्यद में बुधायरे दी विक्रें स्थित हो बिका द्वारा स्ट्री साले बा देरे 'ग्रेंस न्या में बालेस ग्राम स्ट्री साहे।

सम्भित्राम् हिन्त्यम् हुन्यम् वेश्व या वश्व हुन्य स्थान्य विश्व या वृत्व व्याप्त हुन्य या विश्व स्थान्य स्थान

संस्टान्य वर्षीय देश स्थान्य पुत्रात राज्ञेष हुना रचारान कुष्ट्री ।
स्रात्त्र स्थान्य पुत्र स्थान स्यान स्थान स्यान स्थान स

, ই<sup>.</sup>মে

यथ्वानुःशेरायदैः स्टामीः द्वीया देवीया देवीया देवीया विकार ही। विकार ही द्वीया देवीया देवीया

વર-ઉદ્યાં વર-ઉદ્યાન-ઉદ્યાં વર-ઉદ્યાં વર-ઉદ્યાન-ઉદ્યાં વર-ઉદ્યાં વર-ઉદ્

त्रिक्षः स्त्रित्त क्ष्यं क्ष्यं क्षयं क्

मन्द्रयाभेशक्। त्राकुषाय देन प्रावेशक्षिः । देशक्षिणाय स्वाधिय यावेशक्षिः स्व

 द्या कुष कर ना से दाय स्वास से प्राप्त के प्राप्त कि प्राप्त कर के दिन के स्वास स्व

दश्यान्य ने श्रास्त ने स्वर्ध के त्र के त्र

ची के स्टाइक्स च भूर चक्र स्वास के स्टाइक्स के स्टाइक

कुंश-चःशुरं तपंटाध्याल-केंटा। लुक्र-चश्चा पर्टाक्ट्र-पर्ट्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्र-रिस्ट्

सहर तत्र हैं र य हु चेश र्श्या त सर्थ देवी चेड्र य हैं चेड्र शेट चे से हैं चे उथ शिट त् केड्र भीट द य चेशश घर रश्च चेश त र चेश त में हु र पर्दर त हैं चे उथ शिट त् केड्र भीट द य चेशश घर

मुक्षानम्भर हुट विश्वत्र सामिर्य स्प्ति स्व स्प्ति। ।।

मुभार मुभार मुभार स्प्ति स्प्ति स्प्ति स्प्ति स्व स्प्ति।

--o0o--

## PART III

# Sanskrit Texts

### THE ALAMBANA-PARIKSA

Karika and Vrtti

of

ACHARYA DINNAGA

•

## त्र्यालम्बनपरीचा कारिका

- १ यद्यपीन्द्रिविज्ञप्तेः कारणं परमाणवः । श्रतदाभतया नास्या ग्रक्षवद्विषयीऽणवः।।
- २ यदाभासा न सा तस्मात् द्रव्याभावाद्विचन्द्रवत् । एवं बाह्यद्वयमपि न युक्तं बुद्धिगोचर ॥
- ३ साधनं सञ्चिताकार इतीच्छन्ति केचन । ठ श्रण्वाकारो न विज्ञत्पेरर्थः कठिनतादिवत् ।।
- ४ भवेद्धटशरावादेस्तथा सित समा मितः। भाकारभेदाद्भेदश्चेत् स नास्ति द्रव्यसत्यणौ।।
- ५ तत्परिमाणभिन्नत्वात् द्रव्यासित ततोस्ति सः।
  ग
  ग्रणूनां परिहारे हि तदाभज्ञानविष्लवात्।।
- ६ यदन्तर्ज्ञेयस्पन्तु बहिर्वदिव भासते । ४ सोऽर्थो विज्ञानरूपत्वात्तत्प्रत्ययतयापि च ॥
- प्रत्ययोभ्व्यभिचारित्वात् हशक्यपंणात्कत्मा ।
   सहकारिवशाद्यद्भि शक्तिरूपं (तत्) इन्द्रियम् ।।
- द्र सा चाविरुद्धा विज्ञप्तावेवं विषयरूपकम् । प्रवर्तेनेऽनादिकालात् शक्तिश्र्चान्योन्यहेतुके ।।) इत्याचार्यदिङनागकृता भ्रालम्बनपरीक्षाप्रकरण-कारिका समाप्ता ।

# Foot notes to the Text

Tangyur (Narthang) Mdo. ce (xcv)Nos. 4-5.

I. This verse is cited in the Pramāṇavārtika-Alankāra by Prajñākara Gupta, Chap. II. ad ver.294.

The Tattva - sangraha-panjika [G O S]. P.582 the verse with different reading: यद्यपीद्भियविज्ञप्तेष्रीह्मयांशः कारण भवेत्।।

श्रतदाभतया तस्यानाक्षविद्विणयः स तु । the panjika attributes the verse to one Bhadanta ( तेनेव भदन्नेन दुषणमुक्तम् ). May this Bhadanta be the same as Subhagupta? The verse is not, however, traced in the Bahyartha Siddhi.

- 2. Or ग्रद्रव्यत्वात् or द्रव्यासत्त्वात्.
- 3. This quarter is identical with one in the Pramāṇa Samuccaya cited in Pr. Vartikālankara, II, 302.
- 4. This line being put literally may read thus: केचित् सञ्चिताकारान् साधनमिच्छिन्त ।
- 5. Lit. विज्ञत्त्प-अर्थ:
- 6. The two quarters 4d-5a form one idea and they may be literally put thus: सः अणी द्रव्यसित नारित परिमाणभेदाभावात।
- This may literally read thus: परमाणुपरिहारे तदाभज्ञानिवष्लव:।
   The reading 'विष्लबात्' is adopted from the Tibetan version of the Vrtti.
- 8. This verse is quoted in the Tattvas. panjikā, p. 582. Sankaracharya cites the first half in his Sutra bhasya, ad II, 2, 28 with the reading of नत् for त.

- 9. This line is cited by Parthasarathi Misra in his comment on Sloka-vartika, pp. 311-12. See discussion on this point p. 20 above.
- 10. Tib. mi-(ma)-hkhrul. phyir. na.
- 11. This quarter is cited in the Tattvas. Pañ. p. 582 along with the prose passage of the Vrtti thus: अथवा शक्त्यपंणात् क्रमेणापि, etc.
- .12. Or विषयरूपता गक्तिश्च अन्योग्यहेतुका अनादिकालात् प्रवर्तते ॥

## श्रालन्बनपरीचावृत्तिः

येचक्षुरादिविज्ञान्मनां बाह्रथार्थं भ्रालम्बनमितीच्छन्। ते तत्कारणत्वात् । 2 परमाणून् वा तदाभासजानजनकत्वात् तत्सङ्घातं वा कलपयन्ति । तत्न तावत्-

> यद्यपीन्द्रिय विज्ञप्तेः कारणं परमाणवः । म्रतदाभतया नास्या स्रक्षवद्विषयोऽणवः ॥ १ ॥

ः विषयो हि नाम यस्य ज्ञानेन स्वभावोऽवधार्यंते । तदाकारोत्पत्तेः ।

परमाणवस्तत्कारणत्वे सत्यपि न तथा इन्द्रियवत् । एवं तावत्परमाणवो नालम्बनम् ॥ १ ॥

सङ्घातस्तदाभासत्वे सत्यिप [नालम्बनम्] ।

यदाभासा न सा तस्मात्

योऽर्थः स्वाभासां विज्ञप्ति जनयति । सहघालम्बनं युज्यते । यतः स। ग एवोत्पत्तिप्रत्ययतयोच्यते । सङ्घातस्तु न तथा ।

> 8 द्रव्याभावात् द्विचन्द्रवत् ।

इन्द्रियवैकल्यात् द्विचन्द्रदर्शंनस्य तदाभासत्वे सत्यणि तस्य विषयो नास्ति । एवमद्रव्यसत्वात् सङ्घातो नालम्बनम् ।

> एवं बाह्यद्वयमपि न युक्तं मितगोचरः ॥२॥ 10 एकाङ्गवैकल्यात् बाहयः परमाण सङ्घातश्चेत्युक्तोऽर्थो नालम्बनम् ॥२।

ग्रत साधनं सञ्चिताकार इतीच्छन्ति केचन ।

ग्रण्वाकारो न विज्ञप्तेरर्थः कठिनतादिवत् ॥ ३॥

यथा कठिनतादि विद्यमानमपि न चक्षुबुँद्धे विषयः। एवमणुत्वमिषसमानम् ॥ ३॥

भवेद्धटशरावादेस्तथा सति समा मतिः।

घटशरावादीनां परमाणुषु बहुष्विप न कोऽपि विशेषोऽस्ति । आकारभेदाद्भेदश्चेत् यदि मन्यसे ग्रीवाद्याकारविशेषः कर्मं येन बुद्धेविशेष उपाधि भवेत् इति । श्रयमुपाधिर्घंटादावस्ति ।

नास्ति तुद्रव्यसत्यणौ ॥ ४ ॥

तत्परिमाणभिन्नत्वात्

परमाणुषु द्रव्यान्तरेष्वपि न पारिमण्डल्ये विशेषोऽस्ति ।

15

द्रव्यासीत ततोऽस्ति सः।

आकारभेदः संवृतिसत्स्वेवास्ति न तु परमाणुषु । घटादयः संवृतिसन्न एव ।

16

ग्रणूनां परिहारे हि तदाभज्ञानविष्तवात् ॥ ५ ॥

द्रव्यसत्सु सम्बन्धिनामगनये वर्णादिवत् स्वबुद्धि नै त्यज्यते । तथा सति इन्द्रिय-बुद्धीनां विषयो बहि नस्तित्युपपन्नम् ॥ ५॥

यदन्तर्ज्ञेयरूपन्तु बहिवँदवभासते।

सोऽर्थः

बाहचेऽर्येऽसति बहिवेदवभासनमन्तस्सदेवालम्बनप्रत्ययः । विज्ञानरूपत्वात् तत्प्रत्ययतयाऽपि च ॥ ६ ॥

भ र्यः प्रन्तिविज्ञानमर्थेतयावभासते तत उत्पद्यते चेति धर्मंताद्वयविशिष्टमित्यतः भ्रन्तस्सदेवालम्बनप्रत्ययः ।

> थ। यदि ताबदेवमवभास एव वेद्यते । कथं तदेकदेशः सहोत्पन्नः प्रत्ययः ॥ ६॥

> > प्रत्ययोऽव्यभिचारित्वात् सह

सहभूतोऽपि ग्रव्यभिचारात् ग्रन्यजातस्य प्रत्ययो भवति । हैतुका एवमाहु:-भावाभावयोस्तद्वत्ता हि (कार्यंकारणयो) हेतुहेतुमतोः क्रमेण जायमानयोश्च लक्षणम् 25

इति । ग्रथ वा

शक्तयपँणात् क्रमेण [वा]।

क्रमेणापि सोऽर्थावभासः स्वानुरूपकार्योत्पत्तये शक्ति विज्ञानाधारां करोतीत्यविरोधः ॥

यदि तर्हि अन्तः रूपमेवालम्बनप्रत्ययः । कथंत [दूपं] प्रतीत्य नक्षुश्च चक्षुविज्ञानमुस्प्**कात इ**ति ।

सहकारिवशाद्यद्विशक्तिरूपं तदिन्द्रियम् ॥ 🎾 🛊

### इन्द्रियं स्वकार्याच्छिक्तिरूपमेवानुमीयते न तु भौतिकन् ॥ ७ ॥ सा चाविरूढा विज्ञप्तेः

29 30 शक्तिस्तु विज्ञाने वास्तु । म्रानिर्देश्ये स्वरूपे वास्तु कार्योत्पत्तौ न विशेषः । एवं विषयरूपकम् ।

> 31 प्रवर्तेते ऽनादिकालात्शक्तिश्चान्योन्यहेतुके ॥ ⊏ ॥

चक्षुराख्यां शक्तिमन्तः रूपश्च प्रतीत्य विज्ञानमर्थावभासमालम्बनादविविक्तमुत्पद्यते । इदं द्वयमपि अनादिकालमन्योन्यहेतुकम् । कदाचित् शक्तिपरिपाकाद्विज्ञानं विषया33
कारतया भवति । कदाचिच्च तदाकाराच्छक्तिः । विज्ञानश्च सा चोभयमन्यत्वेन अनन्यत्वेन
34
च यथेष्टमुच्यताम् । एवमन्तरालम्बनं धर्मताद्वयविशिष्टत्वात् विषयतयोगपद्यते ॥ ६ ।

इत्याचार्यंदिङ्नागकृता श्रालम्बनपरीक्षावृत्तिः समाप्ताः ।

#### FOOT NOTES TO THE VRTTI.

1. The expression परमाणून् वा.... सङ्घातं वा .... is supported by Vinitadeva and Dharmapāla v. their tikas in this context.

The advocates of the atom-object perception are the old Sarvāstivādin and those of the aggregate-object perception the Sutra sect, ie. Sautrāntika (v. Kwei-Chi's comment below pp.) A Digambara jaina, Sumati also pleads for the perceptibility of atoms, v. note 12 below p.

- 2.=hdus.pa v. Nyāyabindu Index. Or it may be also Sañcaya
- 3. This sentence is quoted in the Naya-cakra (Sri Jambu vija-yaji's edition) p. 91. from Dignāga.
- 4. = de. lla.ma. yin. te = न तदाकारा : , तदाभा : ।
- 5. Supported by Vinitadeva. Paramartha and Hsuan Tsang interpret as: ज्ञानस्य तदकारत्वेऽ पि etc.
- 6. cp. Pramāṇavārtikālankāra, II. 302: क्यं तर्हिंग्राचार्येणोक्तम् यदाभासा न सा तस्मात् चितालम्बं पञ्चकम्। (Pramāṇavārtika I,17) न हि परमाणुभ्य उत्पद्यमानं तदाकारं चक्ष्यादिज्ञानम्। ग्रन्थाकारस्थापि विज्ञानस्य कारणत्वेन ग्रालम्बनत्वे चक्षुरादिपरमाणूनामपि आलम्बनप्रसङ्गः। तेहि तथा ग्रन्थयः वा भवन्तो द्विचन्द्रनीलाद्याभासविज्ञानहेतुरिति।
- 7. एव is to be used after उत्तित्रसम् according to Tib. This is a quotation from Agama in Dharmapala's tikā and the Sastra in Vinitadeva's tikā.
- 8. Cfr. Naya-cakravrtti, p 91 (Muniji's edn.): म्रद्रव्यत्वात् परमार्थंसत्वाभावात् कुत म्राभासविज्ञापनम् ।
- 9. बाहचद्वय श्वापि
- 10.=tshogs is rendered as Sanghāta as it is previously spoken of. The word tshogs is generally for kāya, (v. Sālistambasūtra Index), kalāpa (Bodh. pañjikā, p. 473, n. 1. 1. 4)

- Sambhāra [Dasabhūmika Sutra, Index] and Samudāya [Nyāyabindu Index].
- 11. This is the opinion of Neo-Sarvāsti-vādin according to Kwei-chi [v. his comments on Alambana. p.38]
- 12. cp. the opinion of Sumati, a Digambara cited in the Tally. panjika p. 554:
  - सामान्यविशेषात्मत्वात् सर्वैगदार्थानां तुल्यातुल्यरूपेण द्विरूपाः परमाणव। तत्र समानं यद्गूपं तदिन्द्रिये गृँहघते नासमानम्। तत्रश्चेकाकारं विज्ञानमणुष्वविरूद्धिमिति प्रत्यक्षसिद्धाः परमाणवः।
- 13. This passage is rather difficult to put in Sanskrit. My reading is as literal as possible. Khe.l. par. du. hgyur. bai=Viśeṣabhūta. Khyed par-viśeṣa, upādhi, atiśaya, prakarṣa, etc. See Nyāyabindu Index. Upādhi see Bodhic. pañ. p. 363, n. 4 and p. 316, n. 1. Karman here seems to be a gramatical karman, object of cognition, see Dignaga's expression प्रतिकर्म विभाज्यते cited in the Ślokavār. Comment of Umbeka. Sūnya-vāda ver. 20.
- 14 Tib. Zlum. po.
- 15. Or तस्मादद्रव्यसत्सु स:।
- 16. Or परमाणुपरिहारे तदाभज्ञान हानित: ।
- 17. No plural particle in Tib.
- 18. = नीलादिवर्ण v. Hsuan Tsang's version.
- 19. More literally: ग्रन्तिवज्ञानमर्थाभासं तत जत्पन्न वेति धर्मेद्वययुक्त मिति ( Or युक्त त्वात् ) अन्त : ..... ।See Abhisamaya. aloka (Gos) p. 382 ff. for a lengthy discussion on this point.
- 20 = अर्थात् cp.vrtti ad 2a.
- 21. Or गस्त्वेतं त्रावत् तस्यविभावतम्

- 22 This line is quoted by Ehatta Umbeka in his comment on Ślokavār. p. 271. Tib. reads literally: एकांशोऽपि अव्यमिचारित्वात् प्रत्यय:।
- 23. Lit. अन्यस्मात् जातस्य .....v. Vinitadeva's Tikā.
- 24. Gtan-tshigs pa. dag. = Chinese [Hsuan Tsang] yin-ming [31-3; 74-4]. Vinitadeva takes them to be some Tārkika, rtog. ge. pa.

A Similar citation in the kosa bhasya, p. 84 in the context of pleading the Saha-bhuhetu:

इतस्तर्हि भावाभावयो स्तद्बत्वात् । एतद्धि हेतुहेतुमतोर्लक्षणमाचक्षते हैतुकाः यस्य भावाभवयो : यस्य भावाभावौ जियमत : स हेतुरितरो हेतुमान् । .... ....

Here Vasubandhu refers to the Haituka, perhaps an impartial logician who pleaded for the successive causation by law of concomitance; but Vasubandhu utilizes the definition of causation to his theory of simultaneous causation? cfr. Vinitadeva's Tikā on this passage. It is note-worthy that Dignaga cites the definition in a fuller form. Kumarila's criticism of the simultaneous causation theory of Buddhists is to be found in note 4 on p. 18.

The Haituka is an impartial logician, cfr. Kumarila अलोकिकविवादाश्च वर्ष्यास्ते हैतुकैस्ततः। Anumana ver. 17. Haituka= Nyāya-vid-Parthasarathi's comment. Kumarila sometimes speaks of Dignaga as Nyāya-vid. v. Nirālambana-vāda ver. 118.

25. The passage: अथवा . अविरोध is quoted in the Tattv pañ p.582 which quotes the passage omitting the words कमेण वा in the ver. 7b.

- 26. Tib. रा द्रास्तुर सर्
- 27. " रूट की बहुबाध
- 28. " द्वाद vasa, वश See Nyaya bindu Index.

My Madh. avatara. VI.62 with Bhasya.

- 29. " ব্যামার
- 30. " ระจิธิฮ์ฉ
- 31. Cp. Kumarila's verse. अन्योन्यहेतुका चैव ज्ञानशाक्त्य्रोरनादिका। ŚlokavārSūnya ver. 19. Note this line quite agrees with Paramartha's reading.
- 32.=rań. gi gzugs ২২.না নাৰুল্খ
- 32a. cp. संवेदनात् नीलं न भिन्नम् Slokavartika,p. 325 (Chaukhamba)
- 33. ইইরম মামার্থামা To have the sense clear read the Chinese version here in this context. According to Vinitadeva ব্রাকারকবিবার গাকিদাঁবনি।
- 34. Better reading will be: मन्तिविज्ञानम् cfr vrtti ad 6 c-d.

# आलम्बनपरीचाटीका

## विनीतदेवकृता नमः सर्वबुद्धबोधिसत्त्वेभ्यः

कृपाविष्टाशयं नत्वा सर्वज्ञं शिरसा [मया] । स्रालम्बनपरीक्षाया विवृतिः सुविरच्यते ॥

ये चक्षुरादिविज्ञानानामित्यनेन प्रथमपदेन प्रकरणस्यास्याभिधेयं विपर्यंयकारणः लणक्षश्च प्रदर्शयन्ति । प्रयोजनसम्बन्धौ च सामर्थ्यदनुमी गते । सामर्थ्यश्च प्रकृते प्रदर्शय-तन्यम् । प्रकरणस्यास्य सम्बन्धाभिधेयप्रयोजनान्यवश्यं वक्तव्यानि । तथा नो चेत् असम्बन्धामिधेयप्रयोजनान्यवश्यं वक्तव्यानि । तथा नो चेत् असम्बन्धामिधेयमप्रयोजनश्च प्रकरणं प्रतिपत्तेः पूर्वमेवोपेक्ष्य अनभ्युपगतं स्यात् । अतोऽत्र—

ये चक्षुरादि विज्ञानानां ,बाहचार्थं आलम्बनमितीच्छन्ति । ते परमाणून् सङ्घातं व कल्पयन्ति । इत्यनेन हेयस्वभावाभिधेयनिर्देशः ।

## तत्कारणत्वादिति तदाभज्ञानजनकत्वात्

इत्यनेन च विपर्यंयकारणलक्षणिनर्देशः । प्रयोजनसम्बन्धौ च सामर्थ्यान्निर्दिष्टौ । तत्र सामर्थ्यन्तिवदिमत्यवगन्तव्यम् । बाहचालम्बनप्रतिषेद्याय अन्तरालम्बनप्रसाधनाय च। प्रकरणिनदमारभ्यते । अतो बाहचाध्यात्मिकार्थप्रतिषेधप्रसाघनायै प्रकरणारम्भसामर्थ्यात् प्रतिषेधप्रसाधने प्रयोजनम् । प्रकरणन्तुपायत्वेन निर्दिष्टं भवति ।

एवं प्रतिपत्तेः पूर्वमैवोपेक्षितारो नाप्रयोजने प्रवर्तेरन् । नाप्यनुपाये । अत्र ज्ञानेन बाह्यालम्बनप्रतिषेधे अन्तरर्थंप्रसाधने च वक्तव्ये तदुभयोः प्रतिषेधः प्रसाधनश्च प्रयोजनम् । तच्च प्रयोजनं प्रकरणेनानेन क्रियते । तत्प्रकरणन्तु प्रयोजनस्यास्थोपायः । तस्मात् प्रकरणप्रयोजनाभ्यामुपायोपेयलक्षणाभ्यां सम्बन्धो भवति । एवश्व बह्यान्तरार्थं-प्रतिषेधप्रसाधनार्थं प्रकरणारम्भ इति स्थितिः ।

एवं स्थिते कदाचित्प्रतिषेधप्रसाधने, किमाभ्याम् । ते तु कुत्रापि नस्त इति संवर्ण्यते चेदत्रोच्यते हेयोपादेयप्रतिषेधप्रसाधने ये स्तः ते । तयोरूभयोर्हानोपादाने क्रियते । एवं बाह्यार्थहानाय प्रतिषेधः त्रियते । कथन्त्र प्रतिषेधः । बाह्यार्थी हेय एवेति ज्ञात्वा हीयत इति प्रतिषिध्यते । तथा प्रसाधनमन्तरर्थं उपादेय एवेति ज्ञात्त्वा उपादीयत इति प्रसाध्यते । अतो बाह्याध्यात्मिकौ हेयोपादेयौ । हेयस्योपादानात् प्रतिषेधः [उपादेयस्य हानात्] प्रसाधनन्त्र क्रियते इत्यतः प्रयोजनं पुनरुक्तं भवति ।

एवं तर्हि यथा प्रथमवाक्येन हेयस्वभावोऽभिधेयो निर्दिश्यते। तथा उपादेय-स्वभावोऽपि निर्देष्टव्य इति चेदत्रोच्यते–बाहचार्थंवादिनो बाहचार्थं परिकल्पयन्तोऽत्यन्त-बाधिताः। तस्मात्तेनैव निर्दिश्य [यत्] खण्डयते तत् प्रतिषिद्धयते । पश्चादवसरे—

यदन्तर्जेयरूपं यत् बहिरिवावभासते । सोऽर्थं इत्यनेन अन्तरर्थं उपादीयते अयं समुदायार्थः ।

अवयवार्थंस्तूच्यते । ये चक्षुरादिविज्ञानानामिति न सर्ववादिनो बह्घार्थंमालम्बन-भिच्छन्ति । अत य इत्युक्तम् । यानीन्द्रियाणि चक्षुरादीनि सन्ति तानि चक्षुरादीनि । आदि -विचनेन श्रोत्रादीनि मनः पर्यन्तानि गृह्यन्ते । एवं मनोऽपि बाह्यालम्बनकभिष्यत एव । अतस्तदालम्बनमप्यत्र एकधा प्रतिषिध्यते । किं तत् प्रतिषेधस्थापनेन कार्पम् । येन शास्त्र-कारेण अन्त [रथों] व्यवस्थाप्येत । न तेन [बाह्य] विषयो सुमतिषिद्धो भवति ।

अत्र आचार्यंधर्मपालेन स्वटौकायां मनोविज्ञानस्यालम्बनस्थापनाय यत् बहुक्तम् । तत् स एव जानाति । तदाशयस्य गभीरत्वान्न वयं विद्धः ।

चक्षुरादीनां विज्ञानं चक्षुरादिविज्ञानम् । चक्षुराद्याकाराणां बहुत्वादेव विज्ञानाकारा बहुत्या निर्दिश्यन्ते । अतो विज्ञाने बहुबचन निर्देशः । तद्यथा ताम्रपत्राणां लौहित्यविकारः । बाह्यार्थं आलम्बनमित्यत्र बाह्यार्थों बाह्यो विज्ञानव्यतिरिक्त इत्यर्थः । प्रतीयमानोऽर्थः स ज्ञेय [ रूपः ] ग्राह्य इत्यर्थः । अर्थशब्दोऽत्र विषयपर्यायतया निर्दिष्टो न वस्तुमन् विहितः एवं सङ्घातोऽपि विषयतया स्थापितो न द्रव्यसन् । आलम्बनमितीच्छन्तीति । ग्राह्यमभ्युप-गच्छन्तीत्यर्थः ।

#### ते परमाणून् वा इति।

द्वितीयपक्षोत्तन्याताय तःसङ्घातं वा करायित इत्याह । विज्ञानस्यालम्बनं परमाणुसङ्घातं कल्पयित् खलु । तेषां कायरतत्सङ्घातः । तच्छव्देन परमाणवो गृहचन्ते । तेन परमाणु [सङ्घात] इत्युक्तं भवति । अपि च करमात् तत्सङ्घातमालम्बन्धिच्छित्ति । तदाभज्ञानजनकत्वादित्याह । यरमाच्चक्षुरादिविज्ञानं सदा सङ्घाताभासं जायते । तस्मात्सङ्घातमालम्बन्धिच्छिति । अत्र च सङ्घात आलग्बन्धेवेति परिकल्पनायां विपर्ययहेतुलक्षणं सङ्घाताभासता । यरमात् विज्ञानं सङ्घाताभासम् । तस्मात् परः सङ्घात आलम्बन्धिति मन्यते । एवं विज्ञानं यादृशाभासमुत्पद्यते । स तस्य विषय इतीच्छन्तीत्युक्तं भवति । विज्ञानेऽस्मिन् तादृश आभासोऽस्तीति तदाभासम् । अत्र च तच्छव्देन सङ्घातेन सम्बध्यते । इदानीं तदाभासञ्च विज्ञानञ्चति विगृहच तदाभासविज्ञानजनकिर्मित समासः । एवन्चात्र पर आलम्बनलक्षणतोगपतेः परमाणवः सङ्घातो वा आलम्बन्धिति मन्यन्ते : इति पूर्वपक्षः ।

#### तत्र तावपूर्वंपक्षद्योतनायाह -

#### (1) यद्यवीन्द्रियविज्ञप्तेः कारणं परमाणवः ।

इत्यादि । परमणवः परमार्थतो न द्रःयसन्तः । सावयवत्वकल्पनायां संवृतिसन्त एव प्रसज्यन्ते । निरवयवत्वकल्पनायामिष छायावरणाद्यभावप्रसङ्गः । तस्मादेषां कारणता दृश्यते । तथापि परमाण्नां कारणतां स्वीकृत्य आलम्बनता प्रतिषिध्यते । परमाणवो यद्यपि विज्ञष्ते कारणम् । तथापि यस्मात् ते परमाण्वारविज्ञानं नोपादयन्ति । तस्मान्नालम्बनम् अक्षवत् । अक्षे यद्यपि विज्ञप्तिकारणभावोऽस्ति । [तथापि] तत् तस्य विषय इति परो नेच्छति । यतो विज्ञानमक्षाकारकत्या नोत्यद्यते । इन्द्रियविज्ञप्तेरित्यत्व इन्द्रियपदेन मनः-पर्यन्तिमिन्द्रियषद्कं गृह्चते । अत्र हेपुरूक्त एव । परमाणव इतीदमर्थप्रतिपादकम् । यद्यपीन्त्यनेन अभ्युपगमप्रदर्शनम् ।

अतदाभतयेत्यत्र यत् तहदाभाति तत् तदाभम् । तच्छब्दः परमाणू भ सम्बध्यते । न तदाभम् , अतदाभाम् । तृतीयाविभक्त्या हेर्नुर्निर्दि स्यते । तेन परमाप्वाकार-कत्वाभावादित्युक्तः भवति । तस्या इति इन्द्रियविज्ञप्तेः ।

## (1c.d) नाक्षवद्विषयोऽणव इति ।

यथेन्द्रियाणि न विषयदृशानि । तथा घरमाणवोऽपि तत्समा इत्यर्थः । श्रक्षशब्देनात्न अधिर्पातकरणानि उच्यन्ते । यदि विज्ञानं वरमाण्याकारकं न स्यात् । तत् तेनेव दुष्टं भवेत् खलु । परमाणवो बुद्धिजनका इव कस्मान्न विषयः इति चेदाह –

#### तस्य विषय इत्यादि।

विषयो हि यस्य स्वभावः तदाकारोत्पन्नोऽवधार्यंते [Lit, तस्य] सः। हि शब्दो यस्मादित्यर्थे । स्वभावोऽवधार्यंत इत्यत्न स्वभावग्रहणेन स्वसामान्यलक्षण-मभित्रेतम् । तदवबारणम् अवगोतेः । परिच्छित्र गृह्यतः इत्यर्थः ।

#### तदाका रोत्प तेरिति ।

विषयकारोहाति विना नान्यद्विज्ञानेन विषयावधारणं शक्यते । तस्मान्नीला-कारनकोहत्रयमानविज्ञानेन नीताद्यर्थोऽवधार्यंत इत्यत्र को व्यापारः । विज्ञानमिदं विषय-मत्रवारयक्षीति व्यापार उपचर्यते । स्रत्रधारयिक्षया न काष्यस्ति । [यथा] पितुराकारानुकारेण जायमानः पुत्रः पितृरूपं गृह्णातीति । यिज्ञानं विषयाकारमनुकुर्वंदुत्पद्यत इत्यतोऽपि विषयं गृह्णानित व्यवहारोपचारः । तसैवं परमाणूनामपि तदाकारोत्पत्तेः स्वभावोऽवधर्म इत्याश-यश्चेदत स्राह —

#### परमाणवस्तत्कारणत्वे सत्यपि न तथा।

इत्यादि । परमाणूनां तस्कारणत्वे सत्यपि विज्ञानं [तेषां] प्रतिनियताकारान् यदि नापुकरोति । तत् कयं तेषां स्वभावं गृह्णीयान् । अनवधारणे च कथं [ते] विषयाः स्पुः । तत्कारणःवे सत्यगीति विज्ञानकारणत्वे सत्यगीत्ययैः । अत्र दृष्टान्तः –

#### ग्रक्षवत् इति ।

यथा श्रक्षे कारणभावे सत्यपि तदाकारतयोत्पद्यमानं विज्ञातं न तत्स्वभाव मत्रश्रारयतीति [तस्य] विषयता नेष्यते । परमाणवोऽपि तादृशा द्रष्टव्याः । अक्षमपि श्रातम्बनतात्रसङ्गयोग्यम् । अत आलम्बनं नैव केवलं हेतुलक्षणम् । एवं परमाणूनामा-लम्बनतां प्रतिविक्तोत्रतंहारायाह —

#### एवं तावत् इत्यदि।

#### आलम्बनलक्षणायोगातारमाणवो नालम्बनमित्यर्थः।

अत्न प्रयोगः - परमाणवो नालम्बनम् , स्वाभासविज्ञानाजनकत्वात् । अक्षवत् वैव्यम् [दृष्टान्तो] ग्राह्यभागः । स्वाभासविज्ञानाजनकमिप यद्यालम्बनम् । अतिप्रसङ्गो बाधकं प्रमाणन् । अथवा परमाणवो नालम्बनम् , स्वभावानवधारणात् अक्षवत् । वैधम्यं [दृष्टान्तो] ग्राह्यभागः । ग्राह्यभागं ग्रालम्बनमेव सिध्यति । स्वभावानवधारणमिप यद्यालम्बनम् । ग्रातिप्रसङ्गो बाधकं प्रमाणम् । इमौ द्वौ प्रयोगौ ग्रात्रार्यधर्मपालेन भाषितौ मया च कथितौ । न स्वभाषितौ । एवं तावत्परमाणूनामाजम्बनता प्रतिषिद्वैव ॥ १ ॥ सङ्घातस्वाचि प्रतिषधायाह -

## सङ्घातस्तदाभासत्वे सत्यवि इति ।

यद्यपि विज्ञप्तिः सङ्घातवत्त्तगाऽवभासते । तथापि सङ्घातो नालम्बनम् यतः सा विज्ञप्तिः न तत उत्पद्यते । ततो नोत्पद्यताम् । अथाप्यालम्बनं कस्मान्न भवेत् । अत उत्तरमाह —

#### (२( यदाभासा इत्यादि ।

तथाहि

योऽर्थः स्वभासामात्माभासां विज्ञप्तिमृत्पादयति संहचालम्बनं युज्यते । एवं विज्ञानं यस्यार्थस्य रूपमनुकरोति । सं चोत्पादकश्चेदालम्बनप्रत्ययो युज्यते नान्य इत्युक्तं भवति ।

उत्पादक एव/लम्बनं स्यादिति कस्मात् ज्ञायते। इति चेदाह—एवं स इति ।

यतः स तु शास्त्रे उत्पत्तिहेनुनक्षणनयोकः । शास्त्रे हचेवं भविति—योऽर्थश्चित्त-चैतानामृत्पत्तिहेनुनक्षणश्च, तेषूत्पन्नेषु सोऽर्थोऽनुभवन्यवहार उपचर्यते स च ग्रालम्बनम् इति -एवं योऽर्थश्चित्तचैत्तानामृत्पादकः, चित्तचैत्तेषु चोत्पन्नेषु तस्मिन्नर्थे अयमनुभूयतः इति तथाभूतन्यवहार उपचर्यते । सोऽर्थआलम्बनम् इत्युक्तं भवित । तस्मादुत्पत्तिहेनुनक्षणश्चेति चचनःत् आलम्बनप्रत्यय उत्पादकतया सिद्धः । तदाकारता तु एतत्पक्ष [मात्र] प्रसिद्धत्वा-दन्कः । तेनोभयनक्षणान्वितो योऽर्थः स आलम्बनमित्युक्तं भवित ।

> तत्वैवं मन्यते—सङ्घातोऽप्युत्पादक इति । अत आह— सङ्घातस्तु न तथा इति ।

सङ्घात उत्पादको न भवति । विज्ञान्यनुत्यादे स कथमालम्बनं स्यात् । कुतो नोत्पादक इति चेदाह—

#### (2b) द्रव्याभावात् इति ।

यस्मात् सङ्घातो द्रव्यं न भवति । तस्मान्नोत्पादकः अद्रव्याणां फलोत्पत्ताः वक्षक्तत्वात् । सङ्घातो नैव द्रव्यम् इत्यधस्तात्साधयिष्यते । यत् द्रव्यं न भवति न तदुत्पादकः मित्यत्नाह—

#### (2c) द्विचन्द्रबत् इति।

एवमद्रव्यत्वात् हिनन्द्राभामज्ञानकारणभावो न भवति । तथा सङ्क्वातोऽपि स्वाभासज्ञानकारणवस्तु न भवति । यदि चन्द्रद्वयं न तदुत्पादयति । तर्हि तदहेतुलक्षणक स्यात इति चेदत आह—

इन्द्रियवैकल्यात् इत्यादि ।

5

नाहेतुलक्षणकम् । एवमुपहतेन्द्रियेण चन्द्रद्वयं दृश्यते 1 यदा चक्षुरिन्द्रियं तिमिरोपहृतं भवति । तदा चन्द्रद्वयाभासज्ञातमुक्ष्यक्षते । न तत् चन्द्रद्वयसमुत्पन्नम् । यदा तेन नोत्पन्नं तदा चन्द्रद्वयज्ञानेन चन्द्रद्वयं भागमानमपि न तस्य विषयः । तेन अनुत्पादक-त्वाद्विषयो न भवनीत्युक्तं भवति । अत्र वैकल्यणब्देन उपहृतिष्ण्यते ।

एव दृष्टान्ते प्रसाधियत्वा [द्राष्टान्तिके] वस्तुनि उपयोजयितुमाहे—

#### एवमद्रव्यसत्त्वात् इत्यादि ।

यथा चन्द्रद्वयमद्रव्यत्वान्न ज्ञानकारणम् । श्रकारणत्वान्न तद्विषयः । तथा सङ्घा-तोऽपि श्रद्रव्यत्वान्न ज्ञानकारणम् श्रकारणत्वन्न तद्विषयः । तस्र प्रयोगः—

सङ्घातौ न ज्ञानकारणम् अद्रब्यत्वात् चन्द्रद्वयवत् इति । वैधर्म्य[दृष्टान्तः] विज्ञानम् । अद्रव्याणामशक्तत्वं बाधकं प्रमाणम् । अथवा सङ्घातो नालम्बनम् अकारणत्वात् , चन्द्रद्वयवत् । वैधर्म्यं [दृष्टान्तः] ग्राह्यभागः । ग्रह्यभागः कारणमेव आलम्बनमेव च प्रिष्ट्यिति । अकारणमि आलम्बनमेवेति चेत चन्द्रद्वयादिष ग्रालम्बनं स्यादिति अति-प्रसङ्गो बाधकं प्रमाणम् । प्रदे प्रमाणद्वयमिष आचार्यधर्मपालेनोक्तम् ।। 2a-b ।।

## एवं पक्षद्वयं प्रतिषिध्योणसंहारायाह—

(2c.d) एवं बाहचद्वयमि न युक्तं बुद्धिगोचरः ॥ २ ॥

इत्यादि । एवमुक्तरीत्या दृष्टिद्वयेऽपि बाह्यार्थो विज्ञानविषक्षो न युज्यते । बाह्यं विज्ञान व्यतिरिक्तम् । द्वयमिति । परमाणुपक्षः सङ्घातपक्षञ्चोति दृष्टी । बुद्धिरिति विज्ञानम् । कस्मान्न् युज्यते । स्रतः स्राह—

## एकाञ्जवैकल्यात् इत्यादि ।

एवं परमाणुपक्षे कारणतास्ति न तदाकारता। सङ्घातपक्षे च तदाकारताहिन न कारणता। एवं सित अङ्गेन तेन वैकल्यात् परमाण्य स्थः सङ्घातास्यश्चार्थो नालम्बनम्। एवमालम्बनताया अङ्गद्धैवध्यम्—स्वाकारापणं कारणता च परमाणुसङ्घातकोर्नास्तीति न तथोर्द्वभोविषयता इत्युक्तं भवति। स्रतो विषयो धर्मताद्वयवान् इति भवति। तत्व च तदङ्गद्वयमेव धर्मताद्वयम्य प्रपञ्चः सम्पद्यते ॥ २॥

# एवं द्वयं प्रतिषिध्य तृतीयपक्षोपन्यायास — अस्त्र केचित् इत्यादि ।

बाह्य यंवादपक्षे चास्मिन् वाग्भटादयः केचितु परमाणुसिक्तिकारान् इद्रियविज्ञानकारणिमच्छित्। त एवं वद्गित—परमाणुषु सिक्चिताक रोऽप्यस्ति। ४ परमाणुषु यत्कि चिद्रस्ति तर वं द्रव्यसत् । द्रव्यसत्वात् सिक्चिताकारो विज्ञानकार-णकारणत्त्रयाभवति । स्थूतत्वात् विज्ञाने स्वभावमप्यपंयति । तेन परमाणवः प्रका-रान्नरेण विषया एवेति । हिशब्दध्वार्थो द्रष्ट्व्यः । सञ्चिताकारोऽत्न स्थूलाकारः । साधनं कारणम् । परम ण्नामाकारोऽतिसूक्ष्मः प्रसिद्धो ननु । तेन तेषां सञ्चिता-

कारोऽयं कुल सम्भवेत् सम्भवतुवा, एकल कथं द्वेविध्य युज्यते इति चेदाह —

#### सर्वेऽप्यर्था अनेकाकारका इत्यादि।

अयमत्र न दोषः । यस्मात् सर्वंस्य रूपिणा भावस्य अनेकाकारत्वात् तथाहि रूपं सर्वं चतुर्महाभूनरूपमेव । तानि च नीलसुरभिमधुरकर्कशाद्याकार-वत्त्वादनेकाकाराणि । यथा च परमाणषु अनेकाकारतास्ति तथा सञ्चिताकारोऽयमपि तेषु भवेत् । यदि सर्वे ग्रर्था ग्रनेकाकारकाः । कस्मदाकाराः सर्वे न ज्ञायन्ते । अत आह —

#### तत्र केनचिदाकारेण इत्यादि।

ते यद्यपि अनेकाकाराः । तथापि केनचिदाकारेण ते प्रत्यक्षमिष्यस्ते । न तु सर्वाकारेण । यतस्तेषां प्रतिनियतशक्ति [ग्राहच] त्वादिन्द्रियाणि न सर्वे-मर्थ गृह्णस्ति ।

9 इदन्तु भदन्तबुद्धदेवसमयानुसारेणोक्तम् । तथा सर्ति दशायतनानि भूतमात्नाणि । एवमनेकाकारतां प्रसाध्य प्रकृते योजनायाह —

#### परमाणुष्वपीत्यादि।

परमानुष्विप सञ्चिताभासज्ञानोत्पत्तिहेतुभावोऽस्ति । परमाणवः सञ्चिता-कारकज्ञानमुत्पादयन्तीत्यर्थः । परमाणुषु सञ्चिताकारास्तितासाधनात् परमाणुषु सञ्चिता-कारोऽस्तीति वक्तव्यं ननु । करमादेवं परमाण्ष्वंपि सञ्चिताभासज्ञानोत्पत्तिहेतुभाव इष्यते चेदत्नोच्यते । ग्रालम्बनस्य भागद्वयप्रदर्शनात्त्रयोक्तम् । तत्र ज्ञानोत्पौतहेतुभाववचनेन वारणतास्तीति स्वशब्दिनिदिष्टम् । सञ्तिभासवचनेन तदाकाराप्पणं सञ्चिताकारास्तिता च प्रमाध्यते । यस्मादर्थेन विज्ञाने स्वात्मिनि सन्नाकारोऽप्यंते नासन् । तस्मातसञ्चिता कारोऽस्तीत्युक्तमेव ।

(3e.d) अण्वाकार इत्यादि ॥ 3 ॥

तस्यैव व्याख्यानायाह -

#### यथा कटिनतादि इत्यादि।

यथा काठिन्यशैत्योष्ण्य दयो विषयाः सण्तोऽपि वृहद्भव्युद्धिः ग्रल्पे शरावबुद्धि-रूत्पद्मत इत दं न भवति ॥ 4a. b ॥

#### परस्य वचनावकाशप्रदर्शनायाह ---

इन्द्रियशक्तीनां प्रतिनियत्वात् चाक्षुषबुद्धिविषया न भवन्ति । तथा परमाणवोऽपि वर्षेव न भवन्ति । तमेवाकारं निश्चित्य चैषु परमाणुसाहित्यव्यवहार उपचर्यंते । चशब्द एवकारार्थो द्रष्टव्यः । एवं तृतीय पक्षमुपन्यस्य दूषणमुद्भावितम् ।। 3 ।।

## (4) भवेद्धटशानादे स्तथा सति समा मतिः। इत्यादि ।

ये परमाणु सञ्चित।कारोऽस्तीति स्वीकुविन्त । तेषु पर्यनुयोगः कार्यः [यदुत] परमाणुषु यः सञ्चिताकारः स्वीकृतः । [स] लोके तावत् घटशर।व वरकारौ हिमांदी च सञ्चयः प्रसिद्धः । तेषामाकारो यः परमाण।वस्ति । [स] यदि यटाकार इति चेत् तदा शरावादिसङ्घाते सर्वेत्र घटबुद्धिभंवेत् । ग्रथ शरावाकार इति चेत् तदापि सर्वेत्र शरावबुद्धिभंवेत् । किन्तु ववचित् घटबुद्धिः क्वचित् शरावबुद्धिरिति यो बुद्धिभेदः । स न भवेत् । इति । बुद्धिविषयस्य स्वरूपमनुकृत्योत्पद्यते । विषयश्च एकस्वभावः सन् कथं बुद्धिभेदक उच्येत ।

तत्नैवं घटे परमानुबहुता शरावेऽल्पता । तथान्यत्नापि बह्वल्पता जेया । ग्रतो बह्वल्पताकृतोऽयं बुद्धिभेदोऽस्तीति मतञ्चेदत आह—

## घटशरावादीनां परमाणुषु इत्यादि।

ग्रताल्प बहुताकृतो बुद्धिविधेषो न ग्रुक्तः । तथाहि गद्यपि घटे परमाणुबहुता शराबेल्पता । तथापि परमाणुगतकायाकारे स्वतः सन् विधेयः कोऽपि नास्ति । तस्मात्सदोषस्तत्न तदवस्थः । यत्न परमाणवो बहवः तत्न घट धर्मः । यत्नाल्पघर्मता तत्न क्षुद्रघट इति सत्यपि सदृशं सङ्घाताकारे बृहद्धवबुद्धः ग्रल्पे शराब - बुद्धिरूत्पद्यतः इतं र भवति ॥ 4a. b॥ परस्य वचनावकासप्रदर्शनायाह —

## (4c. d) आकारभेदाद्भेदश्चेत् इति । तस्यैव व्याख्यानायाह —

#### यदि मन्यस इत्यादि।

मदि मन्यसे—घटस्य ग्रीवा वका दृश्यते। सचघटः। उदरं पृथु भवित तदिष ग्रायतं भवित । एवमादयोऽस्याकारभेदाः। शरावेऽपि पादं निम्नम इत्याद्याकारभेदाः। अत आकारभेदद्वारा घटशरावादिबुद्धयो भिद्यन्त इति ।

आकारविशेषः कर्मं इत्यत्न आकारभेदः संस्थानं सन्निवेश ग्रवस्थान मित्यर्षः ।

> आकारभेदो नैव विषय इति प्रतर्शनायाह – अयमुपाधि [यंद्यीप] घटादावस्ति इन्यादि ।

भवतो घटशरावाद्याकारोपाधियों निर्दिष्टः तेषां विशेषकः अयमस्ति । तं वयमीप यद्यपि नापलपामः । तिथापि ये द्रव्यसन्तः परमाणवः । तेषु स आकारभेदो नास्ति ॥ 4 ॥

तत्कस्मादिति चेदाह—

## (5) [तत] परिमाणाभिन्नत्वात् इति ।

एवं परमाणूनां पारिमाण्डल्यं यत् तत्न भेदो नास्ति । घटपरमाणवो इव्यान्तराण्येव शरावस्थापि द्रव्यान्तराणि ननु । तत्कथ परिमाणभेदो नास्ति इति चेदाह—

## परमाणुषु इति ।

यस्मात् घटशरोवादींनां परमाणुषु द्रव्यन्तरेष्विप पारिमाण्डल्ये भेदो नास्ति । तस्मात्परमाणुषु आकारभेदो नास्ति । यथा भवतां दर्शने परमाणुषु यावत्किञ्चिदस्ति तल्सर्वं द्रव्यसत् । तथा [नः] परमाणुषु यत्किञ्चत्परिमाणमस्ति । तत्मर्वं पारिमाण्डत्यरूपमेकमेव । तस्मात्कथं तेषां भेदाद्भिद्यते ।

यद्यपि सञ्चिताकार अभेद इष्यते । तथापि द्रव्यसत्वात तेन च निरवयवतयैव भवितव्यम् । एवमसति तु तस्य सावयवत्वे द्रव्यमन्नेव न भवेत्। अनवयत्वात् स्वस्मिन् सन्निवेशभेददर्शंनं कुत्नास्ति । ये सावयवाः ते नानाशिकिका इति सन्निवेशो भवेत्। न तु निरवयबानाम्।



## एवं परमाणुनामाकारभेदं प्रतिषिध्योपसंहारायह —

(5b) द्रव्यसित तनोऽस्ति स इति । यस्मादेवमुक्तोनाकारेण निरवयवेषु सन्निवेशभेदो न सम्भवति । दस्मात्। सोऽद्रव्यसत्स्वेव द्रष्टव्यः । शास्त्रविरचनेन सूत्रार्थनिर्देशायाह —

#### ग्राकारभेदः इत्यादि।

य ग्राकारभेदः स संवृति उत्भवेतास्ति । सावयवत्वास् । न परमाण, निरवयवत्वात् । वशेषिकदर्शने घटादयः द्रव्ययस्त एव । तस्मात् कदाचित् ते घटादयः संवृतिसन्त इतीद कथं ज्ञायत इत्युक्ताचाह—

> घटादयः संवृितसन्त एव इत्यादि । घटादयः संवृतिसन्त एवेति ज्ञेयम् । तथाहि—

(5c) अर्णूना परिहारे हि घटाकारकज्ञ नं नोत्पद्यते ।

## (5d) तदाभज्ञानविष्ट्यादिति ॥ 5 ॥

शः रेऽस्भिन् तादश स्राभासोऽस्रीति तदाभासम्। तच्छ्रदः घटेन सम्बध्यते । स्राभशब्दः सदशमाह । तदाभञ्च तत् ज्ञानच्च तदाभज्ञानम् । तद्विष्लव् लदाभज्ञानविष्लव । तदाभज्ञानं विष्यवते । तस्मात् । प्रत्येकपरमाणुपरिहारे घटाद्याकारकज्ञानेऽनुत्यन्नेऽपि कि तन्मावेण घटादयः संवृतिसत्तयः स्युः । स्रत स्राह –

## द्रज्यसत्स् इत्यादि ।

ा तथा ये द्रव्यसन्तः ते सम्बन्ध्यपनये स्वबुद्धि न हापयन्ति । यथ वर्णादयः । यदि घटादयोऽपि द्रव्यसन्तो भवेयुः । तदा तेऽपि स्वसम्बन्धिपरि हारेऽपि स्वबुद्धि न त्यजेयुः 'परमणूनां परिहारे कृते द्रव्यारम्भिकयःयोग नाशात् घटनाशः । तस्माद्धटबुद्धिनौत्पद्यते ननु ।

सर्वस्य सर्ववाभावान्नेति चेति चेत् ग्रवोच्यते यदि परमाणुभ्य च्यिनिरिक्तघट।द्यङ्गि धर्मः कश्चिदस्ति । तदा परमाणुष्वस्तीति वक्तव्यम् । कितेषु यावत्सद्रपेण ग्रस्ति किंवा एकदेशेन । तव ग्रारम्भकावयवव्यतिरित्ता ये [सिन्त], तत्न तत्न [सर्वत्न]भवेदवयवी न तु एकदेशेन यद्येकदेशतो नास्ति तथा बावत्सद्भूपतोश्त्तीति भवेत् । तस्मात्परमाणवस्ते यावन्तः तावत्सु घट द्यवयवी स्यात् । तेनावयिविनि एकस्यैव विनाशे सिति प्रवयिवद्रव्यं नःस्ति । एककालमनेकभावो-पादानात् ग्रनश्चादिवत् । वंधम्यं [दृष्टान्तः ]स्वलक्षणम् वस्तुरूपतोऽस्ति चेत् उक्ता-कारेण एककालमनेकभावोपादानत्वायिनवेशो बाधकं प्रमाणम् ।

एवं सति वक्षसाकत्येऽपि बाह्य थीलम्बनता नोपपद्यत इति प्रसाध्य उपसंहारायाह –

तथा सतीन्द्रय[बुद्धिना]मित्यादि ।

यस्मादेवं परमाणव ऋाजम्बनानि न युज्यन्ते । तस्मात् इन्द्रियबुद्धयो न बाह्यर्थविषयिका इति सिध्यति ।। ५ ॥

एवमन्यसमयप्रतिषेधेन सर्वथालम्बनप्रतिषेधेन, स्रम्युपगमप्रसिद्धेर्बाधा भवेदिति स्वसम्ब स्रालम्बनःयवस्थानिदेशायाह—

## (6) यद तर्जेयरूपम् इत्यादि

सूत्रार्थः ज्ञाने ज्ञेयाकारः शकलवत् योऽवभासते स एव ज्ञानविषय इति । श्रन्तिति श्राध्यात्मिकः । स चात्र ज्ञानं द्रष्टव्यम् । श्रन्तस्शब्दोऽयं स्वभावसन्निहितार्थः । तेन ज्ञानमन्तरित्युच्यते । ज्ञेयरूपमिति विषयाकारो ग्राहचभाग इत्यर्थः । तुगब्दोऽवधारणव्यवधानार्थौ द्रष्टब्यः ।

## (6h) बहिरिव।वभासत इति ।

बाह्यवदवभासते । श्राकारखण्डविदिति भवः । तदेवमवभासकारण-लक्षणमि श्राकाञ्चधातु वभामते । तदाकाशं विज्ञाने भासते । तेन विज्ञानात् शकलवत् तेन ग्राष्ट्राभाग श्राह्र यते । तद्यथा चन्द्रप्रतिबिम्बमादर्श-तले भवति । श्राकाशं प्रतिबिम्बवशाष्क्रपे भवति । शकलाभासवत् ।

बाह्यविषवेऽसति विज्ञानस्यालम्बनप्रत्ययता न काप्यस्ति ननु । इति वेदत ग्राह —

## बाहयेऽथें इत्यादि ।

ग्रवालम्बनप्रत्ययाभःवदोषो नास्ति । तथाहि यद्यपि ब।हार्थो नास्ति । तथापि ग्रन्तर्बाह्मवदवभासनमस्त्येव । श्रतः तदेवालम्बनप्रत्ययो भवति यथा तैमिरिकस्य केश्रमक्षिकाद्याकारबुद्धौ केशाद्याकारबद्भवति । एवं ग्रह्मभाग ग्रालम्बन् नबक्षणयुक्तत्वात् श्रालम्बनप्रत्ययतयोच्यते ।

## चित्तमिदं कथमालम्बनलक्षणतया युज्यत इति चेदाह—

## (6c) विज्ञानरूपत्वात् इत्यादि ।

यस्मात् ज्ञानं नीलपीतादिप्रपञ्चवासनापरिपाकवशात् नीलपीताद्या-कारकमृत्पद्यते । तस्मान्नीलपीताद्याकारकमित्यतस्तदाकारकतया सिध्यति । यस्मात् नीलाद्याकारस्तस्य विज्ञानस्य प्रत्ययः तस्मात्कारणतयापि सिध्यति । तत्प्रत्यय एव तत्प्रत्ययता । तच्छब्दो विज्ञानेन सम्बध्यते । तद्रूपा तत्प्रत्ययता । नत्प्रत्ययतास्ति तस्मात् । तृतोयेय हेंतौ द्रष्टव्या ।

## शास्त्रकारेण सूत्रार्थव्यास्यानोपयेनोपसंहारायाह— ग्रन्तर्विज्ञानमर्थतयावभासते इत्यादि ।

यस्मात् विज्ञानमन्तस्सदर्थाकारेण तदाकारकम् । सोऽथिकारः सन् तदुत्पादकः । तस्मात् धर्मताद्वयवान् । तेन ग्रन्तरेवालन्बनं युज्यते । एव विज्ञानं हि ग्रन्तस्पदर्थ[क]म् । विज्ञानाकारस्तादृशः । तादृशः इत्यतस्तदाकार[क]म् । तद्यथा मुद्रालेखाकारेण तदाकारकः । यस्माद्ग्राह्यभागे सति उत्पद्यते । तस्मात्तद्विज्ञानं तत उत्पद्यते इत्यतं ग्रालम्बने भागद्वयमस्तीत्वयमालम्बनतया युज्यत इत्युवतं भवति ।। ६ ।।

## श्रत्न परवचनस्यावकाशदर्शनायाह— [यदि] तावदेवमवभास[एव]वेद्यत इऱ्यादि ।

विज्ञानेऽन्तः सन् ज्ञेयावभास एव वेद्यते | एवं संतु ज्ञेयाकारो नियता-कारवदुराद्यत इत्युक्ते तदेकदेशो भवति । यः सहजातो ज्ञेयाकारः स कथं तद्विज्ञानस्य प्रत्ययो भवति। एवं सति ग्रात्त्मिनि क्रियाम्युपगमः ग्रतिप्रसङ्ग-श्च स्यात् । ग्राहकभागोऽि ग्राहचभागजनकः स्यात् । गोर्वांमदक्षिणिवषाणे मिथो जतकतया प्रसक्ते ननु किल । इति पूर्वः पक्षः । इदम् अशासनिनित परिहरित—

(7a) प्रत्ययोऽव्यक्षिचारित्वात् इति । तस्यैव विवरणायाह–

#### सह भूतोऽपीत्यादि।

नायमत्र दोषो भवति । यस्मात् ग्राहयत्वात् भागः सहभूतोऽपि प्रत्ययः अन्यः समनन्तरहेतुः स्वतो जातविज्ञानरय प्रत्ययतया भवति । तं ग्राहयभागं विना विज्ञानं नोत्पद्यते । स च(व्रि)दण्डाश्रयनयेन केवलं द्रष्टव्यः । न तु श्रखण्डप्रत्ययव्यापार एकैकप्रत्यय (व्यापारो) वा आरोप्यते । यदि च ज्ञानं तद्ग्राहयभागान्नाहितोपकार-कम् तदा (तं विना) नोत्पद्यते । एवमनाहितमुपकारमपेक्ष्य न भवति । श्रनाहित उपकारः । श्रसत्यपि च न किञ्चिदुत्पनं भवेत् ।

यद्यनेनाकारेण ग्राह्मावयवः कारणतया भवति । भवतु । को विरोधः । गोर्वामदक्षिण-दिषाणयोर्व्यभिचारान्न हेतुफलभावः । ग्रात्मनि क्रियां क्वचिदिष्यते एव । यथा प्रदीपः । स तु ग्रात्म नैवात्मान प्रकाशयति । वचनविशेषेण चात्मनि क्रिया सम्मता । हेतुफलभावोऽव्यभिचा-रहेतु लक्षणक इतीदं कुतः ।

हैतुका एवमाहु:- भावाभावयोः (तद्वत्ता) इत्यादि ।

हैतुका एवं भावाभावौ अस्तिता नास्तिता च या सा हेतुहेतुमतो: क्रमेण जायमानयोश्च लक्षणम् इति वदन्नि । यस्मिन् सित यद्भवति । (त्रो)रेको [हेतुः इतरो] हेतुमान् । ग्रत्र च ग्राह्मभागे सित ज्ञानं भवति । नासित । तस्मात्सहभूतेऽपि द्वे हेतुहेतुमत्तणा सिध्यतः । हैतुका इति हेतुब्यवहारिणः तार्किका इति भावः । तद्वत्तेति भावाभाववत्ता । हेतुहेतुमदिति हेतुफल इत्यर्थः ।

एवं विषयविषयिभावं समकालं प्रदर्श्य क्रमेण विषयविषयिप्रदर्शंनायाह— स्रथवा, शक्तचर्पणात्कमेण वा इति।

ग्रथवा ग्राह्मभागः शक्तिमपैयन् क्रमेण समुत्पादकरूपो विषयो भवति । एवं स ग्राह्मथागो निरुद्धः सन् ग्रालयविज्ञाने शक्तिमपैयति । स शक्तियीदि द्वितीयक्षणे सहकारिणः साधयति तदा । द्वितीयक्षणे एवं स्वसदृशं विज्ञानमुत्पाद-यति । यदि न साधयति तदा तृतीयक्षणे चतुर्थक्षण वा युज्यते । यदा साधयति । तदा परिपाकात् स्वसदृशं विज्ञानमुत्पादयति । पक्षेऽस्मिन् आत्मिनि किपाविरोधात् एकदेशत्वात् सहजातत्वादित्यादयो दोषा न सम्भवन्ति । एवं पूर्वज्ञानस्य ग्राह्मत्वात् नीजाद्याकारवत् यदस्ति । तत् नीलाद्याकारकं ज्ञानं पश्चादुत्पादयति । तस्मादिमे दोषा नैव सम्भवन्ति ।

यदि शक्तिः र्जान मुत्पादयति । तथा सति पुनः शक्तिरेव विषयोः भवति नतु पुर्वो

#### [7b] ऋमेणापि इत्यादि ।

नायं दोषः। एवं क्रमेणापि स ग्राहयभागः स्वसमानं फलमृत्पादतीत्यतं आलयिवज्ञानाश्रयितया शक्ति करोति। यदि स ग्राह्यभागः शक्ति नापैयति। सा शक्तिस्तयावियं ज्ञानमपि नोत्पादयेत्। अतः शक्तित उत्पन्नं ज्ञानं तदिप ग्राह्यभागादेव समुत्पन्नमिति न कश्चिद्विरोधः। अस्मिन् पक्षे तु धर्मताद्वयव(त्ता)सुनरामुप्यद्वते। एवं स ग्राह्यभागः स्वदृशं ज्ञानं पश्चादुत्पादयतीत्यतो धर्मताद्वयवान् भवति।

त्रत्न परस्य वचनावकाशप्रदर्शनायाह— यदि तर्हि स्वरूपमेव इत्यादि ।

यदि भवान् स्वरूपमेवालम्बनप्रत्ययमिच्छति । तदा कथं तत् स्वरूपं चक्षु-श्चोपादाय चक्षुविज्ञानमुत्पद्यते । तथाहि चक्षुषः पूर्वमाभासगतं यत् रूाम् । तेत सह चक्षुषा स्वविज्ञाने समुत्पाद्ये स्वं रूपं चक्षुषः पूर्वमाभासगतमेव न भवति । तत् कथं तेन स्वरूपेण सह चक्षुश्र्चक्षुविज्ञानमुत्पादयतीत्युच्यते । तत् कदापि पुरतो नास्ति । तत् कथमाभासगत-मितिपूर्वपक्षः ।

## शास्त्रकारस्तत्परिहारायाह— (7c.d) सहकारिवशात् शक्तिरूपम् इत्यादि ।

यदीन्द्रियं भौतिकम् तदात्र दोषो भवेत् । वयन्तु इन्द्रियतयेष्टा विषयसह-कारिशक्तिर्या तदिन्द्रियमिच्छामः । अतोऽस्महर्शने यथा रूपमन्तरस्ति । तथा चक्षुरिप अन्तर्वस्तु इत्यतो यथोक्तदोषद्दष्टिः कुत्रास्ति । सहकारिवशादिति [य]दिदं विषयसहकारे [तत्]इन्द्रियमिष्यते इत्येवं द्रष्टव्यम् । एवमसिति इन्द्रस्य [इदं] इन्द्रियमिति कृते [इन्द्रस्य] अवियुक्तं स्यात् । इन्द्रस्य [इदं] इन्द्रियमित्युक्तिः शोभनमेव न भवति । इन्द्रियश्व शक्तिरूपमेव इतीदं कथं ज्ञायते । भ्रत आह—

## इन्द्रियम् इत्यादि ।

यस्मात् इन्द्रियं स्वकार्यात् विज्ञानलक्षणाच्छक्तिरूपतयानुमीयते । न तु भौतिक-तया । एवं कार्यात् कारणमात्रानुमाने शक्तिः न तु कारणविशेषे । विशिष्टे लिङ्ग-व्याप्य भावात् । यथा धूमात् विह्नमात्रानुमाने शक्तिः न तु विह्निविशेषे तृणपत्रादि (बह्नौ) । तथा कार्याद्विज्ञानलक्षणात् हेतुमात्रमनुमातुं शक्यते न तु हेतुविशेषाः भौतिकत्वादयः । एवं वैभाषिकदर्शने भौतिकमिन्द्रियम् । भदन्तबुद्धदेवर्शने भूत- 12

रूपमेव । योगाचारदर्शंने विज्ञानमेव । माध्यमिकदर्शंने संवृतिसत् । साह्वयः दर्शंने आहङ्कारिकम् इत्येवमादिविशेषानुमानं न शक्यते । तस्माच्छक्तिप्रबन्ध-मात्रानुमानात् शक्तिमात्रमनुमीयते ॥ ७ ॥

तत्रैवं भवति— शक्तिः शक्तिमदपेक्षते । शक्तिर्निराधारा न युज्यते । शक्तिमत्तुं इन्द्रियम् । तच्च भौतिकमिति भौतिकमिन्द्रियं सिध्यति । इति । तस्मादाह-

#### (8a) सा चाविद्धा विज्ञत्पेरिति।

यद्याश्रयः कश्चिदबश्यम् । तद्विज्ञानमेवाश्रयोऽस्तु । एवं विज्ञानस्य प्रतिविषयं विज्ञात्पिरूपत्वात्स्वं विज्ञात्पिरूपत्वादुभयं प्रसिद्धम् । तस्मात्तदेव कर्मणा आरोपित आश्रयो भवतु । शक्तिस्तु विज्ञानेनाविरुद्धा येन तद्विज्ञानाश्रयता न युक्ता भवेत् ।

तदेवं भौतिके व्यवस्थिता शक्तिरपि कार्यंमन्यदुत्पादयति बिज्ञाने स्थिताऽपि ग्रन्यदुत्पादयति । तथा सतीन्द्रियमवश्यं भौतिकं ज्ञेयमिति चिन्तयतस्तदाशय-प्रत्युद्गमन।याह —

## शक्तिस्तु विज्ञाने वास्तु इत्यादि ।

एवमाश्रयकृतभेदो नास्ति । तथाहि शक्तिर्यंदि [वा] विज्ञाने स्थिता च भवतु । अथान्यत्न स्थिता च भवतु । सर्वथा तया रूपदर्शनादिम।त्रं क्रियत इत्यतः फलोस्पत्तिक्रियायां न विशोषोऽस्ति ।

## अनिर्देश्ये स्वरूप इति तु

मतान्तर इन्द्रियस्वरूपम् । इन्द्रियमनवभासान्न परीक्षितुं शक्यते । अपरीक्षितश्च न निर्देष्ट् शक्यते । तस्मादन्यमतेनेन्द्रियमनिर्देश्यस्वरूपम् ।

अथेन्द्रियशक्तिः— तत्कारणं किम्। उपसंहारव्याजेन तत्प्रदर्शन।याह—

## (8b) एवं विषयरूपकम् इत्यादि ।

यथा दिज्ञानिक्तदं इन्द्रियक्षतित उत्पद्यते तथा इन्द्रियक्षतिर्तप इन्द्रियक्षेपकात्पूर्ववि-ज्ञान।दुत्पद्यते । तच्च पूर्विद्यान [ततो]ःपि पूर्वतरेन्द्रियक्षक्तेरूपद्यते । तथा च इन्द्रियक्षक्तिविषय।क।रकविज्ञानच्चे दमुभयमन्योन्यहेतुकं प्रवर्तते । हेतुफलप्रबन्धस्यास्य काल।दिनस्तिति इदमुभयमन।दिकालं द्रष्टव्यम् ।

## शास्त्रकारः सूत्रर्थं प्रदर्शन।याह— चक्षुराख्यामित्यादि ।

चक्षुरास्येन्द्रियशक्तिर्या निर्दिष्टा, तां अन्तः रूपश्च सह वा पूर्वभूतं वा प्रतीत्य अनवसितार्थांकारकं विज्ञानमृत्पद्यते । यथा बाह्यार्थंवादिदर्शने अवसितादर्थांदेव विज्ञान-मृत्पद्यते । न तथा भवतीत्यत इदमुक्तम्—

## विज्ञानमर्थावभासमालम्बनादविविक्तमुत्पद्यत इति

अन्ये तु वदन्ति—अनिर्दिष्टार्थावभासमिति । स चार्थोऽत्यन्तविविक्तो नावभामते ।

13
अनिर्दिष्टमेवात न किश्विदवश्यं विविच्यते । यतः स्वत्रभणं सर्वैमिनिर्देश्यम् । यदि तदवभासं ज्ञानमुत्पद्यते तेन किश्विद्वस्तु सिद्धं भवति । अथार्थाकारकं ज्ञानमुत्पन्नं यदस्ति । तन्निर्देष्टुं न शक्यत इति । तत्न च कस्याभावान्निर्देष्टुं न शाक्यते । अथ स्वलक्षणत्वात् । यदि [कस्यचित्]अभावादिति तन्न युज्यते । यतोऽसन् शशिविषाणादिरिप निर्दिश्यते । स्रथ स्वलक्षणत्वादिति चेत् अत्रोत्तरं दत्तमेव ।

चक्षुराख्यां शक्ति प्रतीत्येत्यत्र आदि[पद]मध्याह।यँम् । तेन चक्षुराद्याख्येत्युक्तं भवति । अथ सा शक्तिः कस्मारुःपद्यते । इति चेदाह —

#### इदं द्वयमन्योन्यहेतुकम् इति।

सा च शक्तिरिन्द्रियाक्षेपकात् पूर्वंविज्ञानादुत्पद्यते । तच्च विज्ञानं [ततो]ऽपि पूर्वंतरशक्ते रूत्पद्यते । सा च शक्तिरिन्द्रियाक्षेपकपूर्वंविज्ञानादुत्पद्यत इति हेतुफल-भावपरम्परेयमनादिकालिका । एवं तावदिन्द्रियशिक्तिर्वंज्ञानश्च हेतुफलभावतो निर्दिष्टम् । द्वयमिदमन्योन्यहेतुकमनादिकालिमित्युक्त्यैव विषयशिक्तिर्विज्ञानश्चान्योन्यहेतुकानादिकालतया च निर्दिष्टम् । अन्योन्यहेतुकतानिर्देशाद।ह

## कदाचिच्छक्तिपरिपाकात् इत्यादि ।

कदाचित्प्रपश्चवासनास्यशक्तिपरिपाकाद्विज्ञानं विषयाकारतया भवति । कदाचि-द्विषयाकारकचित्ताच्छक्तिरुत्पद्यते । ग्रत्र च हेतुफलपरम्परायामस्यां तत्सन्तत्यविच्छेदेना— नादिकालिकता ज्ञेया ।

किञ्च किमिन्द्रियं विषयशक्तिश्च विज्ञानादन्या उत न । यद्यन्या । तदा नाममात्ने विप्रतिपत्तिः । अर्थस्तु समानः । विज्ञानव्यतिरिक्तेन्द्रियालम्बनयोरभ्युपगमात् । अथानन्या । तदा शक्तिरियमिन्द्रियरूपा विषयो [ऽयम् ] इति व्यवस्थात व्यवस्थात न भवेत् । इति चेदत आह—

#### विज्ञानश्व सा चोभयमित्यादि।

यदि बस्तुनीति दृश्यते । तदा शक्तिरवस्थाबिशेषात्मतया संवृतिसत्त्वात् विज्ञानादन्या वा ग्रनन्या वेति नाभिधेया । ग्रय लोकव्यवह्वार आश्रीयते । तदा यथेष्ट कदाचित्तस्माद्विज्ञानादन्यैवोच्येत । कदाचिदनन्येति । यतः संवृति-सत्मु लोके कदाचित् पृथग्व्यवहार आरोप्यते । तद्यथा चन्दनगन्ध इत्यादि । कदाचिदपृथक्तया । यथा रूपादि इति ।

तथा पक्षद्वयेऽपि आलम्बनमन्तर्निर्दिष्टमित्युपसंहारायाह— एवमन्तरिति । तथा सत्युक्ताकारेण विज्ञानादनन्य आलम्बने धर्मताद्वयविशिष्टत्वात् विषयतोपपद्यते ॥ ५ ॥

आलम्बनपरीक्षायाः संप्रकाशितवृत्तितः।
पुण्यं यल्लभ्यते तेन बुद्धत्वं जगदाप्नुयात्।।
14
टीकाऽदिकर्मिकमुदे व्यपेतदशधातुका।
विनीतदेवेन कृता, प्रबद्धवं ततो बुधा॥
15
हातुकाम इमां दोषग्रहं न दययेक्षताम्।
स्विवकल्पवशाब्द्वुद्धावदुष्टाऽपि च भासते॥

आलम्बनपरीक्षाटीका आचार्यंविनीतदेवेन ् ज्ञानालम्बनकात्स्न्यावतरणवादिसिंहेन

तीर्थिकमहागजप्रमथनेन

कृता समात्पा ।।

भारतपण्डितशाक्यसिंहेन संशोधकलोत्सव-

श्रीक्टेन च परिवर्त्य पृष्टाव् विनिश्चिता

# Foot Notes To Vinitadeva's Tikā

1. Vinitadeva counts manas as the 6 th sense-organ whereas Dharmapāla denies it in accordance with Dignāga's view: न मुखादिप्रमेय मनो वास्तीन्द्रियम् ।(Pram. Sam. I,) cited in the Nyayav. Tātparyatikā, p. 97 cp. Abh. kosavyākhyā I. p 40 1. 24. The Vaibhasika describes it: षण्णामनन्तरातीत विज्ञान यद्धि तन्मनः। Kośa, I, 17. Santaraksita repeats the Same:

चक्षुराद्मतिरिक्तंतु मनोऽस्माभिरपीष्यते । षण्णामनन्तरोद्मतप्रत्ययो यो हि तन्मनः ॥

Tattvas. p. 209. v b31. Ref. Th stcherbatsky's Bud. Log. II, P.318,n-9 for detailed information on this point.

- 2. See his Tīkā, Introductory part.
- 3. This prayoga is not found in the tīkā prin ed here; so it appears that the Chinese translation is defective.
- 4. See p. above for explanation of this term.
- 5. To be amended.
- 6. The said prayoga is also not in his Tīkā.
- 7. Not mentioned by Dharmapāla.
- 8. Substantially existing. It is nominal for Buddhists.
- 9. A well-known master who denies distinction between bhūta and bhautika so the ten bases āyatana are mere bhūta, primary matters, the Satyasiddhi would also support this view, cfr. chs. 36ff.
- 10. Because subtle and gross are mutualy contradictory.
- 11. They are ultimate elements for the Sautrantika cfr. Sat-yasiddhi; ch.36—39.
- 11a Cp. Kośabhasya p. 85, विदण्डान्योन्य बलावस्थानवत्
- 12 The Same Buddhadeva as stated above, v. note 9. Here the yogācāra system is probably the Agamanusāri yogācāra of pre. Dignāga-period.

- 12a. This opinion is perhaps of the Sautrāntika, read yasomitra's remark ad Kośavyā. I, 9 and my Eng. translation of the Kośa, I in IHQ. Sept. 1953, p. 242 and Sarvāstivāda in JORM. Vol. IX, 1, p. 23.
- 13. Anirdesya in the sense of anabhilāpya as in the Vimsika of Vasubandhu, ad ver. 10 and 21, and Dharmakirti's Nyāyabindu I, 5. cp. also the Pra. Samuccaya I, 5; स्वसंवेद्यमिनदेंश्यं रूपिमिन्द्रयगोवरः।
- 14. Khams. bcu. dan. ni bral. bar byas.
- 15. This verse may be continued thus :— दोषं गृहीत्वा हातुकाम इमां दयया नेक्षताम् ।
  स्विकत्तवशात् | [मत] बुद्धौ अदुष्टाऽपि च भासते ।।

# TIKA of DHARMAPALA

(Chinese Version of I-tsing, Nanjio No. 1174.

Taisho Vol. 31 No. 1625. The Sanskrit rendering is based on the Nanking Edition.)

# ञ्जालम्बनपरीचाटीका आचार्यधर्मपालकृता

दुर्मेधसां प्रज्ञां परिदीपयितुमवद्याशुभानि । परिहर्तुंश्व यो जगाद । [तं ] प्रणम्य तदर्थे परीक्षे ।।

शास्त्रमाह । ये चक्षुरादिविज्ञानानामिति ।

हेंयस्य हानमुपादेयस्य चोपादानं परीक्षाफलम् । अतो हेयं विपर्ययहेतुश्च प्रदृश्यते । तदादिवचनं तानि रूपेन्द्रियाश्चितानि पञ्च विज्ञानानि सङ्ग्रह्णाति । उ परे हि प्रतिपद्यन्ते तानि प्रतिनियतवस्त्वालम्बनानि इति । मनोविज्ञानन्तु न तथा । स्प्रप्रतिनियत [विषय]त्वात् । संवृतिसद्भथद्यालम्बनतयाऽभ्युपगमाच्च । यद्यपि उ के पनोविज्ञानं विषयवस्तु प्रतीत्य साकारम्, तथापि विज्ञानाकारव्यभिचारि अतिद्वपयमिष सृह्णाति । चक्षुरादिविज्ञानानान्तु विषयोऽव्यभिचारीति प्रसिद्धया सिद्धः । अतो नाव प्रयासः कार्यः ॥

किञ्च भावनासाध्यज्ञानवेद्यरूपस्य तत्त्वतस्तर्कागोचरत्वात् दृ॰यवदवस्थित-6 त्वाच्च । तदिह श्रुतचिन्तालब्धज्ञानस्य विषय इत्येव द्रष्टब्यम् । तथा 7 म नोविज्ञानालम्बनं सर्वथा सिध्यतीति न भवति । तस्य हि स्वकःलापयोरनालम्बनत्व।त् अतीतानगतालम्बनशोश्चासंस्कृतवदवस्तुत्वात् । ग्रत [ 1 ] आदिवचनं पश्च विज्ञान-कायान् सङ्ग्रह्णति ॥

#### आलम्बनम्

11

प्रत्यक्षभावि । ग्राह्यस्वभावतया कुपथपरिभ्रमणात् , सम्यङ्गमताय आलम्बनता प्रतिषिध्यते । तदुपादाय तदाश्रयतापि प्रतिषिध्यते । समकालीनेन्द्रियशक्तेः रूपं 12 तदिति कल्पयति ।

ग्राह—-

बाह्यार्थं इति ।

ते प्रतिपद्यन्ते तद्व्यतिरिक्तमस्ति अर्थान्तरिमिति । तत् तेषां विपर्यंयं प्रकाश-यति । ते प्रतिपद्यन्ते स्रस्त्यर्थान्तरम् । तत् ग्राह्यत्वादर्थं इत्युच्यत इति ।

I7a

कथं वक्तव्यं [तत्] सङ्घातमालम्बते । सङ्घाताभावे च द्रव्यं [आलम्बनं] युज्यत इति । [तत्र] सन्ति तत्त्वतो यथाऽऽगतानि दूषणानि । किञ्च तत् स्वतः पूर्वोत्तरिवरुद्धम् । मम तु का हानिः । [भवता] हि स्वीकियते तत् द्रव्यमालम्बते ।3 सङ्घातञ्चालम्बत इति । दोषान्तरं वक्ष्यते । श्रतोऽयं दोषः पुनरुपेक्ष्यते ।

#### परमाणुं वा स्वीकुर्वन्ति।

[२] यद्यपि परमाणवः संहता उत्पन्नमात्ननिरुद्धाः । तथापि द्रव्यमेकैकमालम्बनं न तु सङ्घातः । तद्यथा । रूणदीनि स्वेन्द्रियाणां प्रत्युपस्थितविषया

14
अप्यसङ्कीर्णाः । तेषु इन्द्रियशक्तोः प्रतिनियतत्वात् । वस्तुषु व्यवच्छिन्नशक्तिष्विप

एकैकः परमाणुरालम्बनं सिध्यति ।

#### तत्कारणात्वादिति ।

तेषां चक्षुरादिविज्ञानानां कारणत्वात् । तानि स्रवयवार्थसन्निकर्षसमुत्पन्नानि । 15 तथाचाहुः- स आलम्बनार्थः [यः] प्रत्ययेषु विज्ञानजनकः । इति ।

तत्सङ्घातं वा इति।

15

तद्वादिनो वदन्ति परमाणुकलापनिष्पन्नः सङ्घातस्तदालम्बनिनिति । तदाकारकविज्ञानस्य जायमनत्वात् इति । सङ्घातस्य तज्ज्ञानजनकत्वानिनश्चीयते स आलम्बनिमिति । यथाह कश्चित्–यत् ा6 विज्ञानं यदाकारवत् सोऽस्य विषय इति । तौ द्वौ वादिना वाहतुः— [विज्ञाने] तदाकारयोगो युक्त इति ।

श्रथ पुनः प्रवर्शयित स्ववादस्य [2b] ग्रव्यभिचारिणीं युक्तिम् । पञ्चमीतिर्देशेन परसम्मतिः प्रकाशिता ।

#### (1) यद्यपि कारणम् इति।

यथासाधारणसम्मतम् । अविद्यमान ( = अनुलभ्यमान )वस्त्नामस्वभावत्वात परमाणु-रकारणम् । यद्यपि परमाणुस्वरूपाणां तत्कारणता । [तथापि ] स्रसंहतमेवालम्बनम्च्यते ।

#### (1 a) अतदाभतयेति।

## [अ] परमाण्वाभतया इत्येतदाह।

## (1 d) नेन्द्रियविज्ञत्पेरक्षवद्विषयोऽणवः इति ।

यथेन्द्रियं विज्ञानसन्तिकर्पाश्रयहेतुर्राप न तस्या विषयः । अनिन्द्रियाकारत्वात् । तथा परमागुरि। ये अतदाकारा न ते तिद्विषयाः इत्येतदुक्तं भवति । तदर्थमाह—

विषयो हि नाम इत्यादि।

स्वभावः स्वाकारोऽवबार्यंते निश्चीयते । कयं तत्पुनरवधार्यते ।

#### 23 a तदाकारतयोत्पत्तेरिति ।

94

अस्यायमभिप्रायः । तदाकारसमानं विज्ञानमुदेति । यत् तत्स्वरूपानुवर्तनं तत्तु 25 विषयनिर्धारणमित्युच्यते । विज्ञानं विना विज्ञेयान्तरस्यासतस्तद्विज्ञानोत्पादहेतुता कथम् । 26 27 तथापि अस्त्येव पूर्वं विषयाकारः । स तदात्मिन आदर्शे बिम्बवदप्यंते । तद्विषयनिर्धा-28 रणतया सम्मतम् । तथापि नैकैकपरमाणुस्वरूपस्याकारं विज्ञानमनुवर्तते । येन परमाणुविषयो भवेत् ।

कारणत्वे सत्यपि इति । 29 नैतावता कारणत्वेऽपि आलम्बनम् ।

#### ग्रक्षवत् इति ।

कारणमिप नालम्बनम् । यदि कारणत्वेनालम्बनिकया सम्मता । इन्द्रियमिप 30 तद्वत् तत्साधयेत् । पूर्वोक्ततदाकारयोगहेतुरसिद्धिदुष्ट इत्यतस्तदाह । तथा चायमिपप्रायो न केवळं कारणत्वम्, इन्द्रियस्यालम्बनलक्षणमिप [स्यात्] । यदि पूर्वोक्तहेतुः साधनं भविष्यति । तदा तस्य कारणत्वात् किमालम्बनता भवित । इन्द्रियस्यापि [कारणत्व] मस्ति । आलम्बनत्वं स्यात् इत्यनैकान्तिकदोषः सिद्धः ।

31

तथा चेत् अतदाभतया इति किमर्थमिदम् ।
स्वप्रतिज्ञासंस्थापनार्थम् । न परपक्षद्रोषमात्रेण स्वार्थः सिध्यति । स्वविज्ञानाकाराजनकत्वात्
विषयो न परमाणुश्रक्षुरादिवत् इति प्रकटनार्थंमिदं वचनम् । यदीदं तद्धेतुताया
वचनम् । शास्त्रकारः परपक्षं स्थापयन् परप्रमातं प्राक् प्रकाशयतीति
भवेत् । [3b] परकथित प्रतिषेधाशयेन स्रथंसिद्धं दूषयन् तद्धचनं निक्षेपयित ।
तदैकांन्तिकः पक्षोऽभ्युपेयते । अनैकान्तिकः परपक्षः सोऽनिष्ट इति शाङ्कचते ।

पूर्वं परं प्रति [यत्] ग्रनैकान्तिकसाधनोद्यावनं, तदेव दूषणम् । कथं स्वपक्षे मिथ्यानुमानमनुकूलयिस ।। सर्वे वदन्ति ग्रनैकान्तिकमनियतमसाधनम् । तत् संशयप्रापकिमिति । ग्रतः पुनः प्रमाणं स्थापयेत् । सम्भवेद्वा तत् अतदाभ इति अनिधिरितस्वभावेषु परमाणुषु । यथाकारं विज्ञानमुत्पद्यत इति यिन्नधौरणं तस्यैवाभावात् स्पष्टं ज्ञायते तिन्नधीरणमिप नापतितिति । अनिधीरितस्वभाव इति वक्तव्यत्वात् । स कारणं

नालम्बनम् इन्द्रियपरमाणुवत् इति केवलमायाति । सन्त्यन्ये पुनर्विज्ञानकारकविशेषा-श्रक्षुविज्ञानसाधनानीति प्रदेशिताः। न ते परमाणुरूपं प्रत्याययन्ति । ग्रतदाकारत्वात् । 33 34 अन्येन्द्रियविज्ञानवत् । एवमन्यद्धिज्ञानं तद्वपियँयेण वाच्यम् ।

इन्द्रियविदिति वचनं वस्तुतः प्रदर्शनार्थम् । दृष्टान्तान्तरमर्थापत्या श्रायाति । ३५ श्रथेदं कारणताभ्युपगमवचनं निष्प्रयोजनम् । तस्य कारणवृत्तित्वेऽपि नालभ्बनता । अयमर्प्यविमिति सार्थकम् । तथापि न शब्दादिपरमाणवोऽन्येन्द्रियविज्ञानजननकारणानि भवेयुः ।

36
कश्चिदाह— न ज्ञाने स्थूलाभास इति । श्रतो नालम्बनम् इन्द्रियपरमाणुवत् ।
विज्ञाने विषयाकारापेणाधीना हि तदाकारता । तदभावात् युक्तमुक्तं न स्थूला36a
भास इति । एवञ्च कथितं न परमाणवस्तदालम्बनम् इति । तस्य साधनं
आकारयौगाभावात् । नापि प्रमाणसिद्धा विषयता ॥ १ ॥

र्ताह सङ्घातो विषयोऽस्तु । उक्तभावानां स्थापनेन महापक्षं वाञ्छसि । तदा असिद्धता स्यात् इत्ययं न्यायः।

> 2. [4] सङ्घातस्तदाकारवानिष इति । ग्रयमालम्बनं सम्भवति । न [तस्य] कारणता । न तदाकाराद्विज्ञानमृत्यद्यत इति ।

सङ्घाताकारकविज्ञानस्य न सङ्घातो जनकः। न स एव तिद्वज्ञानं जनयित । कथिमदं तत्प्रतीत्य भवित । श्रालम्बनलक्षणायोगात् नालम्बनमित्यर्थः । तेन पूर्वोक्ताः तदाकारयोगयुक्तिनं सिध्यति ।

तथाचेत् किमालम्बनस्य लक्षणम् । [आह—]

ु ३८ थोऽर्थः स्वाभासां विज्ञप्तिमुत्पादयति [स ह्यानम्बनं] युज्यत इति ।

यथाविषयं विज्ञानिर्मितं य एवं जनकः सं एवालम्बनम् । केचिदादुः— योऽर्थं इति चित्तचैतसिकानां समुत्पादकारणं युज्यते । सं समुत्पन्नो विषयवत् वेद्यमानः 40 शब्देन व्यवह्रियते । तदोच्यते सं आलम्बनार्थं इति । योऽर्थः द्विविध।ङ्कासम्पन्नः स मिलितमालम्बनमुच्यते । [यो] जनकः स आलम्बनविषयः [इत्यत्न] आगममुदाहरति—

43 स उत्पत्तिप्रत्यय उच्यत इति ।

सङ्घातो नोत्पादकः। (2b) अद्रव्यत्वात्। इति ।

[4b] न हि सङ्घातो द्रव्यम् । तस्य सङ्घातिनामेकत्वान्यत्वामिनर्वचनी-यत्वात् । न चाद्रव्यस्य सतः कार्योत्पादकशक्तिः सम्भवति ।

### [2b] द्विचन्द्रवत् इति ।

यथा द्वितीयश्चन्द्रः न द्वितीयचन्द्राकारविज्ञानजनकः। तथा चेत् किमुपादाय तदाकारौऽवभासते । [ग्राह–]

#### इन्द्रियवैकल्यादिति ।

यदा चक्षुरिन्द्रियं तिमिराद्युपतहतप्रकाशम् तदा उपहतेन्द्रियस्य तत्न द्विचन्द्र-दर्शनं भवति । न वस्तुविषयतः ।

> तेन द्विचन्द्र[दर्शन]स्य तदाभत्वे सत्यपि न तस्य विषयोऽस्ति । इति ।

यथा द्वितीयश्चन्द्रस्तद्विज्ञानस्य तदाकारवत्त्वेऽपि अनुत्पादकत्वान्न विषय इत्युच्यते ।

46 तद्वत् सङ्घातो द्रव्यासत्चेन तद्विज्ञानस्य न जननकारणम् इति ।

अद्रव्यत्वात्, द्वितीयचन्द्रवत् । तस्याकारणत्वात्

नालम्बनम् इति ।

द्विचन्द्रवत् इत्यावर्तते । अनेन पुनद्वित्रन्द्रदृष्ठान्तेन तदाकारताहेंतोरनैकान्तिकदोष उक्त इति द्रष्टव्यम् । अथ विज्ञानरूपार्थस्य न्यायसिद्धत्वात् [5] विरोधदोषश्च । चक्षुः 47 प्रतीत्य विज्ञानं, न नीलादिसङ्घातपरमाणून् । ततोऽजनितत्वात् अन्येन्द्रियविज्ञानवत् । स टृष्टान्तः सर्वसम्मतः । अतो नान्य उच्यते ।

41

द्वितीयचन्द्रदृष्टान्तस्याद्रव्यत्वात् ज्ञातव्यं तस्योकाणत्वे तत्साधयति । यथोक्तस्य 49 साकारत्वेऽपि न स विषयः। इदं पुनः तत्कारणत्वं विनास्ति ।

यदि नास्ति द्वितीयश्चन्द्रः । कथमाकारद्वयवत् प्रत्यक्षं भवति । तथाहि ग्रन्तर्वोति -शक्तिविशेषक्रमेण तत्समानाकारं विज्ञानं प्रवर्तते । यथा सुष्तो विषयान् पश्यति । तदा -50 भार्सामध्याचेष्टास्तत्संविदश्च करोति । [एवं] तस्मिश्चन्द्रे अन्यमारोष्य पश्यति ।

51 केचिदाहुः– चक्षुर्विज्ञानेनोभयधा तदुपलम्भे तयोः क्रमस्य दुर्निर्णयत्वात् ऐकका-लिकर्मिति गृह्यते । तिद्वं विधाकारपःष्ठिकं मनोविज्ञानं भवित चन्द्रस्य द्वितीयं पश्यामीति ।

ग्रन्ये केचिदाहु:— [एकत्वेन] सर्वसम्मते चन्द्रे सङ्ख्याविपर्ययः इन्द्रियवैक-त्यात् इति । बाहचार्थपक्षमनभ्युपगच्छतः तादृशस्यू नदृष्टिमृषाग्रह एव । नहि 52 चक्षुविज्ञानालम्बनसमनन्तरमुपनीतं मनोविज्ञानमेककाल एवोभणकारमवलम्बते । तथा चन्द्रद्वयं पश्यामीति कथमध्यवसायः । शब्दादिषु तत्प्रतीत्य [मनो] विज्ञानम् , तत्कमाज्ञाने शब्दद्वपादिदर्शनमैककालिकं कि भवेत ।

स्वस्थनेत्रस्य पुरूषस्य मनोविज्ञान क्रमिकमेव भूयसा दुरध्यवसायम् । किं पुनः रूपेन्द्रियाश्रितविज्ञाने तद्विशेषपरिच्छेदे । तदा सिध्येद्भ्यसा द्वयाकारादिदर्शनम् । एकश्चन्द्रो विज्ञानातिरिक्तो वस्तुसन् इति यदा स्वीकरोति । सोऽपि किं कृत्वा

<sub>530</sub> चन्द्रद्वयं मृषा समारोप्य सङ्ख्याविपर्ययं वदेत् ॥ 2a-b ॥

> 53b विज्ञानविश्विक्तं बाह्यद्वयम् इति

[5b] परमाणुः सङ्घातश्च तयोरेकाङ्गवैकल्यात् यथोक्तस्थानखण्डनयुक्तिबलाच्च । स विषयो न युक्तः । एकाङ्गवैकल्यात् इति । स्वाकारप्रतिभात्त उत्पादकता चेति द्वयङ्गमालम्बनम् । परमाणौ विकल-

53c

माद्यमञ्जम् । द्वितीये द्वितीयम् । यद्येवम्,यथापूर्वं विचारितं दोषद्वयं पुनरभेदं ग्राहचति ॥२॥

## (3) सञ्चिताकारः [साधन] मितीच्छन्ति केचन इति ।

परमाणुषु प्रत्येकं सिद्धताक।रोऽस्ति । स सिद्धता एव विषयः साकारः प्रतिभासते । तदनुयायिनो विद्यमाना बह्वल्पपरमाणवः । ते सर्वे वस्तुसन्तः । परमाणुष्वस्ति सिद्धताकारः स्वाकारविज्ञानजनकः । द्रव्यसह्वात् ।

# ग्रालम्बनं स्यात्

ग्रस्य तु उभयाङ्गवत्वात्। स च पूर्वसिद्ध एव । ग्रतो न जिज्ञा-साऽवतरित सिचिताकारः परमाणुरेव कि वा न तथा इति।

## सर्वे ह्यर्था बह्वाकारा इति ।

## ग्रस्ति सञ्चताकार:।

# ग्रस्यैवाकारस्य चक्षुरादिविज्ञानगोचरत्वात् प्रत्यक्षत्वम् ।

यद्येवम् । ग्रणूनां विज्ञानं सञ्चिताकारकमिति किं न त्रवीषि । ग्रणुः सन्धिताकारः । वृतों न त्रवीषि विज्ञानं सन्धिताकारकमिति । ग्रत ग्राह-परमाणुष्वस्ति सञ्चिताकार इति ।

इदमेव वचन तत्प्रयोगात्मकं सत् प्रदर्शयति विज्ञनं परमाणुस60
श्चिताकारिसत्यिष । तथा चेत् एकैकः परमाणुः त[त्स्वा]कारकः । कस्माद्वोषि सश्चिताकारक इति ।

रूपसङ्घातपरमाणवो विभिन्नावयवा एतच्छास्वाभिमताः । ते सिचतत्वादेव न द्रव्यसन्तः इति यथावदुक्तमेव । किं कृत्वा पुनर्वचनम् । ग्रग्त्याशयान्तरम् । वस्तुनि पृथक् पृथिग्वभिन्नस्वरूपेऽपि संग्राकारः सिञ्चतदेशमात्रे सिन्निहितः । ग्रत[स्तव] परिज्ञायते । तदा कथयन्ति विवाकार एव।वलोक्यते नान्य इति । किंच यथि सर्वे भावाः परमाण् सङ्घातात्मकाः । तथापि एकस्य वस्तुनोऽस्ति उत्कर्षापकर्षः । यथावस्तु विव्व वस्तुनोऽस्ति उत्कर्षापकर्षः । यथावस्तु तत्व्यमः । यथा च नील पृथिवोत्यादिव वनं तत्त्वतो न्याय्यम् । एवमम्युपगमे सित ग्रतिरिक्तपदार्थस्येवाद्योत्पत्तिकाले बहूनि वस्तूनि प्रबलानि तिरोधानं यान्ति । तिरोधानस्थल [मिथ्या] निश्चित्य कृतोऽयं मृषाव्यवहारो [ननु]।

तथा चेत् कथं परमाणवो नेन्द्रियग्राह्याः । कथच पुनर्यथा-[र्थ]ज्ञानमात्रेण परमाणून् पश्यन्ति । [ग्राह-]

[6<sup>b</sup>] ग्रण्वाकारो न विज्ञप्तेरथं इति । (3c)

नःयिनिन्द्रियविज्ञप्ते विषय इत्यनिन्द्रिय इत्युच्यते । स्रनिन्द्रियोऽर्थश्रच यथा[र्थ]ज्ञानचिन्त्यः। का पुन युक्तिः। नहि प्रत्यक्षतः परमाण्वाकारो दृष्टः।

कठिनतादिवत् । यथा काठिन्यज्ञैत्यादि ।

तत्र नीलत्वादिवस्तुसदिप न चक्षुरादिविज्ञप्तिविषयः। इन्द्रियशक्तेः प्रतिनियतःवात्।

एवमण्वाकारोऽपि । इति ।

न सर्वसम्मितिवरोधः। ननु ग्रण्वाकारो भातु। न कठिनता

हिन्
स्वभावान्तरत्वात्। तत्प्रति दशायतनसाधारणः पक्षधमं इष्टः। इदञ्च
भूतमात्रम् इति तद्वचनमदुष्टम्। [ग्रतो]युक्तमुक्तम् ॥ ३॥

(4) भवेद्धटशरावादे मैतिः इति।

[7] एवं पश्यतस्ते घटे शरावे च निष्पन्नेन्द्रियबुद्धिः। समा दृश्यते।

न घटशरावादीनां बहुषु परमाणुषु विशेषोऽस्ति इति ।

इदं वचनमाह । परमाणवः सिक्ताकारेण विषया भवन्ति । नैवाद्ति
तु तेषां घटादीनां स्वरूपप्रतिविज्ञप्तिकाले बहुषु ग्रणुसङ्घातेषु प्रविभागः ।
तेषां वास्त्वाकाराद्वहिः पृथक् सिक्ति रूपस्यानुपलम्भात् । तत्प्रत्ययेन्द्रियविज्ञप्तिरभिन्नाकाराः सिध्येत् । ग्रनेनाणुस्वरूप ग्रालम्बनता सिध्यति ।

न पुनस्तेषामवशिष्ट ग्राकारे प्रत्यवमर्शप्रत्ययः । नीलादि प्रतीत्येव

गः
संविदन्तरत्वात् ॥४२-४।

(4c) स्राकारभेदाद्भेद उच्यते चेत्। इति । स्राकारो बिम्ब भेदार्पकम्। घटशरावयो स्रीवोदरपादा दिभि-

र्भिन्नाका रत्वात्

विषयवशेन विशिष्टा बुद्धिर्भवित भेदानुवर्तिनी च। सत्यं युज्यते।

## (4d) नेदं वस्तु इति।

(7b) नेन्द्रियविज्ञप्तिदृष्टे विषये परमाणवो भेदवन्तः । यद्यपि स सङ्घातः संवृतिसन्। तथापि स सङ्घातो नेन्द्रियविज्ञप्तिविषयः स यदा विविच्यते। न हि युज्यते श्रविषयविशेषो भेदविद्वज्ञप्तिकारकः सम्भवतीति ।

कथं पुनर्कायते परमाणुषु स्राकारभेदो नास्तीति। परमाण्वाकारे भेदाभावात् । सर्वे पदार्थाः सावयवाः इत्यवश्यं तत्नाकारभेदः प्रवर्तते । परमाणूनां स्वरूपस्य तु नास्ति दिग्भागो यत्न निष्ठा प्राप्येत । [स्रतः] कथमस्याकारभेदो लभ्येत । घटशरावादिषु भिन्नवस्तुष्विप (5a) परमाणुस्वरूपे भेदा नस्ति । एकरूपस्यास्योपचयापचयाभावात् ।

ततोऽवधार्यते

(5b) सङ्घातेऽस्ति सः इति।

न वस्तुभावे । सर्व सदिग्भागमारोपिताकार नेन्द्रियविज्ञप्तिगोचरः । एवं सन्ति पूर्वागतानि बहूनि खण्डनानि । ग्रस्त्याकारभेद इति प्रदर्शनस्याभीप्सितत्वात् । नहि घटशरवादिबुद्धयो विभिन्नं वस्तु ग्रालम्बनाय विषय।कुवन्ति । यथा सुखस्य दुःखस्य वा वेदनम् । तथाच परमाणवो न विषयभेदकाः। ग्राकारोऽयं[8]न तद्विषयरूपः।

श्राकार भेदाद्भेद उच्यते चेत् (4c) इतोदं वचनं नाविशिष्ट वस्तु 73 विषयो भवतीति पदर्शयितुमिष्ट सत् सिद्धमाधनं भवति। ते ह्याशेरते परमाणवो विषयकृतो वस्तुतोऽभिन्नाः । तथापि श्राकारभेदाद्भेद इति । परमाणवोऽभिन्ना इति ममापि सम्मतम् । इदं सिद्धसाधनम् । परमाणुनां परिमाणभेशाभावात् (5a) इतोदं वस्तुभेदाऽयंभेदक इति प्रदर्शनस्य श्रीमिद्धि प्रवक्ति । श्रथवा इदं द्य तयित 74 घटशरवादिषु इन्द्रियविज्ञप्तीनां परमाण्वाकारत्वाभावात् नालम्बनम् इति । यथान्यविज्ञानस्य । मनो वा श्रन्थेन्द्रियविज्ञप्तिर्वा श्रन्थविज्ञानमुच्यते । नीलप्रत्ययकाले पीताकाराभावात् । परमाणुनां स्वरूपे बहुन्यपि श्रविशेषात् इन्द्रियविज्ञप्तानाश्वविशेषाकारत्वात् इदं तावत् संसिष्ट्यति - [ग्रालम्बनप्रत्ययो] नाण्वाकृतिस्वरूप इति

रहेश्रोके परमाणूनां विज्ञेषवचनं [वा] पूर्ववत् पृष्ट्वा प्रतिवक्तव्यम् । यदि
रात्र तत्ङ्घाता व्यत्यस्ताकार इष्ट इति । [स] ग्राकारो न द्रव्यमिति न्यायतः साघ्यम्।
एवं न्यःयविशेषोऽयं साधयितव्यः। [इत्याह]–

(5c.d) म्रणूनां परिहार इत्यादि। यदा ते[ऽगतः] परिहियन्ते तदा तद्बुद्धचभावात् इति | सेनादिवत् । घटादि- 

## (6) [8b] [यत्] अन्तर्जेयरूपम् इति

स्वपक्ष ग्रालम्बनवस्तु माधयति। यदि मामान्यतोऽपोहचते नास्त्यालम्बनमिति । तदा लोकिवरोधः स्वपक्षस्य दोषः । चत्वारः प्रत्यया इति सूत्र उपिडण्डित्वात् । तत्र ग्रन्तःशब्दो विज्ञानाद्विना ग्रालम्बनं नास्तीति प्रदर्शनार्थम् । ज्ञेयपद ग्राह्यांशो विज्ञानपरिणामो ज्ञेयाकारोऽर्थे इति [प्रदर्शयित]। तथा विज्ञानमत ग्राह्यामिति विकल्पित विषयया स्थाप्यते । लोकिवरोधदोषः पुनः पूर्ववद्वर्तते । लौकिकानां हि सम्मतं विषयस्य बहिवर्वन-मिति । [ग्रत] उच्यते बहिवर्दति । म विज्ञानं विना नास्ति । तस्य ग्राह्यांशः-

## (65) बहिवंदवभासते।

विषयमहं पश्र्यामीति वचनमाभिमानिकम् । वस्तुतराद्धेतुकम् यथा केशाद्यवभागि चाक्ष्णं विज्ञानम् ।

#### 78 बाह्यार्थो यद्यप्यसन् इति ।

ग्रर्थात् वस्तुतो नास्ति तस्य बाह्योऽर्थः । ग्रनुपलभ्यमान्दात् । निह युक्तिकाष्ठाव्यवसायेन उपलभ्यते तत्स्वरूपं नियमेन बहिवर्तत इति ॥ १११ यद्यपि तत् वस्तुसत् बाह्यलक्षणम् । तथापि न विज्ञानप्रत्ययः । ग्रतदा – कारत्वात । निह परमाण्वाकारोऽवभासते ।

बाह्याकारवदवभासमानः स एव तदालम्बनप्रत्ययः । तदाकारयुक्तत्वःत् । यत् [यदा]कारयुक्तः तत् तदेव । यथा कारणव्वादिः स्वाकारयुक्तः । पुन[9] रालम्बनस्य स्वरूपिवशेषं प्रदर्शयित । यथाह—

## (6) विज्ञानस्य तदाकारवस्यात इत्यादि

न्नसत् वाश्च वस्तु, न्नर्थों न भवतीति स्पष्टम् । यथावामनाकल्पितं विजयाकारोऽनुप्रवर्तते । नहि वासनाकिल्पर्तं विज्ञानं मुक्तवा बहिरस्ति।

#### तद्विषयाकारो न विज्ञानं विनाऽऽ दितोऽस्ति ।

तेन अन्तर्जेयरूपमित्युच्यते । तत्नान्तःशब्दो विज्ञानं विना नास्तीति वदति । तत् बहिः प्रकृतितोऽविद्यमानमन्तरिष्यते ।

#### 80 तत उत्पद्यते च इति ।

81 82 स भाग उत्पादकः तत [एव] कदाचित् स्यात्। सप्तमस्य पश्चपदार्येभ्यः सिव-—82 शेषत्वात्। ज्ञेयं विना न तद्विज्ञानसत्ता लभ्यत इत्यत एतत्तावद्विज्ञानजनकम्। न पश्चम उच्यते।

#### धर्मंद्वयविशिष्टत्वात्

स्पष्टतरं तदेवालम्बनं न्याययुक्तत्वात् साधनश्व प्रदर्श्यते । तदुभयलक्षणं ज्ञेयमेव 83 साधनं भवति । यद्विशिष्टं तद्विज्ञानं न बाह्यं वस्त्ववलम्बते । स्वप्नावस्थायामिदं प्रदर्शयितव्यम् । यथोक्तद्वितयमेकं साधनं भवति । विज्ञानं तदाकारवत् विज्ञानजनक-ज्वेति । इमे द्वे वृत्ती प्रतीत्य एकं प्रमाणं सिध्यति ।

## [9b] तदन्तः रूपमेवेति स्वीकारेऽपि

84

बाह्यार्थस्य मिथ्याभूतलक्षणरय परीक्षितत्वादेव नास्त्यन्यलक्षणम् इत्युक्तम् । 85 यथावासनाकल्पनं हि विषयस्तद्वेदनां जनयति । विषयाकारस्तु अन्तर्वर्तत इति न्याय्यं भविष्यति ।

> 86 कथं तदेकांशः सहजातस्य प्रत्ययः।

तद्ग्राह्यांशस्य विज्ञानं विनाऽभावात् तदेकांशः पुनविज्ञानं जनयति । तदा सिध्येत् स्वात्मविरोधदोषः । पुनस्तदेकांशत्वात् । ग्राहकांशवत् । तदाह्यस्य जनकता नैव सिध्यित । वाह्याकारिवलष्टमेव विज्ञानं प्रवर्तते । स एकैकांशो विज्ञानसहजातः नद्वयोः समकालीनयोः कार्यकारणभावोऽस्ति । यथा गोः शृङ्कद्वयम् । न चारित तदिभन्नं वस्तु एककालं सहवर्तते इति । सहशब्दः तत्संयोगवाची । नापि विज्ञानात्पृथग्विषयोऽस्तीत्युच्यते । ग्रस्य तावत् कथंसहजातत्विमत्यास्या ।

87 सत्यमेवम् । तथापि आकारविभागबलाद्मिन्नं कृत्वा निरुच्यते । दर्शनांशाकारांशभिन्त-88 मस्तीति तत् विज्ञानं सविशेषिनत्यायाति । यद्येवम्, प्रत्ययरूपं ग्राह्यमात्नं स्यात् । न विक-ल्पितं वस्तु सस्वभावकम् । तस्य तावदप्रत्ययत्वं सिध्येत् । इदमविरुद्धम् । ग्रन्यग्राह्य-विभिन्नविषय[वत्] ग्रयं प्रत्यय इति सर्वंसम्मतम्। यथा समनन्तरिनरोधः सभागे विज्ञाने निरुद्धे तदेव विज्ञानं चतुर्भिः प्रत्ययैः प्रत्ययो भवति ॥

## Notes

to

## Dharmapala's Tika.

There are two Sub-commentaries in Chinese, not included in Nanjio's Catalogue. One by Shomen, Ming-yu belonging to the Ming period and to Shu province=
Szechwan, and the other by chih-hsu, popularly called Ou-i, born 1597 and died in 1654 A C. (v. Fu-hsueh tzu-tien=Dictionary of Buddhist forms.p. 1383). In the following notes I have given excerpts from these two Sub-commentaries, read in Sanskrit bearing upon the obscure passages of Dharmapala's Tika, Ming-yu's comment is referred to hereafter as C.I and Chih-hsu's one as C.II. References quoted below are to folio-number. obverse (=a) columns 1 and 2 and reverse (=b) columns 1 and 2.

- C.I.: दुर्मेधा इति अब्यक्तप्रज्ञः पुरुषः। ग्रब्यक्तप्रज्ञया चित्ताइहिरर्थं गृह्णाति । धर्मकाय-च हन्ति । प्रज्ञाजीवितश्व ध्वंसयित । ग्रतो दुर्मेधाः । त्रिषु दोषेषु (lita विषेषु) मोहिवषं परिपूर्णम् कामविषस्यैको भागः । बाहयार्थस्य कामांशसम्ब-न्धित्वात् । कथं द्वेषांशो नोक्तः। स कामसंयुक्तः। अर्थे रागः(lit. तृष्णासंक्लेशः) एव।स्ति । न तं विद्वेषयित । अतो नास्ति द्वेषः । (f. 184a, l).
- 2. हेयं—तीर्घिकगृहीतपरमाणुसंघातरूपद्विविघार्थः । [तस्य] नियमेनासत्वात् माहायानिकः तं खण्डियत्वा त्यजित । उपदेयं-तीर्थिकस्यानिष्टः द्वयाकारबद्धविज्ञानजननवादः । अर्थेऽभ्रमात् महायानमापाततस्तं स्वीकरोति । एवं हेयस्य हानमुपादेयस्योपादानम् । ..... तत्र परमाणु-सङ्घातरूपद्विविधबाह्यवस्तुग्रहस्त्याज्यः । विवरितहेतुप्रदर्शनेन तद्गहीत-परमाणुसङ्घातवस्तुग्रहं खण्डेत । तद्वस्तुग्रहखण्डनेन नालम्बनप्रत्ययं [तद्वस्तु] [स्वी-] कुर्मः । चित्ताद्वहिर्नास्ति धर्म इत्थि प्रदर्शयेत ।—С.ІІ, р.200b, 2.
- 3. अन्ययानिका ग्रिप स्वीकुर्वन्ति मनोविज्ञानं संवृत्तिसदालम्यते इति । रथादिप्रज्ञप्ति-धर्मावलम्बित्वात् । ते यद्याः स्वीकुर्वन्ति मनोविज्ञानं वस्तुविषयं प्रतीत्य साजारमिति । [ग्रथ च] मनोविज्ञानाकारविनाभूतं तद्ग्राह्यबाह्यविषयमपि मस्तके वहतीति ।— C.II, 201a, 1.

- 3°. Lit. सभागम् । pien-fen (91, 18-2)
- 4. Pu-chi-yin-chin (61-10,61-13); yin-chin, attentive, particular about
- रूपिमिति संज्ञादृष्टौ प्रज्ञिष्तिपरमाणुरूपमेव । Tan-chia (30-5-162-5)=तर्कोति-मनौविज्ञानिनर्देशः । इदं रूपं मनोविज्ञानस्यालम्बनमिति परपक्षः । प्रत्युत ग्राह-न वस्तुतो मनोविज्ञानस्य गोवर इति । -C.I. (184b. 2).
- 6. ••••• ज्ञानस्य विषय इति । ज्ञानं षष्ठं मनोविज्ञानमेव । विषयः श्रुतचिन्ताविषयः ie. इदं मनोविज्ञानं श्रवणगृहीतात् विषयात् जातम् । स विषय एवालम्बनं द्रष्ठित्र्यम् । श्रुतचिन्ताविषयो मनोविज्ञानजनक इत्येव द्रष्टित्याशयः । एवं द्रष्टित्यमिति मनोविज्ञानं तद्विषयमात्रमवलम्बत इति प्रदर्शनार्थम् । Ibid.
- 7. स्वं चपरमाणुः, कलापः चसङ्घातः । मतोविज्ञानं न परमाणु सङ्घातं वा विषयमव-लम्बते । : Ibid.
- अनन्तरमिति—मनोविज्ञानमवश्यं पञ्चविज्ञानानन्तरमृत्यद्यते । [यदि] नाभ्युपैषि— पञ्चविज्ञानै: समालम्बनिमिति । तदा मतोविज्ञानमवर्थं निरूद्धगञ्चविषयानवलम्बते । तत्न दूषणमाह—यद्यतीतमनागतञ्च वस्तुसत् । तदा [तत्] सम्भवेत् ।—c.I.185a 1
- 9. मनोविज्ञानेन पञ्चिवषयित्रज्ञाने [गृहीते] सति उत्पादकिमिन्द्रियं पृथक् भवित । अतो न पञ्चेन्द्रियैः समं पञ्चिवषयानवलम्बते । तदा अधिकरूपं कस्मात् भवित । अधिक-रूपमिति—पञ्च विषयाः प्रत्येकं स्वलक्षणानि । न्यायतः पञ्चिवज्ञानानि आलम्बनकाले शुद्धान् विषयान् गृह्णन्ति । इदमेव प्रत्यक्षं स्वलक्षणमात्रप्रापकम् । मनोविज्ञान-मालम्बनकाले न्यायतोऽधिकरूपं दीर्घह्मस्ववृत्तारिमण्डललक्षण [मवलभ्ब्य] प्रवर्तते । स्वलक्षणप्रतिद्वन्द्वित्राक्तमधिकरूपम् । न पञ्चालम्बनसमम् । स्वलक्षणमेव नास्ति । कि पुनरिधिकरूपम् ।।

त्रतुमानमिति — यथा दृष्टम् — (इयं) पृथिवी । अनुमेयं कठिनता । दृष्टम् श्रापः । अनुमेयं — स्नेहः । दृष्टम् — तेजः । अनुमेयं — शैष्ण्यम् । दृष्टम् — वायुः । अनुमेयं — ईरणम् । अयमनुमानन्या ोऽवश्यमधिकरूपाभ्युपगममपेक्षते । श्रधिकरूपं प्रतिषिद्धमेव । अनुमानन्यायोऽवश्यं विरुध्यते । — С. I ff 18: a 2 — 185 b, 1

- 10. इदं मन [इन्द्रियं]-प्रकृतितो नास्ति । ग्रविज्ञप्तिरूपभ्य विज्ञानजनकत्वाभावात् Ibid.
- 11. परमाणुरालम्बनं प्रत्यक्षभावीति । ते पाक्षिकताग्रहं प्रतिपद्यन्ते । कुपथपरिभ्रमणञ्च । शास्त्रे प्रमाणस्थापनम्, [तेन] आलम्बनप्रतिषेध एव सम्यङ् मतम् । तदा म्राश्रयता प्रतिषिध्यते । ग्रालम्बनप्रत्ययः—ग्रयमेक एव धर्मो विज्ञानजनक आलम्बनीिकयते । तदालम्बननाया एव प्रतिषेधे कथमस्तीयमाश्रयता । C.I,185 b,2
- 12. Vide Hsuan Tsang's version ad ver. 8. for clear exposition of this point.
- 12a. This whole para has no parallel in Vinîtadeva's Tîkā
- 13 शास्त्रकारोऽनुमानेन दोषान्तरं प्रदर्शियष्यित । अतो न विचारयित चित्ताद्वाह्य-धर्मसत्तादोषम्—C.I, 186a, 1.
- 14. पश्चगुणाः (=पश्चविषयाः) प्रत्येक विभिन्नाकाराः—Ibid चङ्ग रूपं गृह्णाति श्रोतं शब्द गृह्णाति ः कायः स्पष्टव्यं गृह्णाति । तानि व्यवच्छिन्नशक्तिकानी-त्युच्यन्ते ।—C.II.202a,2.
- 14 a. अत्र प्रमाणम्—परमाणुर्धर्मी । आलम्बनार्थः पक्षः (≔साध्यः)तत्कारणत्वात्—हेतुः। तथा समदृष्टान्तो नास्ति ।—С.ІІ.202ь, 1.
- 15. Cfr. Ślokavārtika, p.285; उत्पादकस्यैवालम्बनत्वम् । Pramānavārtika, II.244: हेतुभाव।दृते नान्या ग्राह्मता नाम काचन । also v. verses: 248, 368.
- 16. The same in the Pra. vārtika, II, 224: तत्र बुद्धिर्यदाकारा तस्यास्तद्ग्राहचमुच्यते । Vṛtti: ग्राहचमुच्यते अणुसन्धयः ।
- 17. The following is according to C. I. and to be applied after vṛtti ad ver. 1. (Hsuan Tsang's version). Here hetu—पक्षहेतुदृष्टान्तव्यवयवमतुमानम् C. I. 186 b, 2.

- 17a 17 a. पक्षः = साध्यः, हेतुः साधनम् । हेतुः योज्यः दृष्टान्तो योजकः । अधुना तयोर्द्वयोर्वादयोः प्रत्येकं हेतुः प्रदर्भ्यंते । समो दृष्टान्तस्तु नास्ति । ग्रापाततो यद्येकिविधहेतोर्नोक्तः । हेतुद्वयस्थापि दृष्टान्तो नास्ति । तद्यथा हेतुनैव हेतुस्वभावः साध्यते । पक्षेणैव पक्षस्वभावः साध्यते । तेनोक्तपरमाणुसःमान्यलक्षणद्वैविध्येनैव ग्रयमालम्बनस्वभावः साध्यते । हेतुयोजनाय दृष्टान्तो नास्ति । पक्षसाधनाय हेत्निस्ति । अतो द्वौ वादावयुक्तौ । C. II. 202b. 2.
- 18. Or हेत्वादयः ।
- 19. C.I ..... स्वशासनं नाभ्युपैति विज्ञानाद्वाहचवस्तुप्रत्यय इति । यदि बाह्यं स्थमालम्बनीकियते । इदं स्वशासनिविष्ट्वम् । (f 187 a, 1)

  C. II. ... आत्मन इष्टमन्तराकारभागरूपमालम्बनप्रत्यय इति । न विज्ञानात् बाह्य [मेव] वस्तुप्रत्यय इति । तदा विज्ञानाद्वहिरस्ति वस्तु इति संशयो [भवति] । "स्वात्मविरोधदोषः स्यात्" । तथा अन्तराकारभागरूपधर्मे अन्ययानिका अनभ्युपगमं कीर्तयन्ति । (f. 203 a, 1)

  Note: According to this C. II. the reading will be: स्वात्मविरोध for धर्मस्वरूपविरोध and धर्मेऽनभ्युपगमं...for...धर्मो ।
- 20. महायानिकपक्षो नाभ्युपैति बाह्यरूप पञ्चिवज्ञानानामालम्बनप्रत्यय इति— C. I 187 a,2. C. II's interpretation is noted in the previous note. The expression 'Fa-chêng(85-5,115-9) is well-known translation of the name *Dharmakīrti* v. m. vyutpatti;
- 21. Chien liang i (18-7, 166-5, 61-9). C. I. take in this context to mean anumāna as in a previous passage, See note 17.
  - C. II. पूर्वोक्तान्ययानिव पूर्वप्रसाण (=पूर्वपक्ष) मिभसन्धायाह् —तेषां वादमूलं आकारवाहिविज्ञानजननहेतुद्वयम्, इदं हेतुप्रकाशनमात्रनिदानम् । त्रिषु ग्रवयबेषु नायं हेतूरेव, साधारणसिद्धर्षटान्ताभावेन हेत्वसिद्धेः । (f.203 a.1.)
- 22. प्रत्येकं समदृष्टान्तो नास्ति । 1bid.

- 23. See at the end of this introductory vitti, p. 113.
- 23 a Lit. ग्राकारवत् ... ।
- 24. तदाकारसमानं विज्ञानमुदेति । अयं विश्वयो विज्ञानजनकशक्तिकः प्रत्यय इत्युच्यते । C.I. 188 a,1.
- 24 a Lit. श्रनुवर्तनात् etc.
- 25. Lit. कि संभवति ?
- 26. Lit. तं ... अर्पयति ।
- 27. प्रतिबिम्बवत् । ""परमाणुरादर्शकत्यः । तदुत्पन्नं विज्ञानमादर्शंदृष्टप्रतिबिम्बक्त्सम् । -С.І. 188 а,2. This seems to be wrong. С. 11. 202, b.2:-तदात्मिन as विज्ञाने. So vijñāna must be conside red as ग्रादर्शकल्प.
- 28. Lit. तेन.
- 29. lit. कारणार्थे.
- 30. तथा चायमभिप्रायः । परमाणुस्वरूपस्य न केवलं कारणत्वम्, आलम्बनलक्षणमिप उपलभ्यम् अध्यासः । ति विन्द्रियमिप आलम्बनलक्षणं भिविष्यति लक्षणद्षणम् । यदि पूर्वोक्तहेतुः साधनं भिवष्यति । तदा कारणत्वातं कृत आलम्बनतास्ति । [त] दिन्द्रियस्याप्यस्ति इति अनैकान्तिकशोषः सिध्यति । —खण्डनम् C. I. 188 b.1-2
- 31. क्तो न साक्षात्खण्डयिस चित्राद्वहिर्नान्यः परमाणुरस्तीति । किन्त्वाह-अतदाभतयेति । तदर्थः कः । उच्यते । चिताद्विहिर्नास्ति धर्म इति स्वप्रतिज्ञास्यापनार्थम् । चित्ताद्विहर्रस्त धर्म इति एरपक्षे न दोषकयनार्थम् । " शास्त्रकारः पूर्वं परपक्षं स्थापयिति न वस्तुतः । परसम्मतिप्रकाशनं तुलनामात्रम् । तदा परालम्बनाभाव [रूप] प्रतिषेधमभिप्रैति । ततः प्रदिश्वतेनानेन तित्सद्वार्थंखण्डनं चिकीर्षति । स्रतः तदभ्युपगतं वचनमध्यस्य निक्षिपति । प्राय इदानीं [त]त्पक्षधमस्थापनं तिन-यमनियतमेकनर्थमापाततः पूर्वनभ्युपैति । यत् प्रायः परपक्षनियतं तस्य ममापि स्रनभ्युगगमात् । C. II. 204 व,2.

- 32. शास्त्रकारस्थापितमनुमानं पूर्वीमत्युच्यते । शास्त्र उक्तमुभयं न त्यायः । [य] दनैकान्तदोषसिद्धिरुक्ता तदेव खण्डनम् । कथं etc. ॥ सर्वे वदन्ति etc. इदं पर्वप्रश्नोत्तरम, ie: ग्रनैकान्तिकमवश्यमनियतमसाधनम । यदनैकान्तिकं तदवश्यं संशयप्रापकम् । अतः शास्त्रकारोऽवश्यं पुनस्तन्नियतमनुनानं स्थापयत् । सम्भवेद्वा तत्स्थापितमनुमानम् । अतत (=परमाण्वा)भ इति । तेन (-Causing) तेष परमाणष् अनिर्धारित विषय इति ज्ञातेषु । यथाकारं विज्ञानमुत्पद्यत इति यन्निर्धारणम् इति । ie. परमाण्रनिर्धारितविषय इति मन्यते । सक्तः परमाण्वि-ज्ञानजनक इति । स्रतः पूर्वपक्ष स्राह तदाकारसमं विज्ञानमूरपद्यत इति । तदाकारानुविधानात तदा तद्विषयवेदनम् । तस्रैवाभावात स्पष्टं ज्ञायते निर्धारणमिति ie. स. परमाणुरेव न विज्ञानजनकः । सूज्ञायते निर्धारणं न परमाणा-विति । स्रतो नालम्बनं कियते । .... वक्तव्यत्वात् ie. यदि पुनरनुमानं न समीकियते न हेतोरवकाशस्तदा । ग्रनिर्धारितस्वभावः परमाण्रिति खण्डनम्-C. I. 189 a,1-2. According to C. II पूर्व etc. प्रश्न: । सर्वे वदन्ति etc. उत्तरम् । सम्भवेद्वा तत्परमाणुः अतत् – चक्षुरादिपश्चविज्ञाना-लम्बन – आभ इति । परमाणुषु etc. इदं परखण्डनमात्रम् । अथ स्वानुमाना-नुकुलनम् —यथाकार · · · · · निर्धारणम् । नहि तानि पश्वितज्ञानानि यथापरमाण्वा-काराणि दुष्टानि । अतः स्वष्टं ज्ञायते · · · वक्तव्यत्वात् । (f. 204b, 1)
- 33. Ie-अन्येद्रियविज्ञानं ज्ञब्दं गन्धं रसं स्पर्शं वावलम्बते। इति रूपलक्षणपरमाणु-रालम्बनं भवतीति सुलब्धम् । – C.I 189b, 1
- 34. अन्यद्विज्ञानं न चक्षुर्विज्ञानसमानम् । चक्षुर्विज्ञानं रूपालम्बनम् । अन्यद्विज्ञानं रूपालम्बने । Ibid..
- 35. स परमागु : कारणवृत्तिरिप नैवालम्बनम् । यद्यस्य ग्रन्यविज्ञानस्य परमाणु-रुत्पत्तिहेतुरिप । सुतरामिष्टं परमाणुर्वस्तुतः पश्विवज्ञानानामुत्पादक इति । खण्डनम्— तथा न शब्दगन्धरसस्पर्शेषु विद्यमानपरमाणुष्ट्रशकारा अन्येन्द्रियविज्ञानोत्पत्तिकारणानि भवेयुः । यदेव न विज्ञानजनकं न [त]दालम्बनकरम् । Ibid.
- 36. According to C.1. and C.II.this sentence is applicable to Dinnaga's vitti on the second verse.
- 36 a. See vṛtti on ver. 1 this should be in syllogistic form as

- attested by Vinïtadeva, v. his tīkā, Page No. 22. English translation. n. 14.
- 37. भाव=परमाणुः सङ्घात इति धर्मद्वयम् । महापाक्ष—महायानम्, mo-a,(149-11,170-5) = महा C.I. 190 a, 1.
- 38. सर्वे पश्चिवज्ञानविषयाः न्यायतः पश्चिविषयाभासपञ्चिवज्ञानजनकाः । चक्षुषा रूपे प्रतिहते रूपविषयाभिवज्ञानमुत्पद्यते । यथारूपं नामस्थापनम् । etc. C. I, 190 b.1.
- 39. एक एव धर्मः शक्तिद्वयवान् । स विज्ञानोत्पत्तिहेतुः स्रालम्बनकृत् । तदिभप्रायः—
  न केवलं महायानस्याभिमतम् । हीनयानिकस्यापि । तत्प्रमाणमुदाहरति—केचिदाहुः
  etc. अर्थो नाम ""युज्यत इति । इदं प्रतिपादयित न बाह्यरूपमालम्बनप्रत्ययताकृत् इति । स उत्पन्न " उच्यते । स्रालम्बनार्थं इति विवृणोति एक एव
  धर्मः जनकालम्बन [रूप] द्विविधशक्तिसम्पन्न इति । अतः सिद्धान्तयित—योऽर्थः
  etc. Ibid.
- 40. अयं सिद्धान्तः । अङ्ग=lit. लक्षण.
- 41. That Sutra explains so.
- 42. आगम इति हीनयानिकमहायानिकानां सूत्रम् Ibid,
- 43. = विज्ञानं यत (lit. ततः) उत्पद्मते तत्विषयमवलम्बते । अतः etc. व्याख्या-अतो यो जननहेतुः etc.
- 44. इमानि त्रीणि [पूर्व] वाक्यानि प्रतिपादयन्ति तिन्नकायस्य सम्मतं-लक्षणद्वयवत् ग्रालम्बनकृत् इति C.I. 190 b, 2. Read Vinitadeva's tikā.
- 44 a. On the basis of the same Tikā.
- 44 b Cf. Dignaga's Syllogism: नान्योऽव्यवी-म्रवयवेभ्यः तुलानितिविशेषा-ग्रहणात्—In Pra var vṛtti ad IV 152.

- 46. तद्वत् etc. in accordance with Tib. but Hsuan Tsang interprets. तस्य द्रव्यतो नास्तीति । etc.
- 47. =श्रोतादिविज्ञानं न रूपलक्षणमालभ्बते । इति जनानां ज्ञातं सम्मतम् । इदं दृष्टान्तयति चक्षुर्विज्ञानं न नीलादिसमुत्पन्नम् । न च नीलाद्यालम्बते इति । यथान्यविज्ञानं न रूपलक्षणमर्थमालम्बते,नापि रूपलक्षणसमुत्पन्नम् । C.I,191b,1.
- 48. [अनेन ] दृष्टान्तेन बाह्यरूपं न वस्तु । किन्तु विज्ञानाजनकत्वेऽपि तत्साधयित स्रयमध्यासः । Ibid.
- 49. इदं बचनं यथोक्तस्य ·····विषय इति वचनम् । तत्कारणत्व (or-अर्थ) विना नालम्बन [ता] लभ्यते । Ibid.
- 50. चन्द्रारोपसदृशमविशिष्टसङ्घातज्ञानम् । इदमि मनोविज्ञानालम्बनम् । को नियतं गृह्यते चक्षुविज्ञानस्यार्थः ।- C.I.191 b, 2.
- 51. इदं चन्द्रलक्षणम् । तत्र चाक्षुषिवज्ञानस्य पूर्वोत्तरक्षणयोरूपलम्भकाले, तयोः क्रमस्य दुर्निर्णयत्वात् ऐककालिकता क्रियते । अतः तत्क्षणपूर्वोत्तरचाक्षुषिवज्ञानम् । तिद्व-विक्ताकारमनोविज्ञानम् etc. C. II. 206 b, 2.
- 52. ज्ञातव्यं न केवलं चन्द्रद्वयं चाक्षुषिवज्ञानस्य विषयः मनोविज्ञानस्यापि न विषयः इति । यदि चन्द्रद्वयग्रहः ग्रज्ञातकमं मनोविज्ञानम् । तदा शब्दे श्रोत्रविज्ञानं ..... स्प्रष्टव्ये कायविज्ञानं तत्प्रतीत्य मनोविज्ञानमज्ञातकमम् । शब्दद्वयस्य ..... स्प्रष्टव्यद्वयस्य दर्शनमपि ऐककालिकं कि न भवेत् ? । तद्यथा घण्टाशब्दश्रवणम् । एकं शब्दं शृण्वन् न पुर्वोत्तरक्षणे युगपच्छब्दाध्यवसायं करोति । कथं केवलं चन्द्रे चद्रद्वयस्य यूगपद्पलभ्भाध्यवमायं करोति । C.II.207 a,1.
- 53. ग्रतः क्षणिके धर्मे नित्याभासैकाभासदृष्टि करोति। कि पुनः रूपेन्द्रिया-श्रितचक्षुविज्ञाने तत्क्षणपूर्वोत्तरक्षणिवशेषान् परिगणयतीति। तदा बत सिध्येत् भूयसा द्वचाकारादिदर्शनम्। Ibid. Here punctuation is according to C. II.
- 53 a. According to Vinītadeva here also Dharmapāla has

formulated a prayoga, but we miss it in Chinese version.

- 53.b. kār. 2c.
- 53.c. विषयविज्ञानयोरिति शेष: ।
- 54. Or वदन्ति । kār. 3 ab.
- 55. Not in the Tib. Text.
- 56. Lit. द्रव्यमनुसृत्य इन्द्रियमनुसृत्य
- 57. श्रणुष्त्पन्नं चक्षुगदिविज्ञानम् C.I. 193 a, 2.
- 58. ग्रणोरस्ति सञ्चिताकारः । स एव वरेत् विज्ञानस्य सञ्चिताकारोऽिष दृश्य इति । Ibid.
- 59. प्रयोगेण प्रदर्शयति इन्द्रियविज्ञानमालम्बनताप्रापकपरमाणुमिञ्चि— ताकारकम् इति । Ibid
- 60. परपक्षा [न]भ्युपगमतः खण्डनम्—यदि स (सञ्चिताकार) एव पर-माण्याकारः सञ्चिताकारो नोपलभ्येत । तदुभयं न युगपद्वतंते । Ibid.
- 61. Śāstra of the two previous schools.
- 62. पुनः परपक्षकल्पनाप्रकटनम् ..... द्वारतमाहरति—यथा etc. नीलरूपमात्रं नीलरूपं दृष्ट्वा जानाति पृथिवीधातुरिति । तस्य नील-रूपमुत्कृष्टम् । पृथिवीधातुरपक्रष्टः । तत्त्वतो न्याय्यमिति । तस्योत्कर्षाप-कर्षवचनं सिद्धान्तः ।—C.I, 193 b, 1-2
- 62 a. Lit नीलरूपं पृथिवी धातुः।
- 63. हष्टान्तखण्डनम् ग्रतिरिक्तवस्तुनः प्रथमोत्पत्तिकाले तदन्यवस्तूनि प्रबलानि प्रथमोत्पत्तिकरक्तवस्तु न तिरोधापयति । तिरोधानस्थल etc ie.

एकत्र रस्तवस्तूत्पित्तकाले [तदन्यवस्तूनि] तिरोधापयित, तान्यदृश्यानि करोति। भवतः पक्षमभ्युपगम्य कृतोऽयमुत्कर्षापकर्षवचनिष्याब्यवहारः । ie. ग्रयं परस्य पक्ष—परमाणुरपकृष्टः सङ्घात (or सञ्चित) उत्कृष्टः । उत्कृष्टेन्नापकृष्टिस्तरिस्क्रयते । ग्रतौ नावश्यं परमाणुदर्शनसंरक्षणम् इति । ग्रतौ धर्मपालाचार्य [ग्राह] –रक्तवस्तुदृष्टान्तेन परमाणोरपकर्पेऽपि [अन्यानि] बहूनि वस्तूनि प्रबलोत्कृष्टानि न तिरोधातु शक्यानि इति । — C.I,193 b,2. सम्भवस्यल मृषा समाश्रित्य कृतोऽयं कि नु खलु मिथ्याव्यवहारः, C. II.208 a.1.

- 64. Ie. यदि रक्तवस्तुदृष्टान्तेन परमाणुदर्जनं संरक्ष्यते । भवतो महायामे कथं वचनं भवति—परमाणूनां स्वरूपं न चक्षुविज्ञानदृश्यिमिति । कथञ्च पुनः etc. ie. भवतो महायाने पुनर्वचनम् —परमाणुपरीक्षकमनोविज्ञान [रूप] यथाभूतज्ञानमात्नं [तत्] पश्यतीति । अयं मनोविज्ञानबिकल्पो मृषादर्शनम् । Ĭbid.
- 64. a Kār. 3-cd. भण्वाकार:-सिञ्चताकार: cfr. Hsuan Tsang's version and C.II. under nn. 67-68.
- 65. कठिन्यशैत्यादि = काठिन्यशेत्योष्ण्येरणानि चत्वारः स्वभावाश्वतुर्णां महाभूतानां बीजानि न चक्षुरादिविज्ञानदृश्यानि । C.I.194a, 1.cp. my. Pañca-vastuka, p.2.
- 65. a, = सर्वंसम्मतार्थं विसेध:-C.II.208, a,2.
- 66. More. lit. कि नाणुः प्रकाशते ? न कठिनता । ie. चक्षुविज्ञाने न [अवभासते] कठिनता । चक्षुविज्ञानाच्च नास्ति परमाणुभिन्नः । परमाणुर्भृषावासनाकत्पितमात्रं न कठिनतावस्तुसद्वीजसमानम् । С.І, 194 व.1.
- 67. Ie. ग्रस्मिन् विज्ञानमात्रपक्षे पूर्वाभ्युपगतकाठिन्यशैत्यादि विकारकं भवति। इन्द्रियाणवो दशायतनानि विकृतानि। विकारकं बीजमेव। विकृतं तदाकार भाग (hsieng-fen, 109-4,18-2) एव । बीजेन (विकृत) ग्राकारभागः चित्तमात्रदृश्यः। अत आह तदुचन etc. C.194a,2.

दूषणम् —कठिनतादिना दृष्टान्तयि परमाणुगतसञ्चितं । कथं नेच्छिसि परमाणौनास्ति कठिनतेति प्रदश्यं कठिनताभाव[ञ्क्] ग्रहीतुं, सञ्चितसत्ता-प्रतिषेधाय । दृष्टान्तद्राष्टान्तिकयोभेंदांत् । तत्तावत्सवंसम्पतार्थंविरुद्धम् । उत्तरम् —तत्प्रत्ययोऽपि नालम्बनिमिति (५. h. s version). पक्षधर्मः अन्तरिन्द्रियबाह्यविषयदशायतनरूपं स्वीकृतमपि महाभूतसिद्धं महाभूतमेव । कथं लभ्यते

- सञ्चितमात्रमस्ति न काठिन्यं स्नेहः । म्रतो ज्ञायते दृष्टान्तद्राष्टान्तिकौ नावश्यं भिन्नो । С II. 208, a, 2.
- 67 a. This is the Sautrantika's opinion, v. Pańcavastuka, Intro p.VII.
- 68. The above punctuation is according to the Chinese text. But C.I and C II construe this sentence with the following.
- 69. Lit. दिषु. No case-ending after paramāņu. प्रविभागः lit. खण्डः, भागः pien-fen (91. 18-2)
- 70. Fu-shen (146-12,40-12) प्रत्यवमर्शः ? C.I. अविशष्ट आकारे = परमाणोरिभन्न म्राकारे । [न] प्रत्यवमर्शंप्रत्ययः परमाणुस्वरूपेण घटशरावो निवृतः । परमाणुदर्शनिरिरक्षायामवश्यमय प्रत्ययो गृण्यते । f. 195 a,2,11.1-3.
- 71. See Eng.translation, note. 39.
- 72. No case ending in Chinesekar, 4d.
- 73. Vaisesikas?
- 74. परमः णुस्वरूपमिननमेव । घटशरावादयो भिन्ना ग्रिप नालम्बनम् । C.I.196 a,2.
- 75. श्लोक आह—'परमाणुपरिमाणसाम्यात्' (5a) आकारभेदः प्रज्ञप्तिमात्रवर्ती । पूर्वंवत् पृष्ट्वा प्रतितक्तव्यमिति । पूर्वंभाग ग्राह— कथं पुनर्जायते परमाणुषु नास्त्या-कारभेद इति ग्रयं प्रश्नः । परमाण्वाकारे भेदाभावात्— इदं प्रतिवचनम् । यदि तत्सत्सङ्घातः ""न्यायतः साध्यम् इदं व्याख्याति पूर्वंपदद्वयम् ie. यदि ते जानन्ति परमाणुपरिमाणः समः । [त] दाकारोऽभिन्नः सङ्घाताकारो व्यत्यस्तः । सङ्घाताकारश्च प्रज्ञप्ति [रूपः] न वस्तु इति । अयं सम्यङ्ग्यायः । अत ग्राह सम्यङ्ग्यायः साध्यतिवयः अणूनां परिहार इत्यादि । " सेनादिवत्— इदं व्याख्याति उत्तरपदद्वयम् । परिहारः = अपोहः । ie. श्राकारभेदे उत्पद्यमानबुद्धचाकारोऽपि भिद्यते । यावत्परमाणु तदाकारापोहे उत्पद्यमानबुद्धचाकारो नियमेन न भवति ।

अतः स्वतो व्याख्याति – इदं घटादिवचनं वस्तुविरुद्धम् । सामान्यतः [अयं] परपक्षसिद्धान्तः । अद्रव्यवस्तु अनद्रव्यवस्तु च विरुद्धम् । अद्रव्यवस्तु घटादि ग्रनद्रव्यवस्तु परमाणुः । ie. घटादिविरोधदुष्टः इत्यनेन प्रदिशत एव परमाणुरिप विरोधदुष्ट इति । घटादिरद्रव्यं नालम्बनप्रत्ययो लभ्यते । परमाणुर्द्रव्यमिप नालम्बनप्रत्ययो लभ्यते । С.І.196 b, 1.

- 76. Lit. पूर्वंतुल्य, -सम
- 77. Or. ब्यवहित<sup>.</sup>
- 78. See Hsuan Tsang's version.
- 79. Tsung ling hsü (120-12, 9-3, 149-4).
- 80. म्रालम्बकं विज्ञानं आकारभागादर्थादृत्पद्यते C. II. 210
- 81-81. स भाग उत्पादकः = स आकारभागो नियमेन पूर्वं सत्त्वात् (भागः)विज्ञानजनकः । भागे नियमेन सत्यपि विज्ञानोत्पत्तिकाल एवाकारभागस्य पथग्दर्शनात । तत एव कदाचित् स्यादिति = पूर्वोदाहरणे वासनाकित्पतं ज्ञेयं प्रवर्तते, इदं तस्मादा-कारात् क्लिष्टं [मनो] विज्ञानं प्रवर्तंते । स्रत स्राह- तत इति । कदाचित् स्यादिति -अर्थानुवर्तंने ग्राकारोऽनुवर्तंते । ततः पृथक् प्रवर्तंते । य आकारभागो विज्ञानेन सहोत्पन्नः । श्रयमाकारोऽर्थाद्भवति । य एकाकी ज्ञेयाकारः, स ग्राकारभागमाश्रित्य क्लिष्टविज्ञानपरिणामोऽवभासते । अकारभागदेवौत्पद्यते । अयमुत्पन्नाथति [भवति] ।। षष्ठस्य पञ्चार्थेभ्यः सविशेषत्वात् इति = पूर्वपञ्चाकारभागाः वस्तु-सन्तो बीजानि जनकानि वस्तुरवभावज्ञेया इत्युच्यन्ते । षष्ठ आकारभागः क्लिष्टबाहचाकारजनकः केवलज्ञेयाकार इत्यूच्यते । अतोऽस्ति विशेषः।पूर्वं पूर्वंपञ्च-सम्यागर्थान व्याख्यातुमाह- ज्ञेयं बिना न तद्विज्ञानसत्ता लभ्यत इति — नाकारभाग- ज्ञेयं बिना विज्ञानालम्बनं लभ्यते । स्रत एतत्रावद्विज्ञानजनकम । = एतदाकारभाग्र- ज्ञेयं तावत् स्तरां विज्ञानजननमाक्षिपति ॥ न पश्चम उच्यत इति । पूर्वं पश्चमः शब्दोऽर्थः - न विपक्षेण (i-pien=different catagory) मन इष्टकथनं क्रियते। (This explanation of pancama is not very clear)-C.I.198 a, 2-b, 1.
- 82. This reading of saptama is adopted in the Nanking edition of the text. So also in C.II. But. C. I. reads saṣṭha as noted in the previous note. The seventh

- consciousness is, according to Yogācāra. klistam manas. V. Satadharma-vidya— Appendix to the Pañcavastuka.
- 83. तद्विज्ञानं (pi-jo-nam) = विज्ञानस्कन्धः = मनोविज्ञानम् । .....स्वप्नावस्थायां प्रकाशमानमिति = स्वप्ने प्रत्ययोऽर्थो न बाह्यं वस्तु प्रकाशेत चान्तर्ज्ञेयाकारः । C.I. f.19 b. 2.
- 84. Read ta (9-3) for ti (32-3) of the text as in the C.I.
- 85. Or ज्ञेयम्.
- 86. सहजातस्य is supported by C.I.
- 87. आलयिक्जाने भागद्वयं सहोत्पद्यमानं दृष्टम् । अत आहिंकभाग इति । भेदं कृत्वा निरुध्यत इति ie. विज्ञानं धर्मद्वयमादावनाम जनयित । आर्या एव दर्शनाकारभेदाय परिच्छेदं कल्पयंति [?] । दर्शनांशाकारांशभिन्नं "ie. आलयिक्जानस्वरुपमादौ तथता दर्शनांशाकारांशभिन्नम् । तत्प्रदर्शयित आलय-विज्ञान भेदं जनयतीति । C.I.199a,2.
- 88. यद्येव दर्शनांशाकारांशौ [भिन्नौ] कृत्वा निरुच्यत इति । तदा प्रत्ययरूप ..... । C.II. 210b, 1.
- 89. C.II.remarks at the end thus: The rest is not commented on: or the original text has not come down, or the establishing the Alambana pratyaya is finished. Therefore no need to comment on.

## ENGLISH TRANSLATION OF DHARMA—PALA'S COMMENTARY

In order to light up the wisdom in the poisoned-and dull-minded men and in order to let them extirpate their evils who spoke, I pay homage to Him and investigate the / true/meaning of that.

The Sastra says:- "Of the consciousness of the eye, and others:-

The fruit of investigation comprises the rejection of what is rejectable and adoption of what is worth adopting, therefore what is rejectable and the opponents' perverted cause thereof are demonstrated here.

The word "others"  $(\bar{a}di)$  includes the five-fold consciousness which arises having support of the material objects and the senses as accepted by other schools of philosophy. They conceive that the senses are directed each to an [invariable external] real object. But the consciousness born of the mind is not so; for it is not directed to an invariable real object, but to an object which is only conventionally true, for exam-

ple, the chariot and the like. Though it may be permitted that the non-senseous consciousness is conditioned by a

real object and becomes endowed with its image yet it also grasps an object which is not its own and which lacks form reflected in the consciousness. But for the consciousness of of the eye and others, there is established a separate object invariably associated with each of the senses. Therefore no effort is needed(to include it in  $(\bar{a}di)$ 

Moreover, the atom-form which is to be cognized by the contemplation- achieved knowledge never, really, falls within the perview of the discriminative thought ( $tarka-mano-vij-\bar{n}ama$ ); and again it appears as though it is perceivable, and it is to be understood (in this  $S\bar{a}$ stra) that it becomes object of only the wisdom born of listning and thinking ( $srut-cint\bar{a}$ .) Thus the object of the ordinary non-sensuous consciousness becomes absolutely non-existent; for it grasps neither the atom nor the aggregate as  $\bar{a}lambana$ . Things past and future are unreal like unmanifest things [and hence cannot act as objects to it]. For this reason the word "others" is said to include the body of five sorts of consciousness

Then; if [you say] the mind cognizes whichever is brought home by the sensuous consciousness; how is that also possible? It cannot take place either in the same moment of the sensuous consciousness or in the immediate next moment; for it takes as its ālambana the past things [which are unreal] Nor does it take so the present things; because the letter are cognized by the sensuous consciousness.

[If you say that] the non-sensuous consciousness grasps naturally the external object of its own accord, then there will not possibly exist the blind and deaf, etc. [To accept] a sense-faculty other than the eye, etc. is contradictory to the inferantial knowledge. The denial of the extra material object [which may suit to the non-sensuous consciousness] being accepted, there is no need to entertain any bias for inclusion of the non-sensuous consciousness

in  $\bar{a}di$ . To the visual consciousness, etc. there are material things functioning as supporting causes. [There is no such thing for the non-sensuous cinsciousness]. The thing-like  $Avij\bar{n}apti$  is in the nature of non-action; hence it is admitted as a non-existent thing. Likewise the mind as a sense-faculty is to be denied.

The [external] object-cause (ālambana),

would be perceptible. Since it consists in the nature of cognized aspect of the mind and since it (causes to) move astray in a wrong and perverted path, nature of the external thing as  $\bar{a}lambana$  is rejected in order to establish a right view. Basing upon it, its nature of being support is also rejected. However, (the author) will establish that it is a visible aspect  $(r\bar{u}pa)$  of the forces which constitute the senses and operate simultaneously (with the consciousness).

## "An external thing"

The opponents hold that there is an external thing apart from the mind This exhibits their pervertedness. They hold that the thing other than the mind is called artha because it is cognized (according to them).

How could you say: the mind grasps the aggregate of atoms ( $Sangh\bar{a}ta$ ), and in case there exists no aggregate as real it cught to be a substance (=  $\bar{a}tom$ )? There are logical errors as will be stated below. That (= your standpoint) is contradictory to preceding and following reasons, but it causes no harm to me. As for you, it

is accepted by you that the mind grasps the substance as well as the aggregate. We shall demonstrate other errors on your thesis, therefore this error is presently dropped.

"They postulate the Subtle atoms"

Though the subtle atoms being assembled perish no sooner than they appear, nevertheless each atom becomes separately  $\bar{a}lambana$  and not in their aggregate form. For example, the visible  $(r\bar{u}pa)$  and others, though they are simultaneously present before the senses, become objects [only of their respective senses] without any confusion on account of the fact that the faculty of grasping a particular object is fixedly assigned to each sense. Although things are endowed with the capacity being definite and distinguished from each other, yet each atom serves as

object separately. [Syllogism will be this: Atoms are objects]

"Because the atom serves as the cause for that".

[But no example has been given here].

The word "that" means the consciousness of the eye, etc. It arises on contact (of the sense-organ) with object which is constituted of parts. So say some (Ācāryas): Among the causes that which acts as the productive cause becomes its actual object.

"Others postulate the aggregate of atoms"

The advocate of this thesis say that the aggregate formed of atoms serves as the actual object of consci-

ousness. [Here also the syllogism will be this: The aggregate is ālambana;

"Because consciousness arises representing the image of the aggregate of atoms". (No example is available here).

The aggregate is believed to be the actual object of consciousness, since the latter is born of the aggregate. It is so as somebody says: "A thing whose form is represented in a consciousness is really its object"— These ya two advocates say: "Consciousness is endowed with that image and it is logically correct.

10

When the *hetu* is stated, that *hetu* has no example. Just as the (anvaya -) *hetu* etc. achieve (in the paksa-hetu)

the nature of the being hetu, etc. the atom and the aggregate  $(s\bar{a}m\bar{a}nya)$  which are in the nature of  $\bar{a}lambana$  achieve that. If you accept that the  $\bar{a}lambana$  is not within the consciousness itself but exists substantially outside of it, there

will be contradiction with dharmin (=Śāsana=teaching).

The (Mahāyāna) dharma does not accept that there exists ālambana externally. This (proposition) has been accepted by opponents also, and (so) the same is considered to be dṛṣṭānta, example. Ir what is stated (by opponents is only example), probandum also will be only what is accepted by opponents. (The commentator) says having

in view the first (two) syllogisms, pramāṇas (set forth by the opponents): "The hetus, proposition which are the source of the dispute are mere prepositions displaying the hetus. They not, in fact, hetus because there exists

no example accepted by both parties." Hence it follows: in what manner may the representation of the image in consciousness be established as valid reason?

Then the author will show a conclusive reasoning. By employing the ablative usage, the consent of opponents has been exhibited.

- (1a) "Though atom serves as the cause" as accepted generally, nevertheless the atom serves as no cause because things that are non-existent, i.e., non-cognized are bereft of their own nature. Though the selves of atoms may act as the cause of consciousness, they serves as ālambana only while uncollected together.
  - (1c) "Because the consciousness does not bear the image of that"
  - i. e. of atoms.
  - (1d) "Atoms are not the objects of the sensuous consciousness like the senses"

Just as a sense-faculty, though it serves as the base to the conscionsness and to the contact with the object never becomes its object; because it does not bear the image of the sense faculty. The same is the case with atoms. Hence it is concluded that what do not posses

the image of consciousness are never considered to be its objects.

Therefore the author says:-

- "That is the object, etc".
- "Its own being" means the image of consciousness itself. "It is cognized precisely" means "it is determined"

How is it cognized precisely?
"Because it arises in that form"

The idea of the passage is this: Consciousness arises in a form similar to that of an object (grāhyabhāga). When there is a mutual co-ordination between the consciousness and its object then we call it precisely cognizing the object by consciousness. (The commentary criticises:) When there is no cognizable other than consciousness, how is it possible that the cognizable causes the consciousness to arise? (You may assume thus:) there is already the image of the object (in the atom); when that object-

image is brought home in the self of consciousness just like an image in the mirror, it is considered that the consciousness has precisely cognized its object (and also that the latter has produced the former). Neverthelss the consciousness exhibits no image of each atom whereby the atom would become the actual object.

Though the atom is considered to be the cause, it becomes by no means the actual object.

"like the sense-organ"

If you accept that whichever is cause, becomes object, then the sense-faculty also could possibly become object of eonsciousness. The other reason previously stated, viz. possession of the image by consciousness suffers a fallacy of its being not established: this has been pointed out already.

Thus the following is the main purport: The mere capacity of being cause is not sole criterion for its being object of consciousness. (Accepting this proposition) the sense-faculty would also assume the nature of being ālambana, (since it acts as cause for conciousness). If (you persist that) the said reason will be a factor (to achieve the proposition), does it follow that the atom becomes object? Then the sense-faculty being the cause; would also become ālambana. Thus a fallacy of reason, called inconclusiveness (anaikāntika) has been proved.

Then, of what use is this sentence: Because consciousness does not represent the image of that? It purports to establish our own proposition. One cannot consider one's proposition to be established by merely criticising other's thesis. This is in order to formulate this proposition: The object of consciousness is not the atom like the sense-faculty, because it does not produce the consciousness bearing its own form.

If the above sentence speak of the reason for the proposition, it would follow that the author of this Sastra (i. e., Dinnaga) having set forth at the outset the opponents' propositions discloses their consent. With a

view to denying what is stated by the opponents the author points out the defect on their propositions and places accordingly their statements. By doing so the author apparently accords his own consent partly to the item of the propositions which stands the logical test, and expresses his dissent to what stands no such test (by

saying) that it is not acceptable to us

The disclosure at the outset (i.e. in first logical formulation) of the defect of the opponent's inconclusive reasoning serves itself as a criticism. How false a syllogism you have maintained? Even the ordinary folk says that the reason which is found separated from and never associated with the object to be proved is not at all a reason, but it gives rise to the doubt as to the existence of *probandum*. Therefore other syllogism must

be set forth. It may perhaps happen that the atom is bereft of the image reflected in the consciousness (atadābha) while atoms are indeterminate nature. But the resolve that consciousness always arises in co-ordination with the image of the object is not correct. Since that resolve cannot at all be possibly upheld, we must say that atoms are of indeterminate nature. However, this much follows that what produces consciousness does not become its object just like the atom of the sense-faculty. There are wellknown other causes which produce the visual consciousness; none of them makes known to us the innate natures of atoms, because the consciousness never exhibits that form like the other sensuous conciousness. What has been said in respect of the sensuous consciousness must also be equally applied to other types of consciousness.

The sense-faculty given above as example is in fact

stated with a view to particularisation (pradarśanāarham). Other examples may also be obtained by way of implication (arthāpatti). Then (the author's) statement accepting the productivity ( $K\bar{a}rnat\bar{a}$ ) (of the sense-organs) is without any value; because the sense-organs, though functioning as causes become no actual objects of consciousness. So also is the case with this (atom); thus the statement becomes really full of value. But nevertheless the atoms of the sound and others would not cause to rouse up the consciousness of other sense-organs (the eye, etc.)

Someone says: "In the self of consciousness the gross form is not perceived; "hence does not become object just like the atom of the sense-faculty. Because the theory that the image of consciousness is due to the bringing home of the object-image upon consciousness is not acceptable, the saying that no gross form is perceived in the self of consciousness) is very appropriate. Thus, so far we have spoken that "atoms are not objects of consciousness". The reason for this is that they do not possess the form (that is experienced in consciousness) and the hypothesis that they are its objects is not well proved by any source of knowledge (pramāna).

If so, (the opponent says:) then let the aggregate of atoms be its object. (That could not be possible). If you, (says Dharmapāla) desire to have a Mahāyanic thesis by proving the atoms and their aggregates above spoken of; then I may reply that your reason is not an established one; this will be a true logic.

[2] "Though the aggregate possesses the image of consciousness" and this may become an apparent object: it does not, nevertheless, act as its cause.

"Consciousness does not arise from the aggregate".

The aggregate does not produce the consciousness which bears a form (similar to that of) the aggregate. How can this (consciousness) arise depending upon that (aggregate)? It means that the aggregate does not become its object because it is endowed with no characteristic of an object (alambanalakṣaṇa). Therefore the said reason of bearing the aggregate-form is not proved.

What is, then, charaterised as object (ālambana)? "What object (artha) produces the consciousness reflecting the image similar to itself (=object) that

24

is said to de its proper object ".

In accordance with the object, ensciousness arises; so what is productive cause of consciousness, that is only its object. Some Hinayanists also say: "What object is properly said to be the cause of the mind and mental elements, that being produced and cognized as an object is spoken of in a common parlance." What object possesses the two-fold characteristic (i. e., causality and form) that alone combined with that characteristic is called alambana. What is productive of consciousness, that becomes its object; To this effect the author (i. e.

26a

Dinnāga) cites an Āgama:

"That above is said to be the productive cause of consciousness ".

Therefore what is productive cause, that is the condition for production of its consciousness; that is regarded as its perceivable object. There is experienced (in the mind) its very self-same image; Therefore the reflection of the object-image is not stated (in the Agama).

"The aggregate of atoms does not produce (its consciusness); because it is not an entity in substance."

The aggregate is not a real entity; because it cannot be either different from or one with its constituents. Whichever is non-entity has possibly no efficiency of producing any result.

(2b) "Like the double moon".

No second moon could produce the consciousness possessed of the form of the second moon. If so, what is the cause of representing that image that is experienced (in the consciousness)?

"Because of the defect of the sense-organs"

When the eye has its sight disturbed by cataract and other diseases, then there arises the appearance of the double moon in a person of defective sense- organ; and that too is not as a real entity.

"The double moon-cognition has not its object, though the image of the double moon is reflected in it".

Just as the double moon is not spoken of as object of its consciousness though the latter is endowed with the image of the former (i.e. double moon); because this does not produce its consciousness.

"(Similarly) the aggregate, as it does not exist in substance, does not act as cause of its consciousness".

Since it is not a real entity just like the double moon it is not at all the cause. Hence

"it does not become its object".

Here again the word "the double moon" is to be repeated. This repeated double moon-example, it is to be understood, points out that the reason, the possession of the object-image (by consciousness) is an inconclusive one. The existence of an object internally as a part of conciousness could also be proved by a sound logic; hence there lurks a defect of contradiction. The (visual) consciousness arises depending upon the eye only and not upon the aggregateatoms of the blue, etc; because the consciousness is not produced from the latter, like the consciousness born of other sense-organs. This example is acceptable to all and hence no other example is needed.

The example "double moon" does not exist in substance; hence, it is to be understood that this (double moon) being in the nature of no cause (of double-moon-consciousness) proves the same (i. e., its non-objectivity). (Similarly) the aggregate previously stated, though it is endowed with image (of its consciousness) cannot become a real object (corresponding to its consciousness). This

statement again (says that) this (aggregate) is bereft of causality; (hence lacks objectivity).

If you ask me: Well, there exists no second moon; how does one directly perceive the two images of the moon? Let me explain this. Because of some potent force (sakti) laid down within consciousness, this consciousness appears as though it is endowed with the image of double moon. Just as a man, while asleep, dreams that he actually sees many objects, and also imagines in dream that he discharges so many false acts; so also he imagines another moon upon the single one.

28

Some philosophers say: When the visual consciousness perceives the moon twice (i.e., in consequetive two moments), and when the order of perceiving it in two moments being hardly noticed, one mistakes that perception to be simultaneous, immediately after this twice perceived image a mental thought arises murmuring: I perceive the second moon.

29

Some others say: It is due to a mistake in number (of the two for one) in the moon, that mistakes, too, happens out of the defect in the organ of the sight. Even for (us) who do not hold the external things to be real such vision of gross form is merely a perversive thought.

(Dharmapala criticises the first view.) No mental impression that is brought about just after (twice) perception of alambana by the visual consciousness grasps alambana in double form simultaneously. Then how could there be a sub-thought that "I see the double moon." Does it happen that even in the case of sound, etc. while the non-sensuous consciousness has arisen depending upon the sound, etc. (twice perceived) and not noticing their order the (mental) perception of the double sound, etc. takes place?

Even for the person of sound sense-organs the nonsensuous consciousness and its order are hardly noticeable in several cases. What to speak of that (there is an order) in the case of consciousness based on the visible  $(r\bar{u}pa)$  and the sense-organ, and in estimating its distinctions. Then, in such case the perception in double form (or in triple form), etc. would conveniently be proved. When one accepts that there is one moon substantially existing apart from consciousness, with what labour would he too maintain the mistake in number falsely assuming the double moon?

(2cd) "There are two things grasped externally apart from consciousness".

Because the atoms and their aggregate are both devoid of one or other of two constituents (of ālambana) and because of the force of logical principle criticising what it has been established previously,

"both of them are not proper objects".

Alambana consists of two parts, viz. presentation of its own image and causality for its consciousness. The atom lacks in the first part, i. e. its image not being presented in consciousness, and the second in the second, i. e., causality. Then these two defects as have been discussed so far, point out to the identity between the object and its consciousness. II 2 II

[3] "Some Ācāryas hold that integrated form of atoms (sañcitākāra) is the cause of consciousness."

In each atom there exists the integrated form. That alone is perceived as an object and imageful. The

atoms obtained there either more or less in number are all substantially existing. The integrated form (existing there) produces the consciousness of the form of itself. Because it exists substantially,

"It would become an actual object"; for, it fulfils the said two conditions. This (integrated form) is already an accomplished fact. Hence no question arises whether the integrated form is the same as the atom or different.

"All things are possessed of many forms".

These atoms themselves are regarded as possessed of atomic form as well integrated form. How can a single substance be properly described to possess two forms? All things of many forms lie in the combination of material elements, i. e, are constituted of four great elements, earth, etc. They are naturally possessed each of distinct forces (Śakti). The image of the blue and other colours is experienced each in accordance with (the nature of) the substance and the sense-organ. Amongst atoms of varied forms,

"that integrated form exists"

Only this form becomes domain of the visual and other consciousness: so it serves as

"the direct object of perception".

If so, why do you not say that the cognition of atoms is possessed of the integrated form? (You admit that) the atom is of the integrated form. Why do you not likewise admit that its cognition is also of the integrated form? Therefore says the author:

"There exists the integrated form at atoms".

This sentence having the nature of a sentence formulated to that effect, shows as well that their cognition is possessed of the integrated form of atoms. If so, each atom has the form of its own. How do you say that it has the integrated form?

(The Opponent says:) The aggregate atoms of the matter consisting of different parts are admitted in this (our) system of thought. The aggregate atoms, since they themselves constitute of parts are not existent in substance; this has already been appropriately stated. Why is it then repeated again? There is a motive to do so. Though the substance-elements are each different in their nature that (integrated) form (of the atom) is present only at a place where atoms are integrated, and hence (the integrated form) is experienced there alone; then they say that only the intergrated form is perceived and no other form (i.e., atomic form). Moreover although all things are essentially the aggregates of atoms, nevertheless a thing has its own qualities one being superior and other inferior. (The superior quality overcomes inferior one; therefore) we see it in accordance with (the nature of) things. For example the expression like "the blue colour is earthelement" is as a matter of fact correct logically.

(Dharmapala says: ) In case of such an assumption (the following objection crops up.) Suppose a thing deve-

lopes red colour; in the first moment of the developing the red colour other qualities which are more powerful will not become out of sight (though the inferior atomic form is invisible). (Is it not then that) your illusive talk is made (wrongly) having in view such cases where the superior possibly overcomes the inferior?

(The opponent says:) If so, how do you admit (in your Mahayana) that atoms are grasped by none of the five senseorgans, and how do you again maintain that only a man of true knowledge sees the atoms.

(3c) (The reply follows): "The atomic form becomes no object of (five-fold sensuous) consciousness".

This does not become object of the sensuous consciousness; hence it is termed beyond the senses. The object which does not fall within the operation of senses ought to be guessed by a true (supramundane) knowledge alone. What is the argument for this? It is simply this: the atomic form never comes within the range of our direct perception,

"Just like its solidity and others"

Solidity, coldness, and others, (blueness, etc.) though existing substantially do not become objects of the visual and other consciousness because the powers of the sense-organs are fixedly assigned each to particular objects.

"So also atomic form".

This is not contradicted to the well accepted fact. (The opponent objects): Let the atomic form appear (as

perceptible) and not solidity, because they both differ one from the other in their nature. (We reply): The paksadharma, probandum, (ie, non-perceptibility) is desired to be common to ten bases ayatana; and this latter is nothing but great elements. Therefore my statement is in no way defective.

"(Different) perceptions of the pot, cup, etc. // 3 // will be identical".

For you who hold the above opinion, the sensuous cognition that arises relating to the pot and cup

would be of identical nature;

for, there is absolutely no difference in the (supposed) cognition of its one atom-object; and the sensuous cognition is only in accordance with that object (i.e. real atoms) lying in our front, and has accordingly its form arison. Therefore the object of cognition does not differ. How does one know (the distinction between the pot and the cup)?

"There exists no distinction whatever amongst the atoms of the pot, cup, etc. though the atoms are many and their number varies in each case).

This statement says: Though atoms only in their integrated form become objects of our cognition, nevertheless while the self-nature of the pot, etc. being cognized, there exists in the selves of many atomic aggregates no definite division. Since we do not experience (as real) the integrated form distinct in each aggregate, apart from their own real (atomic) forms, the sensual cognition that is arising depending upon that (forms) will be identical. It is thereby settled that the objectivity

centres only on the self of atoms. Nor does exist in the undifferentiated form of atoms any element that causes to produce some discriminating and reinvestigating thought (regarding the differentiated gross form, e.g. the pot, etc.) for, such thought will be a separate one, just like a thought springing up from a blue patch, etc.

(4c) "If, (the opponent says that) the cognition differs on account of differences in the forms (of the pot, etc.)"

Here "the form" means the image that brings forth distinction.

"The pot and cup are distinguishable in their forms by virtue of their different parts, neck, belly, bottom, etc: and our cognitions differ on that account."

(The author replies:) It is quite true, that distinct cognition arises on account of distinct objects.

(4 d) "But (the different forms) do not exist in substance"

No atoms constituting the object that is cognized by the sensuous consciouness, are varied (in their size) Though the aggregates of atoms are emperically true, nevertheless they, being closely analysed do not fall within the cognizance of senses. Nor is it proper to say that variety of non-objective thing (avigaya visesa) can be called makers of cognitions in different forms

(The opponent asks:) How do you know that there exists no distinction in the form amongst atoms?

( The author replies: )

"(It is so) because the atoms are absolutely identical in their dimension".

All things are constituted of parts and these things necessarily admit of distinct forms. The selves of atoms, however, are devoid of any spetial distinction where an extreme limit can be reached. Therefore how can we assign to it any distinction of form?

"Though the pot, cup, etc. are (apparently) are (5 a) varied objects, there exists absolutely no distinction in their atomic nature.

For, anything destitute of parts, neither increases nor decreases.

"Therefore, it is asserted that

[5b] the distinctions are in the aggregates.

and not in the substances".

Everything of spetial distinction has forms attributed to it; and hence it does not fall wthin the domain of sensuous consciousness. Thus there are several criticisms when one) desires to demonstrate that the atoms have different forms. For, the cognitions of the pot, cup, etc. do not take as objects the different real entities, just like the feetings of Sukka placement and Dukka displacement.

like the feelings of Sukha, pleasure and Dukha, displeasure. (It is made clear so far that) atoms (which are equal in size) do not cause to differentiate objects, Nor can this (gross) (form be proper nature of that true object (i.e., alambana of the visual and other consciousness).

Or "If the cognition differs on account of differen-

ces in the forms of the pot, etc"; when this sentence intends to show the proposition that the non-differentiated thing (i. e., atom) becomes no-object, it incurs a logical fallacy called Siddhaṣādhana, proving of what is already proved. The opponent (Vaisesika) holds that atoms which constitute the objects are identical in their nature; nevertheless different cognitions arise on accunt of differences in the forms of objects. We also admit that atoms are undistinguishable, and hence this incurs the fallacy of Siddhaṣadhana. The sentence: "Because atoms are absolutely identical in their dimension" points out the fallacy of Asiddhi, non-acomplishing to the proposition that the differences in substances (Vastu) constitute differences in objects (Artha).

Or, it makes clear that the sensueus cognitions pertaining to the pot, etc. do not bear the images of atoms; hence they are not actual objects of their cognisitions in as much as they are not objects of other cognitions. By "other cognitions" is meant either non-sensuous consciousness or one born of ther senses; for, a cognition of some patch of blue having arison, the same cognition does not bear the image of some patch of yellow. In view of the fact that the selves of atoms are many, they cannot be differentiated one another in any way, but the sensuous cognitions, however are distinguishable one another in their forms; it becomes evident that the object of condition (alambana pratyaya) is not in the nature of atomic f rm (anvākēra).

Or, we may take the verse (5 a-b) to mean: An objection that atoms are distinguishable by themselves has been put forth and answered as before If the aggregates of atoms are regarded as having forms other

than the ones of atoms; then it is logically to be established that those forms of the aggregates are not real.

Now, in order that a more specific reasonig is likewise to be established: (the author says):

(5 cd) "If those atoms are removed one by one, etc.

When the atoms are removed the perception of the pot, etc. do not arise and hence unreal like Sena, army and others; therefore they do not exist in substance. The following is another mode of reasoning: "What are other than the non-substantial things, those things are not deviated from the latter" (i. e. Atoms which are other than the pot, etc. are not deviated from the pot, etc.) This reasoning is contradictory to the real state of things. When, e. g. a sound-object is present, no cognition of a blue patch arises. Thus the (said) distinguished form is a form reversed (of what is really there), as it takes as object the aggregate like the pot, etc. It may be reasonably

stated that the multiplicity (of atoms) is brought home (before our eyes) and some other thing (i. e. the pot, etc.) is thought cf; nevertheless it is absolutely impossible to prove that the selves of atoms that are substantially existing have any distinction. II 5 II

(6) "(It is the object) which exists internally in the knowledge itself) as knowable aspect".

This establishes what the actual object of conciousness is in our system. If, an object is denied in general then it would evolve lokavirodha, contradiction to the world, a defect in our proposition. For the scripture says: There are four conditions (for raising up consciousness).

The term "internally" is in order to show that there is no object-cause apart from the consciousness. The term j\(\tilde{n}eyar\bar{u}pa\), "knowable aspect" shows that the cognizable form is the consciousness-product (\(Vij\tilde{n}a-parin\bar{u}ma\)) and a cognizable part of consciousness (\(Gr\bar{u}hy\bar{u}m\sama\)). Thus what exists in knowledge itself and is thought of as cognizable form is proved to be object. Now the contradiction with the worldly experience again persists; for, men of the world all accept the object as externally. Therefore the author says:- "as if externally". The object, however, does not exist apart from consciousness. Its knowable aspect.

"Appears to us as if it exists externally".

The expression "I see the object externally" is based on wrong notion, but in fact caused by it ( = wrong notion); the visual consciousness representing the form of the hair-like object, etc. in the sky is apt example here.

"Though the external thing is denied"
i. e. the external thing does not exist in reality, because it is not experienced as such. Nor is it found that its real self-substance exists invariably in the external even if we earnestly search for it with an extremely subtle reasoning. Even though that thing may be assumed to be existing in substance and characterised as external, nevertheless it cannot act as object-cause of consiousness For, cousciousness does not exhibit its form. Nor is the atomic form reflected (in our congnition).

That (grāhyāmśa) which appears to us as though existent externally, serves as the actual object-condition,

because (that alone) possesses the form of that (i.e. object). (To prove the above the following syllogism is formulated:) Whatever thing possesses whatever form, that thing is identical with that form; for example, the causality is possessed of its own form, (i. e. the nature of being cause: that causality is not distinct from the nature of being cause).

Again the author shows some distinct character of the perceivable object (alimbani) when he says:-

"Because consciousness is the essence of that (i. e. object) etc."

It is evident that the external thing is non-existent and hence the object is not obtainable. The form of an object follows only in conformity with what is imagined by our habitual reckoning (vās inā or tirka). What is imagined by our Vāsanā does not at all exist externally and apart from consciousness.

"The forms of the (experienced) objects do not, from the outset exist apart from consciousness".

Hence it is called "knowable aspect of consciousness. The term "internally" indicates that the knowable does not exist beyond consciousness. That (knowable) non-existent externally by its nature is regarded as internally existent.

"It also arises from that"

That part (i. e. आकरभाग ākārabkāga) is productive (of consciousness); from it (= that part) sometimes arises consciousness; because the seventh (consciousness)

(=Klistam manas) has a characteristic distinct from the (first) five (consciousness) object-things. Since its consciousness is not obtained in separation from its knowable aspect (Jñeya) that part (i. e.  $\bar{a}k\bar{a}rabh\bar{a}ga=r\bar{u}pa=$ 

artha) produces consciousness .......

Because (the knowable aspect, grhyāmśa) is endowed with two qualities (i. e. image and casolity), the same will be very well the object-condition as it accords quite with logic and it is demonstrated as cause of consciousness (Sādhana). The knowable aspect alone which is characterized as having two constituents (of ālambana) becomes Sādhana, cause What is characterized (=Klistam manas) that consciousness does not take the external thing as the perceivable object; this is experienced in the

dream-stage. The set of two qualities (dharma) as stated above becomes a single cause (ekam Sādhanam). Consciousness (i. e. its knowable part) is endowed with the form of that (object) and also productive of consciousness; on account of these two functions it becomes a single source of knowledge (ekam pramānam).

Now, though what exists internally within consciousness is admitted (as object-condition):

it is evident that the external things are of unreal character as analysed above and that there can be no other real character thereof. The object-cause is experienced only in pursuance of our habitual imagination. But the image of the object is immanent in consciousness itself, and that alone will be logically correct. (The opponent asks)

How can a part of consciousness become condition to (the consciousness) arising simultaneously?

(The author replies:) The knowable aspect (grāhyāmśa) does not exist in the absence of consciousness; hence its part (i.e. knowable aspect) gives rise to another consciousness. (The opponent continues:) Now, (you have) a logical fallacy called self-defacing (svātmavirodha), as it is again only a part of consciousness just like its part that

cognizes. (How can a grāhakāmša produce a grāhakāmša? Then, in that case the nature of its being cause can never be achieved. Moreover, consciousness arises only being discoloured by the forms of external things. That image-part itself springs up simultaneously with consciousness. No two things simultaneously arising can act mutually as cause and effect, e. g. a pair of horns of the cow. Moreover it is not proper to say that an object which is in fact no other than consciousness itself is coexistent with it. For, the term "co-existence" denotes some connection between two distinct objects. But you do not admit that there is an object distinct from consciousness. How is it then termed co-existent?

4)

(Dharmapala replies:) It is true. Nevertheless, by virtue of distinction in aspects (ākāra) two distinct parts are assumed in the Alaya consciousness and described.

Thus it follows that the consciousness is distinguished and differentiated into the perceiving and perceptible aspects.

(The opponent again objects:) If it is so, what constitutes patyaya (causal condition) will be the cognizable

aspect. Nothing of the assumed character would be regarded as possessing the solf-substance. And such an object turns to be something other than pratyaya.

(Dharmapala replies:) This is not contradictory (to our experience.) It is an accepted fact that perceivable aspect becomes the causal condition, (like) varied objects experienced somewhere else. (Such as the flower in the sky, or objects in dream etc. which though unreal and only images conceived by their thoughts are accepted as

forming causal-conditions.) For example, the disappearance (of the mind and mental states) in the immediately preceding moment (samanantaranirodha) is a causal con-

dition:- the moment a consciousness of homogeneous character ( $Sabh\bar{a}ga$ ) disappears, the same consciousness is reckoned as condition by way of four modes of condition.

## **FOOT NOTES**

- 1. Cp. Tattvas. pañ. p.206; Nyāyavārtika, p. 80-1 Where different explanations, are given for rathādivat.
- 2. Lit. Part, bit, bhāga, pien-fen (91; 18-2)
- 2 a This and the following paragraph criticise the theory of Mānsapratyaksa see Nyayabindu 1,
- 3. whole discussion below, cf. Pramānavāctikavitti, II, 239-244
- 4. cf. Tattvas pañ. p.825; Nyāyabindutīkā, p. 10.
- 5. cp. Pramānasamuccaya I, 21, Sense-organs arc inferred, but the mind as the sense-organ cannot be inferred.
- 5a A sautrāntika view, v, kośavy. p. 352, 8; my pańcavastuka, Intro XI.
- 6. cf. Nyayavartika, 521 where similar anumana is referred to न चित्तव्यतिरिक्ता विषयाः ग्राहचस्वात् वेदनादिवत्। Tatparyatika, P.656: अत्र विज्ञानवादीस्वरक्षे प्रमाणमाह-न चिन्त
- 7. Ref. to the author's exposition of this point in the vritti ad ver. 8 with Hsuang Tsang's versions, p. and Vinitadeva's Tikä. p.
- 7a cp. Abhi. kośa : एकशः समग्राणां कारणभावात् । ब्या = एकशः = प्रत्येकः, समग्राणां = समुदितानां कारणत्वात् I, ver. 20.
- 7b C.I—five objects. C. II five senses.
- 8. cf. Ślokavārtika, 285: उत्पादन रयेवालम्बनात्वम् । V. Pramānavārtika II. 224: हेतुभावादृते नान्या ग्राहयता नाम काचन । Vp. 12 above Pr. var. 246: विषयः कारणात्मक : । नाकारण विषय :- Ibid, 257.

- 9. Ref. Pramānavārtika, II, 224: तत्र बुद्धिर्यदाकारा तस्यास्तद्ग्राहचुमुच्यो Vitti: ग्राहचमुच्यतेऽणुसञ्चयः।
- 9a This shows that the advocate of the atom-object does not deny the image of the object in consciousness. But this is rather incorrect. See Vinita. Tīkā. p. 8(Ms). Dharmapala seems to have the same idea, See below pl12his Tika.
- 10. Here we have to omit the negative particle pu in Chinese to make the sense much clearer; for, it has been pointed out that in the two previous propositions there is no homogeneous example even though an appropriate reason, hetu, is stated in each case, see notes to the Sanskrit text, 14a and 15a.
- 11. =  $Samud\bar{a}ya$ . cf. the Pramānavārtika cited in the pp. 16, 24 above and the Vaisesikasutra, I, 1-2f.
- 12. According to C.I. C. II. has: Svātma-virodha-dosa, Contradiction with its own (consciousness) self.
- 13. According to C. I.
- 14. These 2 hetus: Vijnana-janakatva and akaratva are stated by the Vaibhasika and the Sautrantika. v p. 13f. above
- 15. See Hetubindutika, p. 13. न हि दृष्टान्तमन्तरेण हेतोः साध्येन व्याप्तिः प्रदर्शयितु शक्यते। and p. 39. पक्षक्षधर्मस्य प्रत्यक्षेत्र अनुमानेन वा प्रसिद्धिः। cp. Nyayamukha, p. 13, n. 20
- 16. Cp. Pra. vartika-vrtti p. 230: आकारार्पणस्वं विषयलक्षणम्
- 17. According to C II. see note 27 to Dharma. Tikā.
- 17a Cfr. Pramananayatattvaloka of Vadideva suri, last page.

- 18. See Note 31 to Dh. Tika.
- 19. See Note 32 (Ibid) for interpretations of this para in C.I and C.II
- 19a Lit. (we) set forth other syllogism.
- 20. I- chun (123-7); (85-10) = "meaning criterion."
- 21. The interpretation according to C.II. See Note 35 to Dh. Tikā.
- 22. According to C. II
- 23. Cp. Pramānavārtika-vrtti II. 211: तस्मान्नार्थे नचज्ञाने स्यूला-भास स्तदादमन: ।
- 24. See vrtti ad. ver. 2.
- 25. See Note 39. (Dh. Tīkā) cp. Kośavyākhyā, I, p. 46: सर्व धर्मस्वभावों धर्मधातु:
- 26. More Lit "in accordance with an object".
- 26a According to Vinītadeva this is Śāstra. p. 151 below. The idea seems to be like this: The Agama=Sastra does not speak of the object image, Visayakara because the co-ordination theory is unknown to it. The reason probably is that according to some early Buddhists, the form of the object is a mental image. v. Bahyarthasiddhi, ver. 36, note 61. (p. 39).
- 26b Contrast the opinion of the Vaibhāsikas referred to in the Kośavva. (B.B. 89. 20. the Kośa (Tib Text) I. P. 83, l. 15,:— न च परनागु भ्यो न्ये संवाताः यथा वैभाषिकाः कलायन्ति See Dh. Tikā, note 44 b. for Dignaga's reverse opinion.
- 26c Cp. N. Sutra, iv, 2,13: केश समूहे तैमिरिको पलब्धिवत्तदुपलब्धिः with N. Vartika P. 508.
- 26d See to C.I. This is pūrvapaksa. v Note 48 (Dh. Tīkā) 27 See Note 49 (Dh. Tīkā)

- 28. See Pramánavártika, II, 294: and II. 256 with vrtti: मानसं तदपीत्येके (=कणादय:) अबिच्छिन्ना थ भासेत तत्संविति: कमग्रहे। तल्लाववाच्चित्ततुल्यमित्यसंवेदनं न किम् । धियोयु गदुत्पत्ति: See also ver II. 502-504 & 507-12
- 29. See Prakaranapanjika, p 38, verses 58-60; Ślokav. Niral. 54 with Partha Sarathi's comment, Pramanavar. II, 505-12
- 30. Ibid. II 570.
- 30a cp. सञ्चितालम्बता: पञ्चितान काया:। in the Kośavya. ad. ver 30. p. 47, 18 (B.B.)
- 31. Lit. to beseach and advance.
- 32. The author says from the standpoint of the opponent.
- 33. Superior and=integrated form Sañcitākāra, inferior = atomic form, pārimanda lya. C II
- 34. According to C. II
- 35. It is explained: Sañcitākāra of blue colour is superior, and atomic form of the earth-element inferior. Hence seeing only the blue colour, one knows it as earth-element. C. II, 207 b2.
- 36. The interpretation is according to C. II; See Note 63 (Dh.Tikā)
- 36a Consult note. 67 (Dh.Tīkā)
- 37. i.e. the visible, Sancita, is of atomic self-form, paramānusvarūpa.
- 38. Lit parts = pien-fen.
- 39. After all the blue patch never produces the cognition of the yellow patch. Now if the many atoms of the result and objective, the pot, etc. just remain

- many atoms, they will not separately produce different cognitions of the pot, etc. C.II. 208b,1. (Dh.Tīka)
- 40. This is according to C.I. 195, 62. But C. II (208, 62) interprets that consciousness has —
- 41. The objective differences are not in atoms. Therefore the Hinayanists say in vain that atoms have differences C II, 209, al.
- 42. According to C.I, the pot, etc.
- 43. (Atoms) in aggregates can be definitely removed one by one. When they are not done so, the pot, etc. are only perceived and not atoms. After removing the atoms, the form of the pot is not there. Then the pot is not real. Atoms, however, are not actual objects. Therefore that multiplicity C.II, 209,b1.
- 44. That  $\bar{a}k\bar{a}rabh\bar{a}ga$  is only consciousness-product (Vijnāna-purināma)
- 45. Chin. literally reads: "Because consciousness posses the form of the object".
- 45a The expression 'na pañcama', etc. is left untranslated, as its meaning is not clear.
- 46. Lit. if the consciousness, etc.
- 47. That is to say: things experienced in dream-thought are not external, but they prove to internal, C.I. 198,b2.
- 48. Added from C.II of 210.a2.

- 49. According to C.II we must supply here Dinnaga's reply: pratyayo' vyabhicāritvāt......
- 50. Or "then it follows", Sui-Chiang (162-9, 41-9).
- 51. See PārthaSārathiMiśra, Slokavārtikavyākhyā, p.30४: कारणत्वमेव भवतां गाहय स्वम् ।
- 52. Added from C.II, 210,b1.
- 53. Explained in C.II. Thus: Mind and mental states (cittacaitta) that disappeared in the immediately preceding movement, e.g. while a consciousness of homogeneous character disappears, the previously disappeared mind though not different, becomes Samanantarapratyaya of the following one. Ibid.
- 54. Four modes of conditions are: hetu, ālambana Samanantara and adhipati.



## **APPENDIX**

## Variation of the present text with Dege Edition of the Same BSTAN- hGyur

|             |               |                                     | * page 86                    |
|-------------|---------------|-------------------------------------|------------------------------|
| page        | Line          | present                             | DEGE                         |
| 43          | 7             | म्रेश,गोर.लट.                       | चार्डुश्रामा प्यटः           |
| 99          | 13            | १८४. उत्तुर <b>.</b>                | <b>ৡয়য়.৺</b> ৾য়৾ৼ.ঀৢৢ৾ঢ়. |
| "           | .14           | न्दःभेवःदेः                         | मार'धोत्र'रेर'               |
| ,,,         | 18            | हे. <b>अ</b> द.                     | <i>څ</i> ږد.                 |
| <b>??</b>   | \ : <b>19</b> | होत्-त्रा                           | র্মীরাজীব্যবুষার্থ           |
| "           | 20            | न्ध्रेन्थ्यःयःवक्षाःयःस्यःतुःचेदःयः | रश्चीश्रादा वर्षा या         |
| 44          |               | শ্লুব'ব্র্ব্র্বার'গুঁ'লুহ'র্ম       | ষ্ট্ৰ'ৰ্ঘৰ'ষ্ট্ৰাথ'লু'       |
|             | . 41          | <b>ଷ</b> ଞ୍ <b>ର୍</b> ଷ'            | <b>สี</b> E. ฐ ซ. พลุ E. ส.  |
| <b>99</b> , | 7             | र्वट र दे.                          | <b>र्</b> बर'बँ              |
| n           | 9             | देवै प्रुत्भ दे                     | <b>દે</b> :હ્યુત્ય : ફે :    |
| <b>n</b>    | 11            | चुश.सश.रट.मी.ट् म्.                 | चेश.तश.चट.चुश.               |
|             |               |                                     | *C'में दें दी                |
| "           | 12            | हतासार्वाहरमाहिः                    | <u> इत्यः स्वासी हैः</u>     |
| "           | 22            | ,<br>जुब:मर्द्र:शुर:प्रदुश:म'       | धोद:रवे:दुर:वर्षः            |
|             | ă.            | श.ले.र.ब्                           | च-रक्षेट्र-च-स-स्पृब-ब्      |
| 45          | 17            | ब्रद: <u>इ</u> ब्,मिट,              | erc.2. <sub>₹</sub> 4.ûc.    |

| 46   | 3   | हुझ दा त्या दे से दा दें                     | ह्युंडा से त्या है रहे पा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------|-----|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      |     |                                              | सेर्'र्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| **   | 6   | र्थित् य १९५१                                | ध्येंद्र'य'हैंदे'दें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| "    | 10  | र् <u>व</u> दर्दर च से द                     | £ 55 45 85 85 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| **   | 12  | ন্য='শ্ৰিক'ট্ট'                              | माद श्रीक दें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 46   | 15  | ङ्गद:च'रद' <b>द</b> '                        | ¥ E. 4.4 E. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ,,   | 18  | ने <b>दे</b> 'केंब                           | <u>ই</u> 'ক্ট্ৰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 47   | 1 1 | धीदाय सेना इ                                 | ધીત્ર'ભ'દ્વે'** જ્જા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ,,   | 3   | म्हेन्क्दर                                   | म् वैन । ४२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| "    | 5   | मान्द केंग्श'य'नमा'दे'र्थेन                  | मान्द्रकेषास'ॲर्'च'''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      |     | य:५८:बे५:च:५न):ने:५८:                        | <b>न्दः सेन् यान्या के स्पन्</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1.4  |     | <b>ଝ</b> ଣ୍                                  | द्य:५२:श्रेर:२:५म् मी:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      |     |                                              | ने:न्न:सून्य:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| **   | 10  | 59'5'8'E'4'                                  | <u> ই</u> ৰ্ব'বু'স্কুহ'বশ'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| "    | 12  | ~~·                                          | देवदें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ,,   | 13  | क्षेत्रायायहेर्ष्य                           | শ্বীনা'ম'বইব'ব'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ,,   | 19  | वैश्व.त.वृ.वेश.तर.चेश.त.                     | রুষ:মই'রুষ:মহ'নী <b>ষ</b><br>ম'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <br> | 20  | द्रश <b>.३</b> ॱव <b>धेर</b> 'सः             | ਰਬਨ.ਬੇ.ਸ਼੍ਰੋਟ.ਬ.<br>ਜ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 47   | . 2 | ક્ષેત્ર'5ૂંચ.                                | नेर्'े                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 11   | 4   |                                              | <b>ଅ</b> 'ବଞ୍ଜ'ସ' <b>ଥି</b> ରି                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      |     | <b>1</b> 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | e de la companya de l |

| ••         | 6. | রুয়'য়য়৾য়'ঐয়'য়'ঀ৾'       | इस.सर.चेश.रशः                   |
|------------|----|-------------------------------|---------------------------------|
| ,,         | 7  | ₹য় য় <b>ৼ</b> ৴৾ঀয়৻য়৻ৼঢ়৻ | इस.चर.पेश.च.लश                  |
| 49         | 10 | इस:यर:ज़ेश:य:दर्-लेस:         | इस्रायमान्स्रायम्               |
|            |    | 3.45.                         | ୍ବିଷ <b>୍</b> ସ:ସ:              |
| <b>,</b> , | 12 | নধুৰ ই                        | বহুৰ সূ                         |
| 49         | 16 | <b>়ব'র্ র্</b> ষ.            | <u> </u>                        |
| ,,         | 20 | नक्ष ५ हे                     | বহুৰ দূ                         |
| 50         | 3  | मु अठ र न ४ व दे।             | কু'মত্ৰ'বহুৰ বি                 |
|            |    | दे:सः नुमाशकः                 | र्मेश.घ.रट.४ ईल.                |
|            |    | -                             | য়ৼয়৽৾৻৻ঀৄ৴৽ঢ়ৢ৾য়৽৽৽          |
|            |    |                               | बद्दार्गे दे:याःपुरा            |
|            |    |                               | <b>કે</b> .                     |
| "          | 5  | श्ची प्रदासी                  | <b>শ্ৰ</b> 'বহ'ৰ্হ'ৰ্ম'ৰ্বৰ'ৰ্ম |
|            |    | रॅब-५मम-य-५८                  | स्योगाःसः                       |
| "          | 6  | <b>८</b> ट्रे. <b>४</b> अ.चश. | <i>सर्.</i> शुक्षःयशः           |
| "          | 8  | বঙ্ধ:এলুম:দ্                  | বহুর'বহ'ন্সুহ'র                 |
| "          | 9  | <u>ዓ</u> ት ም'                 | <b>८</b> ९ कुर                  |
| "          | 13 | दे मार्डेश'                   | <b>ने</b> ॱकें <b>र</b>         |
| ,,         | 14 | <u>ৣৣৣ৸ঀ</u> য়৾ৣয়           | దర్శుప్రాలు.                    |
| <i></i>    | 15 | <b>ਬਰਅ.</b> 2c.ਯ <b>ਆ</b> .   | <b>ਬ</b> ਹਨ, 25, 30%, 57%       |
| 50         | 17 | दर्भवत्राम                    | <b>८</b> ९:२१सऑ                 |
| i i        | 21 | ₽c. a. ₹c.                    | 된c.右,4리,                        |

| 51 | 1  | रः <b>न</b> ेशः २ दॅरः वः वेशःवरः         | दे न्द्रिश दर्दे व                          |
|----|----|-------------------------------------------|---------------------------------------------|
|    |    |                                           | न्म सेड्'सर'                                |
| "  | 2  | दर्नेन'यर'हेर'र्ने                        | दर्बोग धर छेर रे                            |
| •• | 5  | 2. L. M. 48.                              | इन् क्षेत्रः क्षे                           |
| 10 | 10 | दर्भी य को 'ले थ <b>न</b> '               | द्याशस्त्र ल'व'                             |
| "  | ,, | <b>५</b> ९%                               | 55×                                         |
| "  | 17 | रवट स्.चट.रची.                            | <b>ব্ৰ≍'ৰ্ব≍'ব্ল'ম'</b>                     |
|    | 19 | 43c.c.                                    | riat E                                      |
| "  | "  | <b>भैर</b> 'गुट'श्चे'र्र्भ'मुी'र्भेन्थ'दा | <b>ઐ</b> ঀॱঢ়ৢঢ় <u>৾ৼ</u> ঽ৾৽ঽয়৾৾৽৽       |
|    |    |                                           | র্বি <u>'</u> র্নু'-বৃদ্ধীল্য হ'''          |
| 52 | 1  | मार मीश दर सदमायर                         | ন্হানীঝারী-ই'ন্র্ন                          |
|    |    |                                           | <b>11.</b>                                  |
| "  | 4  | भट स <u>्</u> श्रुभ.स.                    | ४.ट.स् वेग <b>.सू</b> ल.दा.                 |
| ", | 9  | र्भाश्यादशस्यर                            | ณ์:ม <b>:</b> รุตฺ:น: <b>ร</b> ุฆะ <b>:</b> |
|    |    |                                           | Ñ.                                          |
| "  | 11 | 2.4.4.                                    | <b>2.4</b> 4.4.                             |
| "  | 13 | ผ'พ์สุริ'                                 | स भेद हैं                                   |
| 52 | 16 | लेश व न हुर्न य में रे रन                 | लेश उ.च के के ये.                           |
|    |    | <b>রুম'ল্ইম ঘর্</b>                       | मारे र्य दशस्य                              |
|    |    | •                                         | क्रायरे सुय हुवा क्र                        |
|    |    |                                           | ५ ख्राच ६ना भेद सर<br>उ                     |
|    |    |                                           | <b>L</b>                                    |

| "  | 19                                    | <u>ইুলার্যানহাত্রইংল্</u> ছির           | र्नुयाद्यारयादर्गुसायासि ।                  |
|----|---------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| 53 | 3                                     | वर्डेन् य                               | म्ब्रं य                                    |
| "  | 17                                    | हंस्रायान दे दे द्रुमायर्               | ८५४ <sup>.</sup> २१६ <sup>.</sup> दे ८५४.८३ |
| 54 | 7                                     | ৾ঀয় <b>৾</b> ঀ৾৾৽য়৾৾৾ঀ                | હુજ. <del>ડ</del> ે.વર્.શ્રુંજા.            |
| ,, | 8                                     | इट व भट พहिला केश                       | ह्राट-च-स्पट स्वेब-ल-बुझ-                   |
|    |                                       | হা:অন স্বাধ্য                           | বহ ঐ্হাব অচ অঁকু বহ                         |
| "  | 12                                    | ब्रेस्यः कृषः नाययः स्टेर               | त्र्चाश्रक्ष ४.पश्जानद्र.                   |
|    | e e e e e e e e e e e e e e e e e e e |                                         | ફ} <b>ર</b> .                               |
| "  | 18                                    | <b>र</b> वानाः वीं:                     | <b>र्</b> चा मॅ                             |
| "  | 19                                    | हूट यर वेह सदे.                         | इंश.सर.चुंश.सद्,                            |
| 55 | 1                                     | جعد کا ک                                | र्यः यं देः                                 |
| ,, | <b>4</b>                              | £म.स३.७श.६ <b>.</b> च.                  | হল মহ`(ৰুহা:5 <b>হ</b> '                    |
| ,, | 8                                     | ₹ <b>Ľ.</b> 4.3.4.                      | हूट व स्पर् व रे दे                         |
| ,, | 9                                     | <b>क्ष</b> 'बे'                         | କ୍ଷ୍ମଷ-ବ୍                                   |
| 55 | 10                                    | હે. <del>ઇ</del> .ઈ.ફે.                 | चक्ष,चर चे.ह्रे.                            |
| 4. | 12                                    | **. # * * * * * * * * * * * * * * * * * | ধ্যায় হিন্ মই হৈ                           |
| 55 | 17                                    | ন্ধ্রীর ঘম শ্রীর শীর                    | होरायर होरायार्थंदा                         |
| "  | 18                                    | देव प्राचा                              | देवे छेद                                    |
| ,, | 21                                    | <b>₹</b> ₹₹                             | ₹ <b>4</b> ° <b>5</b> °                     |
|    |                                       | *** <b>V</b>                            | •                                           |

| 56  | 2          | इन्याच ब्रे                           | हेंच.च.हे.                          |
|-----|------------|---------------------------------------|-------------------------------------|
| "   | 6          | gx.5.5;                               | લેશ.ઉદ્                             |
| ••  | 8          | इ.च के.चचर क्रटाझेर हैं               | हेर्यादेखम्ब स्टब                   |
|     |            |                                       | थदःसेदःदः                           |
| "   | 10         | भ्रे नश्रामुदाद्वित्र                 | मुः नश्कार खुन वहें व र्            |
| "   | 19         | ٩٩٤٠٤٩.                               | त्रेर प्रयेष                        |
| "   | 21         | सं रव र्षश्चान्तः                     | র.৮ব ইলগ.এ:.                        |
| 57  | 9          | ₿'a√.9<.a.                            | ਲੈ <b>੧</b> ੶੨੨੶ਤੇ੧ ੨੶              |
| ••  | 12         | ∞ୁ√.ଖୁ ଖଣିବ ଘ <b>ታ</b> .              | <b>ହ</b> ୍ୟ କ୍ରା <b>ଷ</b> ଶିବ ଯାଖି. |
| "   | 17         | নদ্ৰা হ দ্বী শ্ৰম্                    | নশ্ৰান্ত অগ্ৰ                       |
| 58  | 3          | ୟ <u>ଞ୍</u> ପିୟ ଷ୍ଟ୍ରମ                | <b>ଞ୍ଜ:</b> ଞ୍ଜି ×:ଡ୍କ ୩ ୩          |
| ."  | . 6        | રદઃશ્રુદ <b>∙</b> વ•શ્રું             | नद हुद हु                           |
| "   | 20         | रे नश                                 | दे <b>.</b> चश.द.                   |
| 59  | 17         | নৡ৸. <b>ঀ</b> .৸য়ৢ৾৾৻ ন৴,            | ଅନୁଷ∶ଶି.⊻ <u>ଅ</u> ଁ⊏.              |
|     |            | दगुर <b>र</b> ें                      | বংশ্বংশ ব্ৰুহ                       |
| "   | 20         | नदःमी छे देशः                         | म्द्रामी के दे देश                  |
| "   | <b>"</b> . | चेश.दाश.                              | चेश.स.                              |
| 60  | 15         | <b>८</b> 5श.स.                        | <b>५</b> दुस:य दे:                  |
| . " | "          | ক্রু <sup>:</sup> ম:শ্ৰ'বাই <b>'</b>  | อูั′ <b>ม</b> ′พิ∢'¤วิ'เฮิรา        |
| ,,  | "          | : <sup>ଅ</sup> 'କସ୍ପ୍ୟ'ସ <b>ି'</b> ଅ' | <b>ม</b> ี.พยิช.ส.ชู.च≌ะ.           |
|     |            | •                                     | নবী-ক্ৰ                             |

| <ul> <li>19 項目で表す。</li> <li>6 4 元式の表に立む。</li> <li>6 4 元式の表に立む。</li> <li>6 5 元式で表に立む。</li> <li>6 6 7 元式を記してます。</li> <li>7 6 7 元式を知し、</li> <li>8 元式できるといる。</li> <li>9 元式で表が出し、</li> <li>9 元式で表が出し、</li> <li>10 元式でまがおいてします。</li> <li>10 元型が立てきがおいてします。</li> <li>10 元型が立てきがおいて、</li> <li>10 元型が立てきがいて、</li> <li>10 元型が立てがまがい、</li> <li>11 をおい立てきがいて、</li> <li>12 をおい立てがまがいて、</li> <li>13 をおい立てがまがいて、</li> <li>14 にはないをがいて、</li> <li>15 にまてがらいて、</li> <li>16 のではないではないではないではないで、</li> <li>18 回れにがないて、</li> <li>18 回れにないでは、</li> <li>19 にはないではないで、</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |              |                          |                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------------|--------------------------|---------------------------------------|
| <ul> <li>19</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 17         | 17           | 17 দাটুখানার্যাখাব       | <b>ম</b> টুল ম.স.সূ <u>ৰ</u> াল.ম.    |
| 61 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . 1        | , 19         | 19 ঐ্থ'ব অ'              | পুথ ব এগ্ন.                           |
| " 10       के.सर.हमाँटश.स.इ.स.       के.सर.हमाँटश.स.इ.स.         " 13       ईल.सं.टच.हशश.पटेश.       पटे.स.इ.स.स.         " 15       छट इट.छट.इट.       छट.इट.छ.         " 16       पटेश सठ.हश.स.       पटेश सठ.हश.स.         " 10       रचश.सर.इश.स.       पटेश सठ.हश.स.         " 13       ईश.सर.उप्रे.इश.स.       पटेश सठ.हश.स.         " 13       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटेश सठ.हश.स.         " 13       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटेश सठ.हश.स.         " 13       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इश.स.         " 13       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इश.स.         " 13       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इश.स.         " 13       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इश.स.         " 13       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इ.स.च्या.         " 14       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इ.स.च्या.         " 15       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इ.स.च्या.         " 15       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इश.स.         " 15       इश.सर.उप्रे.इश.स.       पटे.इश.स.         " 15       इश.सर.इश.स.       पटे.इश.स.         " 15       इश.सर.इश.स.       पटे.इश.स.         " 17       इश.सर.इश.स.       पटे.इश.स.         " 18       अ.स.स.इ.इश.स.       पटे.इश.स.<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1          | , 19         | 19 ବିଷମ୍ବର               | ଢ଼ୖ <b>୶୳</b> ୠ୕୳୷ୡ୕                  |
| "       13       र्मायंक्षा       प्रमायंक्ष       प्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | 1 4          | 4 देशस्य स्टायदे         | <b>੨ੇ.੨ੇ.ਖ਼.ਫ਼</b> ੮.ਖ਼ੑੑੑੑੑੑੑੑ੶      |
| " 13       ईस्रायार्ड्स       इस्रायार्ड्स         " 15       इत्रायार्ड्स       इत्रायार्ड्स         " 16       प्रेस पर्याद्ध       इस्रायार्ड्स         " 10       म्यासायार्ड्स       म्यासायार्ड्स         " 13       इस्रायार्ड्स       इस्रायार्ड्स         " 14       अर्ज्याय्रायार्ड्स       इस्रायार्ड्स         " 15       इस्रायार्ड्स       इस्रायार्ड्स         " 14       अर्ज्याय्राय्राव्ह्स       इस्रायार्ड्स         " 18       अर्ज्याय्राव्ह्स       अर्ज्याव्ह्र         " 18       अर्ज्याय्राव्ह्स       अर्ज्याव्ह्र         " 18       अर्ज्याव्ह्र       अर्ज्याव्ह्र         " 18       अर्ज्याव्ह्र       अर्ज्याव्ह्र         " 20       अर्ज्याव्ह्र       अर्ज्याव्ह्र         " 20       अर्ज्याव्ह्र       अर्ज्याव्ह्र         " 20       अर्ज्याव्ह्र       अर्ज्याव्ह्र         " 20       अर्ज्याव्ह्र       अर्ज्याव्ह्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1          | 10           | 10 के.चर.५न्ट्स.चर्रे.सु | रः हे नर र्वोद्यति धैरः               |
| <ul> <li>13</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ,          | , ,          |                          | दर्ने या दे दश समद                    |
| " 15       夏泉、虹、菱、松、         " 16       田子、塚、田、         63       6         " 10       木町松、虹、         " 13       森林、虹、、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | , 1        | · 13         |                          | थ. र्यास्तारमात्रीया                  |
| " 16       月季和日子香和日       日季和日子香和日         63       6       子香和日       6、子香和日       6、子香和日         " 10       本刊和日子香和日       本刊和日子香和日       本刊和日子香和日         " 3       香和日子香和日       专和日子香和日       专和日子香和日         " 6       和日子香和日       一年刊中的市场和日       一年刊中的市场和日         " 18       日本日本日子香和日       日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本日本                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | , 1        | " 15         | •                        |                                       |
| <ul> <li>10 रमाश्रासर इंशास रमाश्रास इंशास</li> <li>13 इंशासर ५ में श्रास के ले के इंशासर ६ में ले के के स्थास के के स्</li></ul> | , 1        | " 16         |                          | बर्बायरी इसाय <b>दे</b>               |
| " 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3          | 3 6          | 6 दे दुस य               | र्वःदेशसः                             |
| " 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | " 1        | " 10         | 10 হল্মান্ম রুমান        | स्वाश यह देश.त.                       |
| 64       3       प्रस्ति       प                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | , 1        | " 13         |                          | <sup>র্</sup> ষ:ঘ <b>ম:⊀লুঁজ</b> :বর্ |
| "     6     मीट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4 .        | 4 3          | '                        | <i>۾</i> <b>ج</b> آج .                |
| " 18 명자·디즈·독자·디 역기·디즈·독자       " 20 명자·디즈·독자·디 역기·디즈·독자                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,,         | <b>"</b> 3   | 3 दुस यदे ले ब           | इस दर् ले व                           |
| " 20 रीम.त. <u>ष्ट</u> ्स. टीम.त.ष्ट्र.ज.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,,         | " 6          | 6 म्दःश्वःयः             | <b>न्न</b> भेव स                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <i>r</i> 1 | <i>r</i> 18  | 18 जिलासदे देशास         | नर्म यदे द्रमः यः                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            | "            | 20 ସୃଷ୍ୟ ଅ.ଝୁଷ୍          | ૄૈય.ત.જુ.ખ.                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            | ., .,        | " ५६ देनार्              | तरे उस दिन रु                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5          | s <b>5</b> 1 | _                        | <b>सट.त्र.</b> लश.चे.वेश.व.           |
| " 17 हिन्दार परिः स्पर्ने के स्पर्ने के स्पर्ने के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | ·' 17        | 17 हुन सर परि सें र      |                                       |

|          | , · . <b>u</b> | ম বধুৰ ইবি                     | มิ วลู๊ัส ฉีรุ                     |
|----------|----------------|--------------------------------|------------------------------------|
| 66       | 15             | न्द्र द्वा.क.च्याक्षाक्षेत्रयः | न्दर्म कर्रस                       |
|          |                |                                | इट रहस र दे दन                     |
|          |                |                                | बे वंश द हैं. क्र्यंश.             |
|          |                |                                | হংহ'বাৰ্থ্'বহ'                     |
|          |                |                                | ৺রীৼ <b>৾য়</b> ৢ৾                 |
| 67       | 7              | <b>ब</b> कु:तेन:य:             | म्ये विमास है                      |
| •        | 13             | ने <sup>,</sup> ङ्क'द '        | 55.82.                             |
| "        | 17             | हुद यादेवी खेरारी              | कृशकः य देवै 'श्रुवः म             |
| 68       | 6              | 58.4.                          | £81.4 ≤ ,                          |
| •        | 7              | มีเห็าอาชาพิร สมา              | શું.છું.વ જોય લકા.                 |
| .*       | 9              | क्र. भैना:लंद.व.               | <b>६</b> ४'नेग ॲर द॰               |
| "        | 11             | E-83-1-12-12-12-1              | E. \$12.00 2.00 4.                 |
| "        | 16             | দ্রীদ হার ছাবামারে             | ଜ୍ଞାନ୍ୟ ଜ୍ୟୁ                       |
|          |                | -                              | हुँर म दे                          |
| 69       | 1              | <b>ଧାନ୍ତି</b> ଅ.ଖ.ଲ <b>େ</b>   | 山がお.ヤナ.かに.                         |
| "        | 2              | ପଶ୍ଚିପଶ.ହି.                    | ี่ ม <sub>ี</sub> สถ <b>.ชุญ</b> . |
| "        | 5              | ชมมเลิ.ฐ.ฆ. <b>ญ</b> .ฐช.      | ইনম'ট্ <u>ট</u> 'ই'-ই'ম'           |
|          |                |                                | গ্ৰী-বৃদ্ধ গ্ৰী                    |
| <b>"</b> | <b>7</b>       | चनान्। द                       | चग्न-दश                            |
| "        | 10             | मेना'सुर'र्ह <b>र झ'</b>       | मेन पुर कर्यः                      |

ì

| 69 | 12         | वन्त यदे <b>द</b> व    | মনুধ মই ইব                      |
|----|------------|------------------------|---------------------------------|
| "  | 21         | ٩ <u>٦</u> ٦ ١٤٠.      | ८र्ना.च.झर.                     |
| 70 | 2          | माभेत्र ते ब           | ब्राम्भेद्रादशक्षात्रेतः        |
| "  | 18         | ন <u>খু</u> 'নই ধ্রীন  | বধু বং বু বই <b>ধু</b> ং        |
| "  | 19         | चेश.चत्रु.             | चेश घ है।                       |
| 71 | 2          | इस च क्ष.चर्           | ¥थ.तर.चूंश.तर्.                 |
| "  | 3          | রুয় ঘ•শ্রক 🗟 •        | इस्रायाउदाधीदादेः               |
| "  | 7          | ब्रूट व भैरम बैरनेग्व  | धूराव हैद और यादैः              |
|    |            |                        | नम्'क                           |
| "  | .9         | रेश.चेश.चर्.           | ₹ <b>য়</b> ੶ঽৢয়৽ঽঽ৾৾৽         |
| ,, | 17         | ฐีส.ส                  | ₹×.2.                           |
| 72 | 2          | ইল নং প্র <b>ন</b> ই   | ₹थ.तर.चेश.तर्.                  |
|    |            | টু্র∮5'5ু'             | दसेग्धःसदैः <i>कुँद</i> ःकृदःतु |
| "  | <b>3</b> , | ٩٠٩ ١                  | दगदःदेगः                        |
| 72 | 5          | होद'द'                 | ह्ये देव                        |
| ." | 8          | ā;5=·                  | <u>क.लट.</u>                    |
| "  | "          | F 48'                  | ति. <b>वे</b> श.                |
| •  | 17.        | नाट धेंद या            | नाद ॲर्-सा                      |
|    |            | हुना.स् <u>र</u> ा.बु। | ५.स५.४.स५.स.                    |
|    |            |                        | दे के कुं प्येक सा              |
|    |            |                        | डेन.च्रा.च्                     |

| "          | 20  | ् दर्नेन्ध <b>य:५व;कु</b>    | <b>८</b> ६ॅन् <b>श</b> 'श <b>दे</b> |
|------------|-----|------------------------------|-------------------------------------|
|            |     |                              | म्म द                               |
| 73         | 3   | दे <sup>.</sup> बै'          | <b>५</b> :बे.                       |
| "          | 5   | <b>&amp;</b> ′               | ā. <u></u> 5.                       |
| "          | 10  | শ্লন্ :উবা                   | শ্লুব্'ত্তীলৃ'হা'                   |
| "          | 14  | শ্রুমান্থ ধ্রুমা             | माबिट.चंद्र.क.                      |
| "          | 16  | કે <b>લ</b> લકે.             | हेस. <b>त.</b>                      |
| <b>,</b> " | 17  | नशक्तेरव                     | न्यायास्त्रेरादः                    |
| ,,         | 20  | क्षेत्र दे                   | X 5 5                               |
| 74         | 1   | शे'शुर द'                    | झ शुरू द                            |
| "          | 4   | धर से दार दे                 | भन त्वर रे                          |
| "          | 5   | ह्य स.ह्ये.                  | झु म दे                             |
| • •        | 9   | दे नगःभेगः                   | र ५म:५: सेग                         |
| "          | 19  | <b>८५५ धरे धुय</b>           | दर्दे धरे दर्दय                     |
|            |     |                              | <b>হ</b> ি                          |
| "          | 20  | <b>वर्षेत्र क</b>            | 455 5°                              |
| 75         | 1   | बदःमी:द्रॉश्यः <b>र्यः</b>   | बर मो मिं ब                         |
| 4,         | 16  | क्षुर-'ब'                    | <b>ह</b> ्र-'क् के                  |
| ".         | 17  | <del>ያ</del> ዳ ፋ'            | क्ष्र व वें                         |
| "          | "   | দ্ধুব                        | हिन के                              |
| 76         | 1 - | <u>রু</u> ষ:ম'শ্রি'য়৾ঽ'য়ৼ' | ବ୍ୟା:ସ:उद:ମ୍ବି                      |

|            |    | £ 2c.E.                        | র্জন্ম ক্রিয়           |
|------------|----|--------------------------------|-------------------------|
|            |    |                                | £c. <u>c</u> .          |
| "          | 9  | हे <b>र:बेर</b> 'र्नु'         | <u>देव:ध्येव:5</u> '    |
| 76         | 13 | <b>৹ৢ⊏:ব:</b> মश:শু≈:दा:       | ୯ ବିଦ.ସ.ଏଶ.             |
|            |    |                                | শীহ.ব দু থব.            |
| "          | 16 | ₹ <b>৶</b> .ব৴.∳৵.⊐.₩.         | ¥श तर.चेश.              |
|            |    | चिष्य ग्रीट.वृद.               | ವ.ಜ. <u>ತೆ</u> ಶ್ಚರ∠ ,  |
|            |    |                                | चीर्थक्ष ग्रीट,ईट.      |
| 7 <b>7</b> | 2  | <b>६</b> वर यंश्रसी श्रूट वदे  | ব্বচের্মান্ত্র র্বি     |
|            |    | <b>3</b> ~.                    | নহ.স্ত্রীদ              |
| "          | 12 | র্মি-ম-সংশ্বংশক্ষ              | ह्या स सेर पद.          |
|            |    |                                | 5ٍब:२८.                 |
| "          | 18 | हिंद्यः                        | म्.जश.                  |
| 78         | 6  | ८ <b>२</b> :बुर-सेर्-स-        | त्रे क्र क्षेत् यदै     |
| "          | 9  | দেই ক্'মেইৰ'খন ক্ৰা <b>ম</b> ' | สี จู.พะจ.กะ.           |
|            |    | चर-चे.म्रे                     | টুনাথ ঘম:মু.ধু.         |
| "          | 16 | ८६.चार्ड्स ग्रुटर              | <b>८</b> हे. बड़ेश ज़ट. |
| "          | 17 | તુસ <sup>,</sup> વ'ઐક'દે,      | नुसाय धीव दे            |
| "          | 18 | ক্ৰু'তৰ ক্টিব'ৰম'              | ฮู้ ผชุง ชู้ ไ. ระ.     |
| 79         | 1  | ষ্ট্রব,ম.জ.র্ন্ধার্ম           | श्चित सथा.              |

| ,  | 9  | दत्रयानुः <b>व</b> कृत्याने <b>दैः</b> | বর্শ-রুই                      |
|----|----|----------------------------------------|-------------------------------|
| 79 | 9  | रुधःयः <b>२</b> २°५ै°५वदःसॅ            | बकुरायाददेवी<br>बुक्षायाददेवी |
|    |    |                                        | 5== # A                       |
| 80 | 7  | নম বরু.                                | E44.59.                       |
| •• | 8  | द≣्रे सर.मुीश.                         | বর্হং লং ক্রীধ                |
| ,, | 12 | মহা <b>২</b> -দ্ৰা নাৰ্থি ব            | श्चर रचाय व लेखा.             |
|    |    |                                        |                               |

Jampa Yeshi

•