# ग्राचीन नेपाल

पुरातत्व विभागको मुखपत्र

# ANCIENT NEPAL

Journal of the Department of Archaeology

संख्या ४०

श्रावण २०३४

Number 40

July 1977

सम्पादक

रमेशजङ्ग थापा

Edited by Ramesh Jung Thapa

प्रकाशक श्री ५ को सरकार शिक्षा मन्त्रालय, पुरातत्व विभाग काठमाडौं, नेपाल

Published by
The Department of Archaeology
His Majesty's Government
Kathmandu, Nepal

प्राप्तिस्थान:-साझा प्रकाशन पुलचोक, लालतपुर To be had of:-Sajha Prakashan Pulchok, Lalitpur

मूल्य इ. ४/-

Price Rs. 5/-



प्राचीन नेपाल

संख्या ४०

श्रावण २०३४

**Ancient Nepal** 

Number 40

July 1977

<sub>सम्पादक</sub> रमेञ्जङ्ग धापा Editor

Ramesh Jung Thapa

## विषय—सूची Contents

| $\cdot$                                                       | ્ર મુખ્યું કુલ્યું કુલ્યુ<br>આ મુખ્ય |
|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| कर्णाली प्रदेशका वर्मन्                                       |                                                                                                                              |
| श्री मोहनवहादुर मल्ल                                          | . 8                                                                                                                          |
| सैद्धान्तिक एक निष्कर्ष                                       |                                                                                                                              |
| श्री शंकरमान राजवंशी                                          | ६                                                                                                                            |
| वेद-पुराण एक अनुशील                                           |                                                                                                                              |
| श्री देवीप्रसाद लम्साल                                        | . १३                                                                                                                         |
| -गणेश                                                         |                                                                                                                              |
| श्री हरिराम जोशी                                              | 38                                                                                                                           |
| ऐतिहासिक पत्रस्तम्भ                                           | 30                                                                                                                           |
| तानसेनका ढलौट तथा कांसका भांडाकुंडा आदि वनाउने वांडा समुदायको |                                                                                                                              |
| सामाजिक तथा आर्थिक जीवन                                       | •                                                                                                                            |
| श्री ऋषि केशव राज रेग्मी                                      | ३६                                                                                                                           |
| इनरुवाको नरीसह                                                |                                                                                                                              |
| श्री रमेश जंग थापा                                            | प्रश                                                                                                                         |
| English Section                                               | Page                                                                                                                         |
| Lichchhavi Art of Nepal                                       | ,                                                                                                                            |
| Rehana Banu                                                   | . 1                                                                                                                          |
| Principles of the Conservation of Ancient Monuments with      | ı Special                                                                                                                    |
| Reference To Nepal.                                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                        |
| N.R. Banerjee                                                 | 17                                                                                                                           |

## कर्णाली प्रदेशका वर्मन्

- मोहनबहादुर मल्ल

काठमाडौं उपत्यकामा मल्ल राजाहरूको जुन स्थान छ, त्यस्तै कर्णाली प्रदेशमा वर्मन् राजाहरूको छ । जति लामो समयसम्म मल्लहरूने काठनाडौँ उपत्यका र यसका वरपरको प्रदेशमा रजाइँ गरे त्यतिनै लामो समयसम्म वर्मन्हरूले कर्णाली प्रदेशको रजाइँ गरेका छन्। यी वर्मन्हरू को हुन्, कहांबाट आएका हुन् र यिनीहरूले कर्णाली प्रदेशमा कतिसम्म रजाइँ गरे, हामी त्यतैतिर फकौं। भारतमा गुप्त साम्राज्यको पतन भएपछि दिनखन भारतमा देव र वर्मन्को, बंगालमा पालको औ कन्नौजमा वर्मन्हरूको शक्ति बढेर जान्छ । आखिरी हिन्दू सम्राट हर्षवर्धनको अन्त्य पछि धनधान्यले सम्पन्न भएको कन्नौज हात लगाउन बंगाल र दक्षिण भारतका राजाहरूको हाना-हान भयो । पालहरूका हातद्वारा १०८५ ई. मा चन्द्रदेव गहंडवाल वाल वा रायठोरले कन्नीज हात लगाए। 99०० ई. मा गोविन्द चन्द अनि विजयचन्द कन्नौजका राजा बन्दछन् तथा ११९४ ई. मा महमद गोरीद्वारा पराजित हुन्छन् । जयचन्द मारिएपछि हरिश्चन्द्र राजा बन्दछन् । १२२५ ई. मा दिल्लीका सुनतान इल्तुतिमसले कन्नौजलाई दिल्लीमा मिलाए तापनि सानोतिनो पराधीन रायठोर राज कन्नौजमा चलेको जस्तो देखिन्छ। १३०३ ई मा चितौडका राणालाई महत दिन खोजने कन्नौजका रायठोरहरूको १३०४ ई. मा दिल्लीका सुल्तान अलाउद्दीन-ले जरै उखेलेर छोडिदिन्छन्। यो कुरो पर्वते राजा वर्मन् मल्लका सन्तानमा चलेका वंशावलीमा लेखिएको छ । कन्नीजना आखिरी रायठोर राष्ट्रा मठीमलका छोरा

काशीदास मानसरोवर जान भनेर जुम्लाको बाटो गरी जांदा सिजापतीले आफ्नी छोरी दिई काशीदासलाई जुम्ला समालचौरमा राखेका थिए। इतिहास प्रकाश अंक १ पृष्ठ ६८ समालवंशावलीमा "कनकगढबाट श्री महाराजा सिजा-पतिसंग आया छन् र श्री महाराजा सिजापतिले आपनी छोरी दिया छन् र जुम्लाको अमलमा सामाचौर भन्ने गाउँ दियाछन् 🔎 तिमीलाई पुत्र जन्म्यो भन्या रजाई दिउला भनि हुकुम भयाको रहेछ । ताही सामाचौर गाउँमा वस्दा मैजालाइ पुत्र जन्म्याछन् र तिनको देवचन्द्र भनि नामऋग राख्याछन्, श्री महाराजा सिजापतिते नाति देवचन्द्र गाई सोनवंगी समाल भइस् भनि षिताव दिया छन् । अछाम बूढीयर्पुको श्रीदेवचन्द्रलाई रजाइं दिई टीका दियाछन् ।" यस्तो लेखिएको छ । देवचन्द्र नाई टीका दिने सिजापती को थिए, पहिले यसैमा चर्चा चलाओं । पृथ्वी मल्लको कीर्तिस्तम्भमा पालहरूका दुइ शाखाको नामावली दिदा नागराजका सन्तानलाई पश्चिमी जुम्लाको राजा र पृथ्वी मल्लका बाबुबाजेलाई पूर्वी जुम्लाको राजा देखाएको छ । यस्तै अरू कर्णाली प्रदेशका पत्रहरूबाट समे। देखिन आएको छ । भीम वर्म गुले सिजापतीका हातद्वारा जुम्लाको राज्य भेट्टाए भन्ते पर्वते राजा राज वर्मन्का सन्तानमा चलेको समाल वंशावलीमा लेखिएको छ । इ. प्र. अंक १ पृ. १०७ जम्लेश्वरको वंशावलीमा "३६४ बर्षसम्म राजा ज्वालन्धरी बाच्या आपनु चोरा नहुदा भैरी मल्ल भन्याले ज्वालन्धरी राजाको धेरै चाकरी गर्शराजा ज्वालन्यरीते भन्या यो मेरो ...रजाइं तलाइ हिन्डी तेरो नाउ सिजापति भयो' लेबिएको छ। भैरी र भीममा धेरै फरक देखिँदैन। सिजापतीले देवचन्द्र गाई समाज पर दिएका हुन् भन्ने

माथि वर्णन गरिएको कुरा गलकोटे राजा जितारि वर्मन्-चलेको वंशावलीमा लेखिएको . का सन्तानमा देखिदा औ देवचन्द्र पछिका वर्मनृहरूले आफुलाई "समाल" भनेर लेख्दा उक्त वंगावलीको कथालाई सत्यनै मान्तु-पर्छ । कर्णालीका मल्लहरू गर्मीमा सिजा र जाडामा दुल्लु ज्वालाजीको नजीक बस्ने हुदा यिनलाई सिजापति वा चवालन्धरी दुवै नामबाट पुकार्थे । देवचन्द्रलाई अछामको राज्य दिने सिजापती को हुन्, यसको पत्ता लगाउन हामी देवचन्द्रका जिज्युवाजे मठीमललाई दिल्लीका सुलतान अलाउद्दीन खिलजीले १३०४ ई. मा जितेका थिए जो चितौड लिएको एक वर्ष पछि थियो । तिन ताका पूर्वी जुम्लामा शायद आदित्य पाल र पश्चिम जुम्लाका जितारि मल्लका छोरा आजित मल्लको रजाइं चलेको थियो । यी आजितलाई पृथ्वी मल्लको कीर्तिस्तम्भमा आदित्य मल्ल भनेर लेखिएको छ तापनि यो राम्रो गराउन लेखिएको थियो। इ. प्र. २, ३, पृ. ४८२ डोकाकोट खोलामनिको अभिलेखमा वि. सं. १३८४ "जिताका पुत्र आजित मल्लदेव" लेखिएको छ। यस्तै इ. प्र. २, १ पृ. २०१ दुल्लु सिद्धगुफा वि. सं. **१**३५६ को सिलालेखमा ''आजित मल्लका पाला'' अंकित छ । यी दूइ प्रमाणबाट जितारिका कान्छा छोराको नाम आजितनै थियो भन्ने देखिन्छ । वि. सं. १३७० को लगभगमा कनकगढ या कान्यक्ञजबाट काशीदास वर्मन्-ले जुम्लामा प्रवेश गर्नु धेरै संभव छ । त्यस वेला पश्चिम जुम्लामा आजितका छोरा कल्याण मल्लको रजाइं चलेको थियो। त्यसै बेला यिनका सेनापित राजा रिपू मल्लले नेपाल उपत्यकामा प्रवेश गरेका थिए । काशीदासलाई छोरी दिने पृथ्वी मल्ल्का बाजे आदित्य मल्ल हुन् वा कल्याण मल्ल हुन्यो छ्टयाउन हामीले पृथ्वी मल्लतिर फर्कन पर्ने हुन्छ । इ. प्र. अंक १ पृ. ११३ कनकपत्रको (१४) मा लेखिएको छ "पूर्विलि आदित्य मल्ल राइका, पुण्य मल्ल राइका तारादेइ गोसाइतिपाय-" यसबाट हामीलाई पृथ्वी मल्लका बाजे आदित्य मल्ल, पिता पुण्य मल्ल र माता तारादेइ रहे-छन भन्ने देखाउंछ ।

पश्चिम जुम्ला वा कर्णाली प्रदेशका राजा प्रताप मल्लको अपूताली पर्दा पूर्वी कर्णालीका राजा आदित्य मल्लका छोरा युवराज पुण्य मल्ल गोलाबाट सिजामा राजा बन्न आउँछन्। नागराजले फुटालेको पाल राज्य यसरी फेरि जोडिन आउँछ। कर्णाली प्रदेश एक भए-पछि आदित्य पालले ठूलो सैन्य जम्मा गरी वि. सं. **१३८५** मा नेपाल उपत्यकाका राजग्हरूलाई वशमा ल्याई जितारि मल्लले छैं "मल्ल" पद ग्रहण गरेको धेरै सम्भव छ । यिनी मल्ल बनेपछि छोरीका छोरा नाति देवचन्द्रलाई समाल पद र सेतीवार कर्णालीधारको भूभागमा पर्ने अछाम चर्षुकोटको राज्यसमेत दिएका थिए । देवचन्द्रलाई रजाइं दिने आदित्य मल्लनै हन भन्ने हामीलाई दुई प्रमाणबाट पत्ता लाग्छ । मल्ल माने माल, समाल माने मालसरह (सम + माल), यसरी आदित्यले देवचन्द्रलाई मल्लसरह बनाए औ पश्चिमको द्वारमा नातिलाई राखेर जुम्लाको राज्य बलियो तुल्याए। पहाडी क्षेत्र, विकट बाटाघाटा, घोर वनजंगलले व्याप्त इत्यादि कारणले गर्दा कर्गालीमा मल्लहरूले सामन्त-शैलीको रजाइं चलाएका थिए । अर्को प्रमाण के देखिन्छ भने आफ्नो नजीकको नातादार र हकदारलाई बाहेक टाढाकालाई उसरी राज्य सौंपन त्यति उचित देखिदैन । यसैले हामीलाई यो निश्चय छ वि. सं. १३८६ तिर देवचन्द्र वर्मन्लाई अछाम बूढीचर्नकोटको रजाइं दिने आदित्य मल्ल र वि. सं. १४१७ मा भीम वर्मन्लाई सम्पूर्ण कर्णाली प्रदेशको रजाइ दिने पृथ्वी मल्लनै थिए । अछामको राजा बनेपछि देवचन्द-का छोरा क्वप्रियालाई पुण्य मल्लले "शाही" पद दिएका हुन् कि जस्तो छ । वंशावतीमा क्विप्रयाले आफै "शाही" पद गहण गरेको जस्तो गरेर लेखिएको छ तापनि सिजा-पती पुण्य मल्लको अ।देश बेगर उनलाई यस्तो काम गर्न मिल्दैनथ्यो । नवप्रियाका समयदेखि समालबाट शाही बन्दछन् । त्यस वेला दिल्लीका सुलतान शाही कह-लाउँथे। दिल्लीको नकल गर्न हाम्रा बाइसे चौबिसेका रजौटाहरू रुवाउंथे। अशोक महान्को उपनाम "क्वप्रिया" देवचन्द्रका पुत्रले ग्रहण गर्नाको कारण के छ भने पाल वा मल्ल सबै सिजापतीहरूले हिन्दू र बौद्ध दुवै धर्मको मर्यादा राख्दथे । मावलीलाइ खुशी गराउन देवचन्द्र-का पुत्रलें क्वप्रिया नाम धारण गरेको जस्तो बुद्धिन्छ। किनभने यी वर्मन्हरू हिन्दूधर्म मात्र मान्दथे। देवचन्द्र र क्वप्रियाले अछाममा कतिसंम रजाइं गरे यसको हामीलाई पत्तो छैन औ क्विप्रयाका छोरा भीम वर्मन्लाई वि. सं. १४९७ तिर पाल वंशका अन्तिम राजा
पृथ्वी मल्लले सम्पूर्ण कर्णाली प्रदेशको राज्य दिएका
थिए। भीम वर्मन्लाई कुनै समाल वंशावलीले गजैभीम
भनेर लेखेको पनि छ। नेपालीमा गजैको अर्थ संस्कृतको
गज अर्थात् हाती हुन आउंछ। यिनले वि. सं १४२६
सम्म राज्य गरेको जस्तो छ किनभने त्यसपछि उनका छोरा
मले वर्मन्को कर्णालीका पत्रहरूमा नाम देखिन आउंछ।
वर्मन् पदलाई पनि वर्मन्हरू कर्णाली प्रदेशमा र गण्डकी
प्रदेशमा फैलिए छैं फैलाएका छन्, जस्तो—वर्म, वर्मा,
वम्ब र वम।

भीम वर्मन्का छोरा मले वर्मन् शाही प्रख्यात राजा बन्दछन् । यिनलाई वर्मन् शाहीहरूको वंशावलीले यसरी बयान गरेका छन् । इतिहास प्रकाश अंक १ पृष्ठ ७० ्दुलाल वंशावली– ''औतारी राजा मले वम्वले तेस्रो हीरा गहना किया–'' ऐ पृ. ६९ रासकोटीको वंशावली – ''मले भम्यले नेपाल सधौ छिति आया, राजको महाराजी 'पाया'' ऐ पृ. ६८, समाल वंशावली-"मले बम मल्ल ११ इनका पुत्र ४ भाइ जेठा जगितिसिंह साही जाजरकोटका राजा, माहिला पिताम्बर साही रुकुमका राजा, साहिला सुरतान साही सल्यानका राजा, कान्छा सुमित भूप साही र्दर्नाका राजा......।'' ''मले वर्मन् शाहीलाई यिनका सन्ततिहरूका वंशावलीले किन यसरी तारीफ गरेका हुन् भने लामो समयसम्म अर्थात् ३६४ वर्षसम्म पाल-्हरूले कर्णाली प्रदेशको रजाइं गरे । पालहरूलाई मानि-राखेका कर्णालीका सामन्त राजाहरूले नयाँ राजवण वर्मन् ज्ञाहीहरूलाई मान्न अनकनाएका होलान् । यस्तै सैन्य पठाउन तथा सिर्तो तिर्न बन्द गर्न खोजेका होलान् । यिनै कारणबाट मले वर्मन् शाही पहिले सिजाका अधीनका राजाहरूसंग लडेका थिए जसले अनुचित काम गर्न खोजेका थिए । स्वाधीन बन्न खोजेका राजाहरूलाई वश पारेपछि मले वर्मन् पूर्वेतिरका राजौटाहरू जित्न बढेका थिए । पृथ्वी मल्लकै पालामा उनको राज्य उत्तर मान-सरोवरको नजीकसम्म पुगेको थियो औ कुमाउँका रजौटा-हरूसमेत उनका अधीनमा थिए । पूर्वी जुम्लाका राजा कमजोर भएका हुंदा पूर्वका मगर राजाहरूलाई अधीनमा ल्याउन सकेका थिएनन् । शायद मले वर्मन्ले पूर्व काली नाण्डकीसम्म राज्य विस्तार गरेका थिए । यिनका समयमा

सेनहरूले गण्डकी प्रदेशमा खुडु टेकेका थिएनन्। मले वर्मन्ले युद्धबाट धन र जमीन दुवै जोडेका थिए। यिनले तराईदेखि सिजासम्म हात्ती हिंड्ने बाटो खनाएका थिए तथा सिजामा हात्तीसार बनेको समेत थियो । सिजा उत्तर जडान र दक्षिण खसानको बीचमा रहेको एक धन-धान्यले परिपूर्ण नगर थियो । काठमाडौँ उपत्यकाले भोट र भारतको बेपार जोडेर जसरी धन खिचेको थियो यसै गरी सिजाले पनि भारत र भोटको बेपारबाट धन खिचेको थियो । त्यस वेलासम्म पालहरूले रजाइं नगरेका ठाउँमा मले वर्मन् शाहीलाई रजाइं गर्नुपरेकोले औ समान्तहरूले शिर ठाडो पार्ने उद्योग गरेकाले खाडाचक्रमा दरबार बनाएर यसलाई राजधानी गराउनुपरेको थियो । यिनले जेठा छोरा जित्तिसिंह जो मेदनी नामबाट प्रख्यात छन् जित्त-पूर जो पछिबाट जाजरकोट नामले पुकारिन थाल्यो त्यसैमा राखेका थिए । माहिला छोरा पीताम्बरलाई रुकुममा र साहिला सूलतान वर्मन् जो सुमेरु नामबाट प्रख्यात भए उनलाई सामाकोट जो आजतक सर्ल्यानमा छंदैछ त्यसैमा राखेका थिए । कान्छा छोरा सुमति भूप वा संसारी वर्मन्लाई आफूसंग राखेका थिए। जेठा र माहिला छोरा जेठी पत्नीतिरका र साहिला र कान्छा छोरा कान्छी प्त्नीतिरका थिए। मले वर्मन लडाका. रणित्रय देखिन्छन् । यदि उनलाई कर्णालीका सामन्त राव, रावल, राई र राजाहरूसंग युद्ध गर्न नपरेको भए उनी नेपाल उपत्यकामा हमला गर्न पुग्ने थिए होलान् । शाह वंशमा श्री ५ वडामहाराजाधिराज पृथ्वीनारायण सेनवंशमा मुनि मुकुन्द, कर्णालीको मल्लवंशमा पृथ्वी मल्ल तथा पर्वतको मल्लवशमा डिम्ब वर्मनुको जून स्थान छ त्यस्तै वर्मन् शाहीवंशमा मले वर्मन् शाहीको स्थान छ । उनको रजाइं वि. सं. १४४८ सम्म कर्णाली प्रदेशमा चलेको जस्तो बुद्धन्छ।

वर्मन्का पांचौ राजा जगती जो मेदनी नामबाट प्रख्यात छन् यिनले आफू बसेको ठाउँलाई आफ्ना नाउँमा जगतीपुर राखे । यही जगतीपुर पछि गएर जाजरकोटमा परिणत भयो । यिनले बिलराज कल्याल शाहीलाई छोरी दिएर आफूसंगै राखेका थिए । राजा भएपछि जुवाइलाई सिजाको हाकिम बनाई पठाएका थिए । वि. सं. १४४५ मा बिलराजले ताम्नपत्रे प्रनथ लेखाएका थिए । यिनका बारेमा इ. प्र. अंक १ पृ. १०८ जुम्लेन

श्वरको वंशावलीमा लेखिएको छ- बलिराजा जुमलामा सुनार गाउँमा रजायाकी सम्बत् १४६१ श्रीशाके १३२६ मार्गशीर्ष सुदि १५ रोज १ सुभम् ।" यो मिति अति भरपदों छ । यसलाई पुष्टि दिने यही वर्षको मेदनी रं बलिराजको संयुक्त ताम्रपत्र छ। जुवाइ बलिराजलाई यति ठूलो उत्तरी जुम्ला (वर्तमान) को राज्य दिएको देखेर त्यताका जनताहरूले गाएका थिए पनि:- "धन्य धन्य मेदनि बम्ब धन्य तम्रो हियो । सात दिनकौ हिंडन्या बाटो दातव्यमा दियो ।" मेदनीले जुवाइंलाई राज्य दिने संमयमा अरू तीन भाइलाई समेत राज्य दिएका थिए । यसमा शंका उठाउनुपर्ने कारण केही छैन । माहिला पीताम्बरलाई उनी बसेको ठाउँ रुकुम, साहिला सुलतानलाई उनी बसेको ठाउँ सामाकोट र कान्छा संसारीलाई विलासपुरको टीकोफुर्को मेदनीले दिए तथा बीचको भाग जगतीपुरमा बसेर आफू सम्पूर्ण कर्णाली प्रदेशको रजाइं गर्न लागे । उनका अधीनमा ४४ रजौटाहरू थिए। मले वर्मन्ले खाडाचकमा र मेदनी वर्मन्ले जगतीपुरमा राजधानी गराइदिदा सिजानगरलाई अवश्य धक्का पर्न गएको होला । मेदनीले कतिसंम रजाइं गरे औ जगतीपुरको केन्द्रीय शासन कुन वेला भंग भयो, यसको अऊँ खोजी भइसकेको छैन । जुन वेला राजनीतिज्ञ वीर, धीर, बहादुर शाहले कर्णाली प्रदेशका बाइस ठकुराइन विशाल नेपालमा विलीन गराएका थिए त्यस वेला यस प्रदेशमा कुन्डै सत्र राज्यहरू र गण्डकी प्रदेशका चार राज्यहरू बर्मन् शाहीवंशका हातमा थिए। यसबाट हामीलाई ज्ञान हुन्छ शान्तिपूवक भाइ र ज्वाइहरूलाई राज्य बांडिदिने मेदनीका छोरा नातिका पालासम्म पनि बाइसे रजौटाहरूले जगतीपुरलाई मानी आएका होलान्।

अब हामी बाइसे रजौटा कुन कुन हुन् औ वर्मन् हरू कुन कुन राज्यमा राज्य गरिरहेका थिए यसमा विचार दौडाओं । गण्डकी प्रदेश र कर्णाली प्रदेशको सिमानामा आजतक भूगोलवेत्ताहरूको एक मत भइसकेको छैन तापनि स्वर्गद्वारी लेकको पश्चिम सखीको लेकलाईनै धैरैले सिमाना मानेका छन् । रापती नदीका आस-पासको जमीन कुनै कर्णालीमा र कुनै गण्डकीमा पर्नजान्छ किनभने यसका किनारका ठकुराइन यस मदीका वारपारसम्म फैलिएका थिए । प्यूठान र उदयपुर चौवीसेमा तथा रोल्पा, खुम्री र छिल्ली बाइसेमा गणना गर्न मिल्दछन् ।

वि. सं. १३५६ तिर आदित्य मल्लले दैवचन्द्र वर्मनुलाई अछामको रजाइं दिए। वि. सं. १४१७ तिर पृथ्वी मल्लले भीम वर्मन्लाई सम्पूर्ण कर्णाली प्रदेशको रजाइं दिए। डोलिएको यस प्रदेशलाई वि. सं. १४६१ मा मेदनीले ५ ट्का पारे: जाजरकोट, स्कुम, सल्यान, विलासपुर र जुम्ला । मेदनीकै पालामा ॐ गरेर उनका छोरानातिका पालामा पनि कर्णाली प्रदेश टुर्किदै जान लाग्यो । जाजरकोटबाट जाहारी, रुकुमबाट रोल्पा, सल्यानबाट छिल्ली, विलासपुरबाट दुल्लु, दैलेख, रासकोट सान्नी तथा अछामबाट दर्ना, बोगटा, डोटी, बाजुरा र छात्रा बनी वर्मन् राज्यहरू बढेका या फैलिएका जस्तो बुद्धिन्छ । यी बाहेक जुम्लामा कल्याल शाही, दाङमा थारू र बकाङ थलार तथा खुम्रीमा सिंह औ अन्य ठकुरीवंशको रजाइं चलेको थियो । विशाल नेपालमा बाइसे राज्य विलीन दुने समयमा डोटी, दुल्लु बकाङ, जाजरकोट, सल्यान र जुम्ला यी ठूला राज्य र बाजुरा, छान्ना र खुस्री साह्र साना राज्य थिए। त्यस बेलाका नेपालकां संगातीमध्ये बाइसेका सल्यानले दाङ र जाजर-कोटले खम्री राज्य भेट्टाएका थिए। यसै गरी बाइसे राज्यमा उलटपलट नभएको पनि छैन । यसको एक एक राज्यको इतिहास लेखिएपछि यस प्रदेशको राम्रो इतिहासको ज्ञान हुनेछ।

कर्णाली प्रदेशका धेरैजसो वर्मन् शाहीहरूले हिजो-आज "शाही" पद ग्रहण गरेका छन्। जसरी दिल्लीका मुसलमान बादशाहहरूले अधीनका राजाहरूलाई एक एक पद दिएर खुशी गराउने चलन थियो उसै गरी नेपाल दरवारबाट पनि कर्णालीका रजौटाहरूलाई "शाह" पदवी दिइएको थियो । उपमालाई सल्यानकै कुरा लिऊं, लक्ष्मीपित पाण्डे जो बहादुर शाहका नजीकका मान्छे थिए, उनले वि. सं. १८५० मा लेखेका थिए— "समाल-वंशमा जन्मेका अत्रि गोत्रका सल्यानका राजा श्रीकृष्ण वमो हुनुहुन्छ। उहांका छोरा रणभीम वर्मन् र नाति रघुनाथ शाह हुनुहुन्छ...।" यो कुरा पूर्णिमा पूर्णाङ्क, ९ पृ. ४५, ४६ मा लेखिएको छ। माथिनै भनियो मेदनी वर्मन्का साहिला भाइ सुलतान वर्मन् वा सुमेर वर्मन्ले सामाकोटको राज्य भेट्टाउंछन् । यो सामाकोट आजतक सल्यानमा छंदैछ । लक्ष्मीपितले बाजेलाई वर्मा, छोरालाई वर्मन् र नातिलाई एकाएक शाह भनेर लेखेका छन् । यसरी "शाह" पद नेपाल दरवारबाटै फैलिएको देखिन्छ ।

वि. सं. १४१० देबि १८४६ सम्म जम्मा ४२९

वर्षसम्म वर्मन शाहीहरूले कर्णाली प्रदेशको ठूलो हिस्सामा राज्य गरेका छन् । पालहरूका समयमा तयार भएको नेपालीको जातिपाति, रीतिरिवाज, धर्मकर्म र बोलीचाली वर्मन्हरूका समयमा परिपक्व भएर गण्डकी प्रदेशमा बढ्दछ, अनि त्यहाबाट कोशी प्रदेशमा सर्दछ । माथिनै भनियो, नेपाल (काठमाडौँ) उपत्यकामा मल्लहरूको जुन स्थान छ कर्णाली प्रदेशमा वर्मन् शाहीहरूको त्यही स्थान छ ।

## सैद्धान्तिक एक निष्कर्ष

- शङ्करमान राजवंशी

तिथिमितिको गणनालाई पंचाङ्ग गणना भन्ने चलन न्छ । जुन गणना ज्योतिषशास्त्रबाट हुन्छ । वेदचक्षुः किलेदं स्मृतं ज्योतिषं। वेदको आंखा ज्योतिष हो भनी ज्योतिषशास्त्रमा बताएको छ । त्यसकारण ज्योतियलाई वैदिक कालदेखिको परम्परा भन्तुपर्छ । ज्योतिष तीन मुख्य कालमा विकसित भएको पाउँछौं, ती हुन् **वैदि**क काल, वेदाङ्गकाल सिद्धान्तकाल । वेदाङ्गकालमा वेदाङ्ग ज्योतिषबाट पंचाङ्ग गणना हुन्थ्यो । जुन वेदाङ्ग ज्योतिष वेद के अङ्ग हुनाले त्यसलाई वेदाङ्ग ज्योतिष भनेको हो । विस्तार विस्तार ज्योतिषको विकास हुदै सिद्धान्तकालमा पांच सिद्धान्त देखा पर्दछन् । वराह-मिहिरले पंच सिद्धान्तिका नामले पांच सिद्धान्तको संपादन गरेका छन्। त्यसमा भनेका छन् पौलिश रोमक चासिष्ठ सौर पैतामहास्तु पन्च सिद्धान्ता:।

वैदिककाल र वेदाङ्गकालको ज्योतिषज्ञान त्यस समयको दृष्टिले ठूलो भन्नुपर्छ। तर ग्रहहरूको स्पष्ट िथितिको ज्ञान गराउनका निमित्त भने पर्याप्त छैन । केही ग्रन्थ यी दुईको मध्यवर्तीकालका पनि हुन सक्छन् । कुनै संहिता ग्रन्थमा भए तापनि अहिले उपलब्ध छैनन् । ज्योतिषसिद्धान्त काल र त्यो भन्दा प्राचीन कालको ज्योतिषज्ञानमा पारस्परिक सम्बन्ध अवश्यै हुनु पर्छ भन्ने हाम्रो मनले देख्छ। तर यो भन्न सक्दैनौ कि ग्रहहरूको स्पष्ट गति स्थिति ल्याउने उच्च स्थित

सम्ममा ज्योतिषज्ञान क्रमशः कसरी आयो, प्राचीनकाल-मा मानिसले वेध कसरी गरे, प्रत्येक वेधको सुक्ष्म निरी-क्षण गरी उनीहरूले गितमान कुन तरहले निश्चित गरे। ज्योतिषको प्राचीन सिद्धान्त ग्रन्थमा यो ज्ञान एकाएक अत्यन्त उच्च स्थितिमा पुगेको देखा पर्दछ। यो जसले पुऱ्यायो त्यसलाई अलौकिक मान्नु कर लाग्छ। त्यसैले ग्रहगणितको अत्यन्त प्राचीन अपौरूषेय मानिन्छ। अलौकिक मान्नाको कारण त्यस ग्रन्थमा वेधादिको वर्णन नहुनु हो। त्यसको एक अर्को प्रवल कारण यो पिन हुन सक्छ कि त्यस समय जहां सम्म हुन सक्छ तिनीहरू संक्षिप्त ग्रन्थ नै लेखनमा प्रयत्न गर्दथे किनभने यसो गर्दा ग्रन्थ कन्ठ गर्न सिद्धान्त मात्र लेखी ग्रन्थ ठूलो हुने भयले उनीहरूले सिद्धान्तको उपपत्ति निद्दिएको हुन सक्छ।

विस्तार विस्तार ज्योतिषशास्त्रको उन्नति हुँदै गयो र गुप्तकालमा ज्योतिषका प्रकाण्ड विद्वान् आर्यभटले आर्यभटीय ज्योतिष ग्रन्थको निर्माण गरे । यी आर्यभटको जन्म सन् ४७६ वि. सं. ५३३ मानेको छ । त्यसको सिद्धान्तलाई आर्यभट सिद्धान्त भन्दछन् । यी आर्यभटले दशगीतिकाको आरम्भमा निम्न लिखित मञ्जलाचरण लेखेका छन्:

प्रणिपत्यैकमनेकं कं सत्यां देवतां परं ब्रह्म ।

आर्यमट स्त्रीणि गदति गणितं कालिकयां गोलम् ।।

(एक तथा अनेक स्वरूप परब्रह्मलाई सत्य स्वरूप देवतालाई पितामहलाई ढोगेर आर्यभटले गणित, कालिकया र गोलिवद्या गरी तीन कुरा वताउँछन्।)

यहाँ (क) अक्षरद्वारा पितामहलाई वन्दना गरेको छ । त्यस कारण आर्यभट भन्दा पितामहसिद्धान्त प्राचीन भन्ने सिद्ध हुन्छ । वि. सं. ६८५ मा ब्रह्मगुप्तले ब्रह्मस्फुट सिद्धान्त ग्रन्थको निर्माण गरे । तिनले प्राचीन ग्रन्थ संशोधन गरेको कुरा आफ्नो ग्रन्थमा यसरी लेखेका छन् । जस्तै-

ब्रह्मोक्तं ग्रहगणितं महता कालेन यत् खिलीभूतम् । अभिधीयते स्फुटं तत् जिष्णुसुतब्रह्मगुप्तेन ।।२।। (अध्ययन १)

(धेरै काम वितेको हुनाले जुन ब्रह्मोक्तले ग्रह-गणित (ब्रह्मसिद्धान्त) शिथिल भयो, त्यो कुरा जिष्णु-गुप्तका छोरा ब्रह्मगुप्तले स्पष्ट गरी बताउँछन् ।)

यी ब्रह्मगुप्तले आर्यभटको ग्रन्थमा पनि संशोधन गरेको कुरो आफ्नो उक्त ग्रन्थमा उल्लेख गरेका छन्। जस्तै-

पौलिशरोमकवाशिष्ठसौरपैतामहेषु यत्त्रोक्तम् । तन्नक्षत्रनयनं नार्यभटोक्तं तदुक्तिरतः ॥४६॥ (अध्याय १४)

(पौलिश, रोमक, वागिष्ठ, सौर, पैतामह (सिद्धान्त) मा वताइएको नक्षत्रानयन आर्यभटले लेखेनन् । यसकारण त्यसलाई म लेख्दछु)

यसरी पछिका विद्वान्हरूले प्राचीन ग्रन्थमा संशोधन गर्दे आफ्नो सिद्धान्त प्रतिपादन गरेका छन् । वेदाङ्क ज्योतिषमा भौमादिग्रहका गणित छैन । तर ब्रह्मगुप्तको कथन अनुसार पितामह सिद्धान्तमा त्यसको अस्तित्व सिद्ध

हुन्छ । यस कारण वेदाङ्ग ज्योतिषको केही काल पछि, त्यो भन्दा शुद्ध पितामह सिद्धान्त वनेको हुनुपर्छ भन्ने सिद्ध छ र महत्व पनि छ । यदि पितामह सिद्धान्तोक्त भौमादिग्रहको गणित ज्ञान नहुंदो हो ता भारतीय ज्योतिष शास्त्रको वृद्धि क्रमशः कसरी भयो । यस कुराको जानकारी त्यसको सहायताबाट हुन्थ्यो भन्ने हुन्छ तर अहिले त्यो पितामहसिद्धान्तको मूलप्रति पाउन सम्भव छैन ।

पछिका ब्रह्मसिद्धान्त पनि तीन थरी पाइन्छन्; एउटा ब्रह्मगुप्तको सिद्धान्त, अर्को शाकल्योक्त ब्रह्मसिद्धान्त र विष्णु धर्मोत्तर पुराणान्तर्गत ब्रह्म सिद्धान्त । ब्रह्मगुप्तले आकाश-को ग्रहस्थितिलाई हेरी प्राचीन ब्रह्मसिद्धान्तमा फरक पर्ने आएको कुरा संशोधन गरेका छन्। प्राचीन ब्रह्मसिद्धान्त त्यस प्राचीनकालमा भुद्धै थियो । ब्रह्मगुप्तका पालामा आएर त्यो प्राचीन ब्रह्मसिद्धान्त संशोधन गर्नु पर्ने देखियो । कारण ग्रह आफ्नो नियतस्थानबाट चाल नपाउने किसिम-ले खिस्कंदै खिस्कंदै पछिल्तिर हटिरहेको छ। त्यो कुरा धेरै काल वितेपछि मात्र थाहा पाइन्छ । जस्तै हामी नपाउने गरी सरेको देख्दछौं । घण्टाको सुइ चाल आधुनिक व्यवहारका लागि प्राचीन सिद्धान्त अशुद्ध हुन गए तापनि प्राचीन इतिहास निर्णय गर्नाका लागि प्राचीन सिद्धान्तानुसारको गणना महत्व छ भनी ज्योतिषका प्रकाण्ड विद्वान केतकरवे द्धुटेशले अपनो सौरार्यब्राह्म-पक्षीय तिथि गणितं नामक ग्रन्थमा यसरी बोलेका छन् । जस्तै-

प्राचीन करणानि तत्तद्देशकालाविच्छन्नकश्पनया पूर्वे सूक्ष्माण्येवासन् ।

तेभ्यः साधितानि यानि पंचांगानि तान्यनुसृत्यास्मत्पूर्वजैर्धमंकर्माणि समाचरितानि । राज कारणादिप्रसंगमधिकृत्य ताम्रपटादिकेषु लेखाः समुत्कीर्णा शिलासु
विविधप्रसंगाननुसृत्य विविध वृत्तान्ता निक्षिप्ताः ।
वहुविधाः शकावल्याश्च विलिखिता इदानीमुपलभ्यन्ते ।
तस्मात्तानि करणानि यद्यप्यधुना स्थूलानि तथाप्युपेक्षणां नैवाहन्ति तानि सर्वाण्यस्माकमादरणीयान्येव

भवन्ति । तेषामुपयोगस्तु विशेषत ऐतिहासिकदृष्ट्या महत्वं चपपूर्वमेव भवतीति दशृंयामः ॥"

प्राचीन करण ग्रन्थहरू तत्तदेश र कामले विभाजित भएको विचारले उहिलें सूक्ष्मै थिए । तिनीहरूबाट साधन गरिएका जुन पंचाङ्ग छन् तिनलाई अनुसरण गरेर हाम्रा पूर्वजहरूले धर्मकर्म गरेथे । राजकारणादि प्रसंगलाई लिएर ताम्रपत्रांदिमा लेख कुंदिए, शिलामा विविध प्रसंगलाई लिएर विविध कुरा लेखिए । धेरै किसिमका संवत्हरू लेखिएका अहिले पाइन्छन् । त्यसकारण ती करणग्रन्थहरू हुन त स्थूल छन् तापिन तिनलाई उपेक्षा गर्न हुन्न । ती सबै हाम्रा निमित्त आदरणीय छन् । तिनीहरूको उपयोग विशेष गरी ऐति-हासिक दृष्टिले महत्व एवं अपूर्व नै छन् भनी देखाउंछौ ।)

आधुनिक सिद्धान्त पनि धेरै काल वितेपछि संशोधन गर्नु पर्ने हुन्छ भनी गणेश दैवज्ञले यसरी बोलेका छन्। जस्तै–

> कथमि यदिदंचेत् भूरिकाले श्लथंस्यात् मुहुरिप परिलक्ष्येंदुग्रहादृक्षयोगात् सदमलगुरूतुल्यप्राप्तबोधप्रकाशैः कथितसद्पपत्त्या शुद्धिकेन्द्रै प्रचाल्ये ।।इति ।

(यदि धेरै काल पछि यो केही न केही फरक खाएमा नछत्रयुक्त भएको चंद ग्रहबाट फेरि वेध गरी असल सफा गुरूतुल्य प्राप्त ज्ञानरूपी प्रकाशले वताइएको असल उपपक्तिले शुद्धि र केन्द्र चाल्नु ।)

त्यसैले प्राचीन कालको तिथि मिति निर्णय गर्नु-पर्दा जुन कालमा जुन पक्षबाट गणित मिल्न आउँछ त्यही पक्षबाट तिथ्यादि निर्णय गर्नुपर्छ भनी केतकरले आफ्नो वैजयन्ती नाम पंचाङ्गगणित भन्ने पुस्तकमा शास्त्र-बचन यसरी उद्धरण गरेका छन्। जस्तै-

यस्मिन्पक्षे यत्रकाले येन दृग्गणितैव यकम् ।

दृश्यते तेन पक्षण कुर्यातिथ्यादि निर्णयम् ।।वशिष्ठ।।

यस्मिन् काले यत्पक्षानीतो ग्रह आकाशे दृग्यो-ग्यस्तिस्मिन् काले तत्पक्षस्य तिष्ठिषये प्रामाण्यप्रतिपाद-नात् । अत एव यदा ग्रह आकाशे न संबद्धति तदैव तत्पक्षस्याप्रामाण्ये बीजदानेन तदापि तस्य प्रामाण्यमिति सर्वाभ्युपगमः ।। इति सिद्धान्त शिरोमणि मरीचौ

(जुन वखतमा जुन पक्षमा जुन गणित मिल्दछ त्यही पक्षले तिथ्यादि निर्णय गर्नु भन्ने विशष्ठको भनाइ छ । जुन समयमा जुन पक्षबाट ल्याएको ग्रह आकाशमा मेल खाएको देखिन्छ त्यस विषयमा त्यो पक्षको प्रामाणिक प्रतिपादन गरिएको हुन्छ । त्यसैले जुन वखतमा ग्रह आकाशमा मेल नखाने हुन्छ त्यस वखत त्यो पक्ष अप्रामाणिक हुन्छ । बीज संस्कार गरेर संशोधन भएपछि भने त्यस वेलामा पनि त्यसको प्रामाणिक हुन्छ भन्ने सवैको राय छ । त्यो कुरो सिद्धान्त शिरो मणिको मरीचीटीकामा वताएको छ ।)

त्यसकारण केतकरले प्राचीन कालका अभिलेखमा उल्लिखित तिथि मिति निर्णय गर्न सजिलो होस् भन्ना निमित्त प्राचीन सिद्धान्त गृन्थहरू हेरी त्यसको महत्व दर्णाउँदै सौरायंब्राह्मपक्षीयितिथि गणितम् भन्ने आपनो करणगृन्थमा तीन किसिमका सिद्धान्तका गणित उदाहरण सहित दिएका छन् । गणित गर्दा अर्घाधिकेरूपं गृाह्मम् अर्घाल्पेरूपं त्याज्यम् भन्ने प्राचीन परम्परा छ भन्नाको मतलव शेष अंक भाजकको आधा भन्दा वढी भएमा लिख एक लिने यदि शेष अंक भाजकको आधा भन्दा वढी आधा भन्दा कम भएमा शेषलाई छोड्ने पुरानो चलन हो ।

धेरै अंक लिएर हिसाब गर्दा सूक्ष्म आउने तथा थोरै अंक लिएर हिसाब गर्दा स्थूल आउने हुन्छ । तीन किसिमका सिद्धान्त गणित पनि कुनै स्थूल कुनै सूक्ष्म छन् । स्थूल तथा सूक्ष्म भएका उक्त तीन किसिमका सिद्धान्तबाट गणित गर्दा तिथि मितिको दिनै फरक पर्ने चाहि होइन, केवल घडी पला फरक पर्ने आउंछन्। सूर्य सिद्धान्त अनुसार गणना र ब्रह्मसिद्धान्त

अनुसार गणनामा केवल घडी पला मात्र फरक परेको कुरा मेरो लिच्छवी संवत्को निष्कर्ष नामक पुस्तकको पश—१६ पृष्ठमा दिइएको छ । यसरी घडी पला फरक पर्नाको कारण चन्द्र सूर्य फरक पर्नाल भएको हो । जब सूर्य फरक परेपछि संत्रान्तिमा चाहि फरक पर्न जानु स्वाभाविक छ ।

जून दिन सूर्यले मीनराशि पूरा भीग गर्छन त्यस दिन सूर्यको राश्यादि ०।०।०।० हुन्छ र मेष संकान्तिको आरम्भ हुन्छ । जून दिन सूर्यको राष्ट्यादि १।०।०।० हुन्छ त्यस दिन वृष संक्रान्तिको आरम्भ हुन्छ त्यही अनुसार प्रकाशित पात्रोमा संक्रान्ति लेखिएको हुन्छ । एक औंसी देखि अर्को औंसी भित्र संक्रान्ति परेसम्म अधिमास पर्दैन । जव एक औंसी देखि अर्को औंसी भित्र संक्रान्ति पर्व गएन भने तव त्यो महीना अधिक मास हन्छ । जस्तै वि. सं. २०३४ शृद्ध आषाढ कृष्ण चतुर्दशीमा संक्रान्ति भई त्यस पछि औंशी भयो । त्यस औंसी देखि अर्को औसी भित्र संक्रान्ति पर्न गएको छैन किनभने अधिक आषाढ कृष्ण औसीको समाप्ति घडी २० भई संक्रान्तिको प्रारम्भ घडी ३३ हुन गएको छ। त्यसैले आषादमा अधिमास भयो। ब्रह्मसिद्धान्त र सुर्यसिद्धान्तमा संक्रान्ति फरक पर्ने हुंदा अधिमास पनि फरक परेको कुरा लिच्छवी संवत्को निष्कर्ष २७ पृष्ठमा दिइएको छ ।

श्री केरो लक्ष्मण छत्रेले शकसंवत् १ देखि शक २१०५ सम्मको अधिमास गणना गरी अधिमास पर्ने शक संवत् र अधिमास पर्ने महीनाको तालिका दिएका छन् । सो अधिमास तालिका सूर्य सिद्धान्त अनुसार मिल्दछ । सो तालिका केतकरको सौरार्य ब्राह्मपक्षीय तिथि गणित भन्ने पुस्तकको अन्त्यमा दिइएको छ । सो अधिमास-तालिका दिनाको कारण प्राचीन अधिमास निर्णय गर्ने दिइएको हो ।

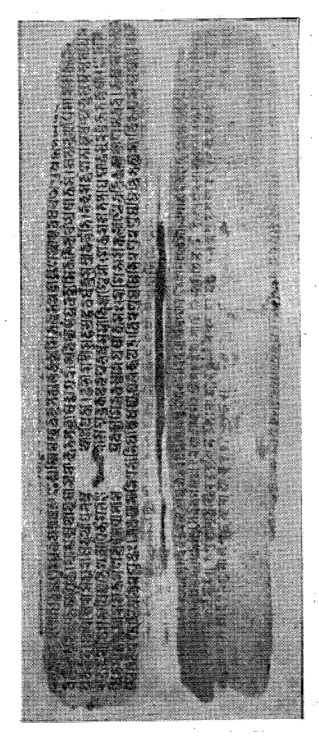
अंग्रुवर्माका पालादेखिका लिच्छवी लिपिका अभिलेख-मा प्राप्त संवत्का वारेमा विभिन्न मत मतान्तर छन्। एक थरी नेपाली इतिहासकारले शक ४९८ वि. सं. ६३३ मा द्वितीय मान देव भए; तिनैले चलाएको मानदेव संवत् हो भनी मानेका छन्। त्यसको आधार सुमतितन्त्रमा उल्लिखित मानदेव संवत्लाई दिइएको छ। मानदेव संवत् उल्लिखित लिपिको तुलना लिच्छवी संवत्की निष्कर्ष २६-३० पृष्ठमा तस्वीर सहित विइएको छ । मानदेव उल्लिखित अक्षर कच्चामसी हुनाले अक्षर उडेको तस्वीरमा स्पष्ट छ । लिच्छवी अभिलेखहरूबाट उक्त द्वितिय मानदेव पुष्टि नभएको कुरा वि. सं. २०३१ वर्ष ४ अंक २ को प्रजापित्रकामा प्रकाशित लिच्छवी संवत् र नेपाल संवत्को बीचका लिच्छवी वंशहरूको विवेचना भन्ने निबन्धमा विइएको छ ।

सुमितितन्त्रमा मानदेव संवत्बाट गणना गरी उदाहरण दिइएको छैन । विभिन्न संवत्हरूको सिलिसिलामा शक-राज्याद्व ४९८ मानदेव राज्याब्द ३०४ भनी दिइऐको छ । यस कथनबाट शकवर्ष ४९८ पूरा भई मानदेवको राज्यवर्ष आरम्न भएको भन्ने ध्विन बुद्धिन्छ । त्यसकारण मानदेव संवत् चैत्रादि वर्ष रहेछ भन्ने कुरा स्पष्ट छ हत्त्छ । कि ।-भने शक संवत् चैत्रादि वर्ष हो ।

चागुनारायणको गरूडको पादपीठमा रहेको अंगुवर्माको सुवर्ण पत्रमा संवत् ३१ माघगुक्त त्रयोदशी
पुष्पनक्षत्र आइतवार भनी तिथि मिति उल्लेख भएको
छ। अंगुवर्माको संवत् ३१ को भक्तपुरको अभिलेखमा
पौषमा अधिमास परेको होइन तर अधिमास मानेको छ।
वर्षको पूर्वार्धमा अधिमास परे आषाढमा अधिमास माने
वर्षको उत्तरार्धमा अधिमास परे पौषमा अधिमास माने
प्राचीन परिपाटी छ। त्यस परिपाटी लिच्छवी संवत्को
निष्कर्ष १०-११ पृष्टमा दिइएको छ। प्राचीन कालमा
अधिमासलाई स्थिर मान्ने चलन छ। लिपियर वर्षमा
फरवरी महिनाको एक दिन वढाउने भने जस्तै त्यो
चलन हो।

अंगुवर्गाको सुवर्णपत्रको संवत् ३१ लाई मानदेव संवत् मान्दा त्यस वेला ४९६ + ३१ = ४२९ शक हुन्छ । चैत्रादि वर्षबाट शक ४२९ को वर्षमा अधिमास पर्देन । अधि-मास नपरिकन अधिमास जोडी हिसाव गर्नु गणित विरूद्ध कुरा हुनाले अधिमास नजोडेर संवत् ३१ (४२९ शक्त) बाट गणना गर्दा सुबर्ण पत्रको मिति शुक्रवार आउने कुरा सत्य छ ।

अंग्रुवर्माको संवत् कार्तिकादि हो भन्ने कुरा मैले पत्ता लगाएको हुं। श्रीकेरो लक्ष्मण छत्रेको अधिमास तालिकामा अक संवत् ५०५ भाद्रमा अधिमास परेको छ । ब्रह्मसिद्धा-न्तको संक्रान्तिबाट त्यो अधिमासलाई घच्याटेर त्यस वर्षको अन्त्यमा पुऱ्याईदिएकोले शक वर्षको आरम्भमा अधिमास पर्न गयो । तर कार्तिकादि वर्षबाट शक ५०५-५०६ एउटै वर्ष हुन्छ । वि. सं. २०३४ भित्र इस्वी १९७७-१९७६ पर्छ भने जस्तै कुरा हो । शक ५०६ चैत्रकृष्ण औंसी शुक्रवारको घडी ५३।७ मा पर्छ त्यस दिनको सूर्य राश्यादि ०।०।२।२४ भएको हुंदा औंसी-को समाप्ति हुन भन्दा अघि संक्रान्ति पर्ने भयो । शक संवत् ५०६ वैशाख कृष्ण औंसी आइतवारको घडी १७।४४ मा पर्छ । त्यस दिनको सूर्य राश्यादि ०।२८।१४। २४ भएको हुंदा सोमवार संक्रान्ति पर्ने भयो । यसरी अधिमासको अनुसन्धान गरी संवत् पत्तालगाईएको कुरा तथा अशुवर्माको समयको शक ५०४ लेखेको र सवत् ५२६ को अन्तर २२ वर्ष अशुवर्मा भन्दा अधिको लिच्छवी अभिलेखका सवत्मा घटाउँदा केरोलक्ष्मण छत्रेले दिएको अधि मासतालिका बर्ष संग मिलेको कुरा लिच्छवी संवत्को निष्कर्षमा दिइएको छ । यो सैद्धान्तिक एक निष्कर्ष हो ।



संबत्को बिषय उल्लिखित भएको सुमतितन्त्रको दोस्रो पत्र र अन्तिम पत्र

### संवत् प्रकरण उल्लिखित सुमिततन्त्रको पत्रको पाठ

दोस्रो पत्रको दोस्रो पृष्ठ-

- प्रवङ्कालन्चरणापि ब्रह्मणः प्रलयम्भवेत् । इहास्मि सम्प्रवर्त्तते काल वक्ष्यामि तत्त्वतः । व्राह्मणस्याष्ठवर्ष-
- २ वर्त्तं ञ्चतुर्भिस्तुकृताधिकं । यातास्रयो युगानाञ्च कृततेत्राञ्च द्वापरं । भविष्यं संप्रबक्ष्यामि कलिकञ्च यथाकमं । जातो दुर्योधनोराजा कलि .........
- ३ प्रवर्त्तते । युधिष्ठिरो महाराजो दुर्योधनस्तयोः पिवा । उभौ राजौ सहस्रे हे वर्षन्तु सम्प्रवर्तति । नन्दराज्यं शताब्दृन्त्रभुप्तस्ततो परे
- ४ राज्यङ्करोति तेनापि द्वातिगण्यात्रिकं शतन् । राजा शूद्रकदेवश्च वर्धसप्ताब्धिचाश्विनौ । शकराजा ततोप-श्चाद्वसुरन्ध्रकृतन्तथा । इत्येते (लि)
- श्र िषतम्मह्य ज्ञेया राजा क्रमेण तु मध्यमासं प्रवक्ष्यामि नवस्थान यथा क्रमम् । राशिभागकलाश्चेव विकला प्राणमेवच । तत्परो वित्परं
- ६ भ्रौत वरेणुश्रौत विरेणुकम् । नवस्थानानि एतानि षष्ठिषद्युपलक्षयेत् । विरेणु षष्ठिभि रेणु रेणुष्ष्ठिः वितत्परा । वितत्पराश्च पष्टिअभ्

कृत अम्बराग्नि ..... मानदेवाब्द प्रयुज्यमाना एतानि पिण्ड

अन्तिम पत्रको दोस्रो पत्र-

- अद्यः वाराहकल्पे वैवश्वतमन्वन्तरे । कलौ युगे भरतखण्डे जाम्वूदीपे । हिमवन्तपार्थ्वे आर्यावर्तदेशे पुण्यभूमौ ।
   वाग्मतीदक्षिणकूले वाश्वकीक्षत्रे पशुपति स (श्रिधा)
- २ ने श्रीमच्छी नेपालपत्तने । शुभमस्तु सर्व्वजगताः ।। २ नेपालान्दशरिच्छद्र वेदं पौषा शितापक्ष त्रिदशै तिथौ यं २ माराध्यमारम्भमादिवारं नैऋत्य
- ३ ऋते योगे ध्रुवंवरं । १ शुभ ।। युधिस्थिर दुर्जोधन उभो राज्याब्द २००० नन्दराज्याव्द ८०० चन्द्रगुप्तराज्याब्दः १३२ सुद्रकदेवराज्याब्द २४७
- ४ शकराज्याव्द ४९८ मानन्देवस्य राज्याव्द ३०४ शुभ ।।मस्तुशुभ।।

(श्री ३ महाराज भीम सम्सेर)

१९८६

...... ला... शिश्रध्या भूरेक समूह संयुतञ्जात सप्तमाग कृतासेषाशितागुण नव षष्ठ स्वादाद्विरूप..... यहां अघिल्लो पत्रमा उल्लिखित "कृत अम्बराग्नि" मानदेवाब्द प्रयुज्य माना एतानि पिण्ड भन्ने" वाक्यांश र पिछल्लो पत्रमा उल्लिखित "शुभमस्तु सर्व्यगाता" भन्ने वाक्यांशको पछि लेखिएको लिपि एउटै मानिसको हो । त्यो लिपि वि. सं. १४३१ को हो ।

मसी तथा लिपिको तुलनाबाट पिछ थोको भन्ने स्पष्ट छ। शक ८०२ मा नेपाल संवत् आरम्भ भएको थाहा हुनाले त्यसमा शक राज्याव्द ४९८ घटाई मानदेवराज्याब्द ३०४ भनी नेपालसंवत्संग गाँसनानिमित्त अङ्कलेको ठहुई । निज व्यक्तिले विक्रमादित्यको कथा सुने जस्तै मानदेवको कथा सुनेको रहेछ भन्ने थाहा हुन्छ। शक ४९८ हुँदा सुमितितन्त्र निर्माण भएको भन्ने जनाउँ छ। सुमितितन्त्र को वास्तविक मूल त्यो होइन भन्ने कुरा लिपिले बताउँछ। किन भने यो दोस्रो पटक सारेको लिपि हो।

# वेद-पुराण एक अनुशीलन

- देवी प्रसाद लंसाल

अथवे सहिताको मतानुसार यज्ञको उच्छिष्टबाट यजुर्वेदका साथ साथ ऋक्वेद, सामवेद, छन्दशास्त्र तथा पुराण उत्पन्न भए भन्ने पाइन्छ । (अथर्ववेद ११।७।२४) । शतपथ ब्राह्मणमा लेखेको छ पुराण वेदै हो । तेहीनै हो भनेर अध्वर्युहरू पुराण कीर्तन गर्दछन् । (शतपथ ब्राह्मण १४।४।१३) । बृहदारण्यक र शतपथ ब्राह्मणमा लेखेको छ, "जस्तै कांचो दाउरा बाल्दा भिन्न भिन्न प्रकारका धूआँ निक्लीरहन्छन् तेसै हिसावले महाभूतका नि:श्वासबाट ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अथर्ववेद, इतिहास पुराण विद्या, उपनिषद्, श्लोक, सूत्र, व्याख्यान आदि निविलएका हुन् । यी सबै उसैका निःश्वास हुन्। (बृहदारण्यक २।४।१०) । शतपथ व्राह्मण १४।६।१०।६)। छान्दोग्योपनिषद्का मतबाट इतिहास र पुराण वेदसमूहमा पाँचौं वेद हुन्। (छान्दोग्योपनिषद् ७।१।१) । वैदिक-साहित्यमा लेखिएका पुराणका भ्रममा पर्न हुँदैन, किन कि यसको अभिप्राय वर्तमान समयमा उपलब्ध अट्टार पुराण संग छैन । वैदिक साहित्यमा जुन पुराणहरूको चर्चा गरिएका छन्, ती पुराणहरू आज-भोलि (१) उप-लब्ध छैनन् । ती पुराणहरूको तेस समयका हिन्दूसमाज-मा वेद बराबर नै आदर थियो । बृहदारण्यक र तेसैको शाङ्करभाष्यको अध्ययन गर्दा ज्ञान हुन्छ कि जसो-गरी विना यत्नले भगवान्बाट चार वेद प्रकट भए ठीक तेंसैंगरी पुराण पनि प्रकट भएका हुन् । ऐतरेय ब्राह्मणकी उपक्रममा सायणीचार्यले आपनी भाष्यमा लेखेका छन्

कि "वेद अन्तर्गत देवासुरको युद्ध आदिको वर्णनलाई इतिहास भनिन्छ, पहिले यो असत् थियो, केही (२) थिएन, इत्यादि । जगतको प्रथम अवस्था देखि लिएर स्षिट-कियाको वर्णनलाई पुराण भनिन्छ।" बृहदारण्यक-को भाष्यमा शङ्कराचार्यले लेखेको छ कि, "ऊर्वशी-पुरुरवा आदिको संवाद स्वरुप ब्राह्मण भागलाई इतिहास भन्दछन्, पहिले असत् थियो इत्यादि, सृष्टि-प्रकरणलाई पुराण भन्दछन्।" उपर्युक्त कथनबाट स्पष्ट हुन्छ कि सर्गादिको वर्णन पुराण कहलाउदिथियो तथा ऐतिहासिक चाहि इतिहास कहलांउदिथयो । (बृहदारण्यक भाष्य २ ४।१०) । विष्णु, मरस्य, ब्रह्माण्ड आदि महापूराण-हरूमा पुराणको पाँच लक्षण लेखिएको छ । (१) सर्ग वा सृष्टि विज्ञान, (२) प्रतिसर्गे अर्थात् सृष्टि–विस्तार, लय तथा पुनः सृष्टि आरम्भ, (३) सृष्टिकी पहिली वंशा-वली, (४) मन्वन्तर अर्थात् कुन कुन मनुको अधिकार कहिलेसम्म रह्यो र उक्त समयमा कस्ता कस्ता महत्वपूर्ण घटनाहरू घटे, (४) वंशानुचरित अर्थात् सूर्यवंशी र राजाहरूको संक्षिप्त वंश वर्णन । यही पाँच बिषय पुराण-हरूमा वर्णन गरिएको पाइन्छ। उपर्युक्त पाँच लक्षण प्रचिलित अंद्वार पुराण र उपपुराणका निर्मित्त पंनि लागु, हुन्छन् । प्राचीन पुराणहरूमा केवल सृष्टि सर्बन्धी विषय-को मात्र उल्लेख भएकी थियो भन्ने कुरी पनि ठीक ही भन्ने प्रतीत हुदैन । महाभारतको आदिपर्वमा शौनक भन्दछन् कि, "पुराणमा दिव्यकथाहरू र बुद्धिमान व्यक्ति-

इस्का आदि वंशको वर्णन छ । पहिले तिम्रा पितासँग मैले ्यी कथाहरू सुनेको थिएं।" महाभारतको कथा सुनाउने उग्रश्नवाले भनेको छ कि, "पूराणहरूको आधारमा यथा-युक्त हे, महामुनि ! सर्व प्रथम म यस भार्गव वंशको वर्णन गर्दछु ।'' भन्नाको तात्पर्य यो हो कि महाभारत भन्दा पहिले जे जस्ता पुराणहरू प्रचलित थिए, तिनी-हरूमा सुष्टिको वर्णनका अतिरिक्त, "दिव्य कथा र तंश-वर्णन'' पनि विस्तार पूर्वक दिएको थियो। सम्भवतः प्राचीन पुराणहरूपनि त्यस्तै ऋषिप्रोक्त हुदाहुन्, जस्तै कि व्राह्मण आरण्यक छन् । आज यो कुरा थाहा छैन कि प्राचीन पुराणकर्ता को थिए । मनुसंहिता, आश्वलावन गृह सुत्र र महाभारतका यत्र तनका वाक्यबाट यो निष्कर्षमा पुग्न सिकन्छ कि पुराण एउटा मात्र ग्रन्थ थिएन, धेरैनै हुंदा हुन्। सबैको संग्रह वा सबैको संहिताको नाम 'पुराण राखेको होला । शिवपुराण रेबामहात्म्य (१।२३<sup>,</sup> ३०) । मत्स्यपुराण (५३।३।७) । विष्णुपुराण (३।६।१६। ३१) ब्रह्मपुराणको सृष्टि खण्डको पहिलो अध्याय । उपर्युक्त कथनको निमित्त निर्दिष्ट ग्रन्थहरू द्रष्टव्य छन्। विदव्यासले वेदको विभाजन गरेपछि यो पाँचौं वेद अर्थात् पूराणको पनि संगृह गरे।

यसपछि पुराणार्थ विशारद भगवान् कृष्णद्वैपायनले आख्यान, उपाख्यान, गाथा र कल्पशुद्धिका साथसाथै पुराण संहिताको पिन रचना गरे भन्ने विष्णु पुराणमा लेखेको छ । व्यासका सूतजातिका लोमहर्षण नामका प्रसिद्ध शिष्य थिए । भगवान् कृष्णद्वैपायनले उक्त शिष्यलाई पुराण संहिता दिए । लोमहर्षणका छ शिष्यहरू थिए, ति शिष्यहरूको नाम यस प्रकार छ, सुमित, अग्निवर्चा, मित्रायु, शीशपायन, अकृतव्रण, र सार्वाण । यिनीहरूमध्ये कश्यप वंशका अकृतव्रण, सार्वाण र शीशपायन यी तीनले रोमहर्षणसँग पढेर मूल संहिताको आधारमा एक एक पुराणलेखे । उपर्युक्त चार सहिताको सारांश संगृहगरेर पुराण संहिताको रचना गरेको हो । सवै पुराण भन्दा ब्रह्मपुराणलाई प्राचीन भनेको छ । पुराणका ज्ञाताहरूले पुराणको संख्या अद्वार निदिष्ट गरेका छन् ।

यस बाट स्पष्ट कुल्कन्छ कि कृष्णद्वैपायनले स्वयं

अट्टारै पुराण लेखेका हैनन्। यो कुरा धेरै संभव छ कि पुराण संहिताका नामले उनले जे जति संगृह गरेका थिए. अट्टार त्यसमा प्रकारका विभाग अट्ठार खण्ड हुँदा हुन्। जसका आधारमा उनका शिष्य-हरूले पुराणको रचना गरे होलान । यिनै अट्टार पुराणको परिशिष्ट रूपमा पनि उपपुराणको देखिन्छ । संकलन भएको उपर्युक्त कुराको पुष्टि पुराणहरूलाई मनोयोग पूर्वक पढनाले मात्र हुन्छ । विष्णु, मत्स्य, र ब्रह्माण्ड आदि पुराणका सृष्टि प्रिक्तिया पढे पछि ज्ञान हुन्छ कि सबै पुराण-मा एउटै कुरा एकै विषय छन्। यहाँ तक कि एक एक श्लोक मिल्दछन् । कुनै पुराणमा दुई चार श्लोक कम र कुनैमा अधिक छन्, यति मात्र अन्तर पाइन्छ । उपर्युक्त पुराणहरूको मूल आधार एउटै हो, तेसै कारणले उक्त पुराणहरूमा अन्तर धेरैनै कम देखिन आएको भन्न सिकन्छ । यसबाट यहीनै बुक्तिन्छ कि मूल कथाको विभिन्न संग्रह कर्ताहरूले प्रसंग अनुसार आफ्नो आफ्नो क्रम बांधेका हुनु पर्देछ । कमीलाई पुरागर्नका निमित्त आफ्ना रचनाहरू श्लोकवद्व गरेर थिपिदिए, त्यो पनि शृद्ध नियतले, पवित्र भावनाले कथा-प्रसङ्गको पूर्तिका निमित्त तथा संग्रहलाई रोचक पार्नका निमित्त मात्रले अरू कुनै कारण यसमा देखिदैन ।

एउटा पुराण संहितालाई अट्ठार विभागमा विभाजन गर्नाको कारण शिष्य परंपराका अतिरिक्त अरू
पनि कारण हुन सक्तछ । प्रत्येक पुराण वेग्ला वेग्लै अनुशीलन गर्नाले हरएकको उद्देश्य—साधन-विशेष हो भन्ने
कुरो यथार्थ ज्ञान हुन्छ । मूल विषय एउटै
भएता पनि हरेक पुराणमा कुनै विशेष प्रसङ्गको विस्तार
पूर्वक वर्णन गरिएको पाइन्छ। पुराणको उद्देश्य यसै
विशेष प्रसङ्गमा निहित हुन्छ। यदि यसो हुदै न होत पञ्चलक्षण युक्त एउटै महापुराण पर्याप्त हुने थियो। सम्भव
छ कि मूल संहितामा उपर्युक्त विशेष उद्देश्यहरूको
मूल थियो होला। परन्तु वर्तमान समयका पुराणहरूमा
विभिन्न संप्रदायहरूको प्रभाव परेको देखिन्छ। ब्राह्म, शैव,

वैष्णव, भागवत आदि पुराहरूका नामलेने प्रतीत हुन्छ कि यी संप्रदाय विशेषका ग्रन्थ हुन्। यो कुरा इतिहासबाट निश्चित हुन सकेको छैन कि उपर्युक्त पुराणबाट नै संप्रदाय चलेका हुन् अथवा सम्प्रदाय पहिलेने देखि थिए र उनिहरूले (२) आपनो आपनो संप्रदायको अनुकूल पुराणहरू व्यासज्यूका शिष्य परंपरा द्वारा निर्माण गराए। अथवा पछि—पछिका सम्प्रदायका अनुयायी (२) विद्वानहरूले आपनो संप्रदायको अनुकूल केहि (२) परिवर्तन तथा परिवर्द्धन गरे। यसमा कुनै संदेह छैन, किन कि पौराणिक साहित्य जैन तथा बौद्धधर्म फैलनु भन्दा धेरै समय पूर्वका हुन्, किनकि बौद्ध तथा जैन ग्रन्थहरूमा पौराणिक कथाहरू र शिव, ब्रह्मा आदि देवताहरूको नाम उल्लेख भएको पाइन्छ।

अवतारवाद पुराणको मुख्य अङ्ग हो। प्रायः सर्वे ्पुराणहरूमा अवतारको प्रसङ्ग दिइएको हुन्छ । शैवमत परिपोषक पुराणहरूमा भगवान् शङ्करका नाना अवतारका चर्चा छन्। यस्तै प्रकारका वैष्णव पुराणहरूमा विष्णुका अगणित अवतारहरूका उल्लेख पाइन्छन् । यस्तै अन्यान्य पुराणमा अन्यान्य देवता तथा देवीहरूको अवतारका -संवन्धमा प्रशस्त लेखिएको पाइन्छ । तर उपर्युक्त उल्लेख निराधार भन्न सिकदैन। शतपथ ब्राह्मणमा (१।८।१। २-१०) मत्स्यावतारको चर्चा छ । तैत्तिरीय आरण्यकमा (१।२३।१) र शतपथ ब्राह्मणमा (१।४।३।५) वतारको चर्चा छ । तैत्तिरीय संहिता (१।१।३।५) र शतपथ ब्राह्मण (१४।१।२।११) मा वराहअवतारको उल्लेख पाइन्छ । ऋग्संहिता (१।१७) तथा शतपथ ब्राह्मण (१। २।५।१-७) मा वामनावतारको उल्लेख छ । ऐतरेय ब्राह्मणमा रामभार्गवको अवतारका संवन्धमा लेखिएको छ । छान्दोग्योपनिषद (३।१७ मा देवकी पुत्र कृष्णको तथा ंतैत्तिरीय आरण्यकमा (१०।१।६) वासुदेव श्रीकृष्णको अवतारका वारेमा उल्लेख छ। अधिकांश वैदिक ग्रन्थ-हरूका मतबाट थाहा हुन्छ कि कूर्म वराह आदि अव-तारहरूको कथा जो लेखिएको छ त्यो ब्रह्माको अवतारको कथा हो । वैष्णव पुराणमा उपर्युक्त अवतारलाई विष्णुको

अवतार भन्दछन् । भविष्य आदि पुराण सौर पुराण हुन् । ती पुराणहरू मा सूर्यका अवतारहरूको वर्णन छ । मार्कण्डेय आदि शाक्त पुराणहरूमा देवीका अवतारहरूको वर्णन छ ।

शिव, विष्णु. सूर्य, शक्ति, गणेश, आदि देवताहरूको वर्णन पुराणहरूमा प्रशस्त आएको छ । उपर्युक्त देवताका कथा तथा महात्म्यले पुराण भरिएका छन् । ऋक् संहिताको पहिलो मण्डलको सूक्त २२,६५,९०, १५४—१५६, १६४,१६६ औं सूक्तमा, द्वितीय मण्डलको प्रथम तथा २२ सौं सूक्तमा, तृतीय मण्डलको ६, ५४,५५ सूक्तमा, चतुर्थ मण्डलको २, ३,१६ सूक्तमा तथा आठौं मण्डलको ६९ सूक्तमा र यस प्रकारका संयौ मन्त्र विष्णुका संवन्धमा छन् । सामवेद; यजुर्वेद तथा अथर्वे-वेदमा पिन विष्णुको महात्म्य सूचक मन्त्रहरूको अभाव छने ।

ऋक्संहितामा शङ्करको रुद्रनाम प्रसिद्ध छ । रुद्रा-ध्यायमा संपूर्ण रुद्रकोनै स्तुति छ । यही रूद्राध्याय यजु-वेंदमा शतरुद्रिको (२) नामले प्रसिद्ध छ । चारैवेदमा रुद्रको स्तुति प्रशस्त पाइन्छ । वाजसनेय संहिताको शत-रुद्रि (२) मा शिव, गिरीश, पशुपित, नीलग्रीव, शितिकण्ठ, भव, शर्व, महादेव आदि नाम छदै छन् । अथवं संहितामा महादेव (९।७।७) र भव (६।९।३।१) पशुपित (९।२। २५) आदिनाम आएका छन् । मार्कण्डेय पुराणमा र विष्णु-पुराणमा रुद्रको उत्पत्तिका वारेमा जस्तो वर्णन गरिएको छ तस्तै वर्णन शतपथ ब्राह्मणमा (६।१।२।७-१९) तथा शांख्यायन ब्राह्मणमा (६।१।१-९) तस्तै वर्णन गरिएको छ ।

सूर्यको उपासनाका नारेमा पुराणहरूमा जुनवर्णन पाइन्छन् ती अत्यन्त प्राचीन हुन् भन्न सिकन्छ, किन कि चारै वेदमा सूर्यको स्तुति र मन्त्रहरू उपलब्ध छन् । सुप्रसिद्ध गायत्रीमन्त्र स्वयं सूर्यको स्तुतिको प्रसङ्गमा छ, । आधुनिक शिक्षितहरू शिब, दुर्गाको नाम लिने वित्तिकै साधारणतया यी त अर्वाचीन देवी देवता

हुन् भन्ने कल्पना गर्ने थाल्दछन्, तर शक्तिको उपा-सना नयाँ हैन । वाजसनेय संहितामा अन्विका (२१९७) र शिवा (पे६१९) तलवकार उपनिषद्मा (२१९१–१२१४) १–२) ब्रह्मविद्या स्वरूपिणी, उमा हैमवती र तैंतिरीय आरण्यकको दशी प्रपाठकमा कन्यांकुमारी, कात्यायनी, दुर्गा, इत्यादिको चर्चा छ । पुराण वेदका उपाङ्ग मानि-एका छन् । दस्तुस्थिति यो छ कि वेदका मन्त्रहरूमा देवताहरूको स्तुति मात्र छन् । ब्राह्मणभागमा कहीं कही यंज्ञादिको प्रसङ्गमा कथा पुराणको पनि संक्षेपमा उल्लेख गरेको छ । तर विस्तारपूर्वक कथा तथा उपाखानहरू हुन् आवश्यक थियो । यसै आवश्यकतांकी पूर्तिका निमित्त पुराणहरूको रचना भएको हुन् पर्दछ ।

ऋक्वेदको प्रथम मण्डलको २२ सौं सूक्तको अर्थे स्पष्ट होओस भन्नाका निमित्त शतपथ ब्राह्मणमा (११२।७।५) एउटा उपाख्यान दिइएको छ। तेस उपा-ख्यानको भाषान्तर यस प्रकारको छ ।

"देवता तथा असुर दुवै प्रजापतिका सन्तान हुन्। उनीहरूले (२) आपसमा क्रगडा गरे, तेस कलहमा देवताहरूको पराजय भयो । विजयी (२) असुरहरूले विचार गरे कि यो पृथ्वी हाम्री हो । असुरहरूले परम्परमा सल्लाह गरेर आपसमा पृथ्वी बाँडचूड गर्ने निष्ठय गरे । असुरहरूले वृषचर्म लिएर पूर्व र पश्चिमको भूभाग नापेर बाँडन लागे। यो खबर देवताहरूले स्नेर आपसमा छलफल गरे असुरहरूले नापि (२) गरेका ठाउँमा देवताहरू पुगे । यदि सारा पृथ्वी नापेर उनि (२)हरूले मात्र हात लाए भने हास्रो के गति होला भन्ने विचारले, विष्णुलाई नेता बनाएर उक्त ठाउँमा गएर यस भागबण्डामा हामीलाई पनि अधिकारी बनाओ भने । अमुरहरूने आवेशमा आएर भने कि विष्णुले जती (१) भूभाग ढावन सक्तछन् तेती (१) जमीन हामी तिमि (२) हरूलाई दिन्छी भने। तेसं समयमी दिष्णु वामनको रूपमा गएका थिए ।

विष्णुको प्रभावमा विश्वस्त भएका देवताहरूले असुरहरूको भाइको विश्वीय गरेनन् । देवताहरू कानेखुसि
(२) गर्न लागे कि असुप्रहरूले हामीलाई केवल यज्ञ गर्न
पुने जिमन (२) मात्र दिए । देवताहरूले विष्णुलाई
पूर्विदिशा पट्टी (१) राखेर छल्दले परिविद्धित गरे ।
हे विष्णु तिमीलाई दक्षिण दिशामा गांवजी छल्दले, पश्चिम
दिशामा विष्टुप छन्दले, उत्तर दिशामा जगति छल्दले,
परिवेष्टित गर्दछो । यसरी उनलाई चार दिशामा
छल्दले परिवेष्टित गरेर अग्निलाई पूर्विदिशातर्फ राखे
र देवताहरू विष्णुको पूजा गर्दे हिडन लागे। यस प्रकार
परिश्रम गरेर देवताहरूले असुरहरूबाट समस्त पृथ्वी
हात लगाए "

पौराणिकहरू पुराणमा उल्लिखित अधिकाँश उपा-ख्यान रूपक हो भन्ने तथ्यलाई स्वीकार गर्देछन । उपर्युक्त वैदिक प्रसङ्ग जो उद्भृत गरेको छ, तेही उपाख्यान वामन पुराणमा त्रिविकम नाम गरेका वाम-नावतारको प्रसङ्गमा विस्तार पूर्वक वर्णन गरिएको छ । वामन पुराणबाट भगवान्को धेरै पटक वामन अवतार भएको रहेछ भन्ने कुरो थाहा हुन्छ । त्रिविकम-नामक वागनावतारमा उनले धुन्धुनामक असुर-लाई छलेर तीनै कदममा चौदह भुवनलाई आफ्नो अधिकारमा लिएका थिए । विशेषरूपमा कुनै आख्या-यिकाको वर्णन गर्नु वेदको उद्देश्य हैन । वेदमा विशेष उद्देश्यले जुन कुरो संक्षेपमा वर्णन गरिएको हुन्छ, पुराणमा तेसैलाई विस्तार पूर्वक आख्यायिकाको रूपमा वर्णन गरिन्छ । पौराणिक कविहरूको हातमा जति सानो विषय आइपरे तापनि जन साधारणको कौतु-हल उद्दीपन गर्नेका निमित्त सानो विषयलाई बढाएर ठूली आख्यायिकाको रूपमा परिणत कुनै आश्वर्यको कुरो हुदैन । यी महान् आख्या-यिकाहरूमा अनेक अवान्तर कथाहरूको समावेश हुनुमा पनि कुनै असम्भव छैन । यो पनि सम्भव छ कि वेदच्यासद्वारा संग्रह गरिएका साहित्य भन्दा

पहिले देखिनै परंपरागत दन्त्यकथाहरू चलेर आएका हुंदा हुन् । यी सबै उपाख्यानका इशारा जस्ता वेदमा देखिन्छत् । किनं कि वेद उपाख्यान मूलक ग्रन्थ हैन । वेदका स्थल विशेषमा उदाहरण स्वरूप पनि देखिन्छन् । वेदमा छरिएका ती उपाख्यानहरूलाई पुराणमा एकत्र गर्ने प्रयास भएको हो । यसै कारणले वेदमा भन्दा पुराणमा आख्यायिकाहरूको बाहल्य तथा विस्तार देखिन्छ । वेदको एउटा सानो प्रसङ्ग पुराणमा विपूलकाय धारण गरेर आफु स्वतन्त्र रूपमा परिणत हुन्छ । यसैले हामी वेद तथा पुराणमा समान वैलक्षण्य देख्दछौं । यसै कुरालाई लिएर हामी शेष उक्त आख्यायिकालाई, अद्भूत उपाख्यान अथवा नितान्त आधुनिक भनेर परित्याग गर्दैनौं ।

पहिले पनि ईशारा गरिएको छ कि पुराणहरूमा संप्रदायको प्रभाव परेको देखिन्छ । यव द्वीपमा शैव धर्म मान्ने जो छन्, ती सबै शैव ब्राह्मण हुन्। शिव महातम्य प्रकाशक ब्रह्माण्ड पुराणलाई तिनीहरू (२) अन्त्य गुह्य शास्त्र संक्रिएर सुरक्षित राख्दछन्। ब्राह्मण भन्दा अतिरिक्त जातलाई उक्त ग्रन्थ देखाउँ-दैनन् । उनि(२)हरूलाई यो विश्वास छ कि ब्रह्माण्ड पुराण वाहेक अरू पुराण छैनन् । उनि (२)हरूलाई अरू सत्रपुराणहरूको अस्तित्वका वारेमा कुनै खबर छैन । वास्तविक कुरो यो हो कि पहिले का सप्रदाय वादि(२)हरूले अकों संप्रदायका पुराण हेर्ने गरेका भए यवदीपका शैव ब्राह्मणहरूलाई पनि अरू सत्र पूराणको अस्तित्वका वारेमा अवश्यनै ज्ञान हुन्थ्यो । प्राचीन कालका संप्रदाय अथवा शाखाका पक्षपाति (२) हरू आपनो शाखा वा संप्रदायका शास्त्र मात्र जीवन भर अध्ययन गर्दथे र तदनुसार आचरण गर्थे । अरू शाखा वा संप्रदायका ग्रन्थहरू हेर्न रूचांउदैन थिए । यसै कारणले गर्दा यवद्वीपमा अरू पुराण पुग्न सकेनन् । जस्ता हिसावले विष्णु नाम आदिमान पुराणमा पुराषहरूका

दिइएको छ, तेस प्रकारको नामावलि ब्रह्माण्ड पुराण-मा देखिंदैन । यो कुरा नि:सन्देह भन्न सिकन्छ कि प्रत्येक पुराणमा शेष सत्र पुराणका नामावलि सबै पुराणहरूको रचना भैसकेको धेरै काल पछि समावेश गरिएको हो । स्कन्दयुराणको केरार खण्डमा स्पष्ट लेखेको छ कि अट्टार पुराण मध्ये दशपुराण शैव चार ब्राह्म दुई शाक्त दुई वैष्णव हुन् । यसै संबन्धमा शिवरहस्य खण्डान्तर्गत शाम्भव काण्डान्तर्गत स्कन्दपुराणमानै लेखेको छ, शिव, भविष्य, मार्कण्डेय, लिङ्ग वराह, स्कन्द, मात्स्य, कौर्म, वामन, र ब्रह्माण्ड यी दशपुराण भैव हुन् । उपर्युक्त समस्त पुराणको ण्लोक संख्या तीन लाख छ । विष्णु श्री मद्भाग-वत, नारदीय तथा गरुड यी चारपुराण वैब्णव हुन्, यी पुराणले महिमा गाउंदछन् । ब्रह्म तथा पद्मप्राण ब्रह्माका पुराण हुन् । अग्निपुराण अग्निको र ब्रह्मवैवर्त पुराण सूर्यको महात्म्य गाउने हुनाले उक्त पुराण सौर पुराण हो । चारै वैष्णव पुराणमा महादेव र विष्णुको साम्यता प्रतिपादित गरेको छ । तेस्ता छ तापनि ब्रह्मा आदि देवतालाई भन्दा विष्णुलाई नै महान् ठहराएको छ । ब्रह्मपुराणमा त्रिपूर्तिलाई समान भनेता पनि ब्रह्मालाई श्रेष्ठ मानेको छ र सूर्यलाई त्रिदेवतात्मक बताइएको छ । शिवपुराणका निर्माता शिवलाई ब्रह्मा तथा विष्णुका स्रष्टा मान्दछन् । वैष्णव पुराणका निर्माता विष्णुलाई शिव तथा ब्रह्माका स्रष्टा भन्दछन् । शाक्त पुराणकार भगवति (२) लाई ब्रह्मा, विष्णु, शिव तीनै देवताकी जनयित्री मान्दछन् । सौर सम्प्रदायकाले सूर्यलाईनै सबैका प्रसविता मानेका छन् ।

अद्वार पुराणको मुख्य उद्देश्य यहीनै ज्ञात हुन्छ कि ब्रह्मा, विष्णु, शिव, सूर्य, गणेश तथा शक्तिको उपासनानो प्रवार होओस र यी पाँच मध्ये उपासक कुनै एउटा देवतालाई प्रधान मानोस र शेष चारलाई गौण । पुराण प्रतिपादनको समीकरण गर्नाले यो ज्ञात हुन्छ कि परमात्माका उपर्युक्त पाँचै भिन्न भिन्न सगुण

रूप मानिइएका छन्। सृष्टिमा यिनिहरूको (२) कार्य-विभाजन बेग्ला-बेग्लै छुँ। ब्रह्माको पूजा तथा उपासना वर्तमान समयमा देखिदैन, तर यहीनै ज्ञात हुन्छ कि ब्रह्माको उपासनालाई गणेशको उपासनामा विलय गरि-एको हो।

पुराणका कथाहरूमा अनेक स्थल विशेषमा विभिन्न

भेद देखिन्छन् । यस्ता भेदलाई साधारणतया कल्प-भेदको कारणले यसो हुन आएको हो भनेर पुराणका ज्ञाताहरू सम्क्राउँदछन् । परन्तु जहाँ पुराणहरूको विरोध देखिन्छन्, भनाइमा परस्पर तेस्ता ठाउँमा त कल्पभेद अधिक उचित र प्रवर्तक भेद नै कारण सम्प्रदाय बलियो बुक्तिख ।

हिन्दू देवी देवताहरूको प्रृडखलामा गणेशको विशिष्ट स्थान रहेको छ । गण देवताको पंक्तिमा यी देवतालाई नलिइए तापनि यिनलाई गणपति भनिएबाट यिनको महानताको पत्तो हुन्छ । यिनी गणहरूका मालिक हुंदा गणेश नामले.पूजित रहे । केशव र यिनी एउटै भएको कुरा ब्रह्मवैवर्त पुराणबाट जानिएर पनि यिनको उपर्युक्त नामले सार्थंकता जँचिनुको साथै यिनी ब्रह्म स्वरूप रहेका थिए । ऐंतरेय १.२१ ले गणपति र ब्रह्मा, ब्रह्मणस्पति अथवा वृहस्पतिको वीच एकता दर्शाएको छ ।(१) गणको नेतृत्व क्षात्र शक्तिको वदला विशेष गरी बुद्धिबाटै मात्र गर्न सिकने हुँदा ब्रह्मणस्पतिलाई गणपतिको संज्ञा दिइएको हो । गणपतिलाई बुद्धिको देवताको रूपमा लिइएबाट पनि उपर्युक्त कुरोको पुष्टि हुन्छ । गणेश र कुमार कार्तिकेय मध्ये को बुद्धिमान भन्ने कुराको जाँच गर्दा गणेशले कुमारलाई हराई बुद्धि र सिद्धिसित विहे गरेको औ कुनै पनि कार्यको शुभा-रम्भ गरिनु भन्दा पहिले गणेशको पूजा आराधना गरिने वर शिवबाट तिनले प्राप्त गरेको कुरा पुराणहरूमा वर्णित छन्।(२) तारकासुर सित युद्ध गर्न जांदा गणेशको आराधना गर्न विर्सेको हुँदा विघ्न स्वरूप शिवको पिनाक धनुको ताँडो चुँडेको उपाख्यान स्वस्थानी ग्रन्थमा उल्लेख गरिएबाट(३) पनि उपर्युक्त तर्कको पुष्टि गर्दछ । यी विभिन्न आधारहरूबाट पनि गणपतिको रूपमा गणेशको विशिष्ट देवताको स्वरूप स्पष्टिन्छ । गणका मालिक हुँदा यिनको सर्वप्रथम पूजा गरिनु उपयुक्त पनि स्ताग्दछ । किनभने गणनायक हुँदा गणेशको आदर सत्कार सवभन्दा पहिले गरी तिनको आज्ञानुसार मात्र अन्य कामहरू गरिनु यथार्थताको सन्निकट भएको बुक्तिन्छ।

गणेशको गणपति नामको सर्वप्रथम प्रयोग ऋग्वेदमा भएको छ । त्यसमा उनी बुद्धिका देवता ब्रह्मणस्पति अर्थात् बृहस्पतिको साथै गणहरूका मालिक इन्द्रको अर्थमा वर्णित छन् । (४) ऐतरेय ब्राह्मणमा पनि गणपतिको सोही अर्थमा प्रयोग पाइन्छ । तर, पछि गएर गणपति शिव एवं पार्वती पुत्र भई एक स्वतन्त्र देवताको रूपमा पूजिन लागेको थियो जस्तो छान्दोग्योपनिषद् ३,१८ का घोर अङ्गिरसका चेला ब्राह्मण देवकी पुत्र श्री कृष्ण (५**)** महाकाव्यकालमा आई एकजना ग्वालाको पुत्र भई विख्यात देवताको रूपमा पूजिएको थियो । ती दुवै देवताहरूमा तिनीहरूका आफ्ना मौलिक गुणहरू सन्नि-हित थिए । ऋग्वेदमा ब्रह्महरूका स्वामी भई बुद्धि र ज्ञानका देवता हुनुको साथै गणहरूका नायक भएका गणपति पछि पनि बुद्धि र सिद्धि शक्तियुक्त भई गणनायक भएको कुरो शिव महापुराण तथा शिव पुराणबाट जानिनुको साथै गणेशका प्रहरण पुस्तक तथा कलम पनि भएको कुरा प्रतिमा शास्त्रीय लक्षगबाट विदित भई उपर्युक्त कुरोको पुष्टि हुन्छ । त्यस्तै छन्दोग्योपनिषद्मा श्री कृष्णको शिक्षा र महाभारतमा श्री कृष्णद्वारा दिइएका भगवद्गीताको उपदेशामृतमा साम्यता पाइएको छ (६) जसले पनि उपर्युक्त कुरोकै पुष्टि हुन्छ।

वैदिक कालको बाद पौराणिक कालमा आई गणेशको महत्त्वको अभिवृद्धि हुन लागेको थियो । पौराणिक साहित्यहरूमा गणेशको उत्पत्तिबारे विभिन्न प्रकारका उपाख्यानहरू वर्णित छन्। ती उपाख्यानहरू अनुसार विघ्नहरूको विनष्ट गर्नको लागि महादेव पार्वती अथवा पार्वती अथवा शिववाटै मात्र गणेशको उद्भूत भएको थियो । लिङ्ग पुराण अनुसार देवताहरूको अनुरोध पूर्ति को लागि शिवको अंशबाट निस्केको एक सुन्दर युवक पार्वतीको गर्भमा प्रविष्ट भई पछि गणेशको जन्म भएको थियो । शिवले तिनलाई विघ्नेश्वर भन्ने नाम राखी दुष्ट जनहरूको उन्नतिमा विघ्न डाली सुजनहरूको सत्कार्यमा सह-योग पुऱ्याउने कार्य सुम्पेका थिए।(७) वराह पुराणले यस विषयमा भिन्न उपाख्यान प्रस्तुत गरेको छ । देवताहरूको अनुरोधमा शिवले आफ्नो आकाशिक अंश-बाट एक सुन्दर युवकको सिर्जना गरेका थिए। शिवको यस सिर्जनामा पार्वतीको कुनै हाथ थिएन जसको कारण क्टट भएर तिनले त्यस युवकको सुन्दरतालाई डाह गर्नुको साथै तिनलाई लम्बोदर भएर गजमुखयुक्त असुन्दर युवक होस् भनी श्राप दिएकी थिइन् । फलतः सो युवक गजमुखी हुन गए। शिवले तिनलाई गणेश, विना-यक तथा विध्न राजको संज्ञा दिए । तिनी विनायक भए । सफलता तथा नायक भनेको यिनकै प्रसादमा निर्भर भयो । देवताहरूमाथि यिनको असाधारण प्रभाव स्थापित भई कुनै पनि याज्ञिक आदि कार्यहरूमा तिनको पूजा उपासना अनिवार्य गरियो । कृनै पनि कार्य गर्दा तिनलाई सर्वप्रथम पूजा नगरी गरेको कार्य असफल हुने हुन्छ । (८) गणेशको महत्ता यसबाट पनि प्रकटित हुन्छ कि अन्य सम्प्रदायहरू यथा वैष्णव आदि सित सम्बन्धित अभिलेख-हरूको आरम्भ पनि ॐ गणपतये नमः बाट प्रारम्भ गरिएका छन् । आरम्भका श्लोकहरूमा गणपितको प्रार्थना पाइन्छ जविक त्यस अभिलेखको मुख्य विषय विष्ण् मन्दिरको दान सितं सम्वन्धित छ। 🗢 मत्स्य पुराण अनुसार गणपतिको आकृतिको निर्माण हात्तिको टाउको द्वारा गरिएको थियो (९) स्कन्द पुराणले एक भिन्नी उपाख्यानलाई प्रस्तुत गरेको छ जस अनुसार दुष्टहरूलाई विनष्ट गर्नको लागि देवताहरूबाट अनुरोध गरिदा पार्वती-

ले शिवका सहयोग विनानै चार हात भएको गजम्ख गण-पतिको सृष्टि गरेकी थिइन् । (१०) शिब पुराणबाट पनि गणेशको उद्भव पार्वतीबाटै मात्र भएको जानिन्छ। तर, त्यसमा पार्वतीले तिनको सृष्टि आफ्नो एक नीजि सेवकको रूपमा गरेको कुरा वर्णित छ। पछि महादेवले अज्ञानवश तिनको शीरलाई त्रिशूलद्वारा छुटयाइएको हुंदा सेतो हात्तीको एक शीर ल्याई पुनः त्यसमा जोडेर तिन-लाई जीवित गराइ दिएका थिए (११), जसरी वीरभद्रले मारिई सकेका दक्ष प्रजावितलाई बोकाको टाउको जोडी फीर बचाई दिएका थिए। बोकाको टाउको भएको दक्ष प्रजापतिको एक मूर्ति भारतमा प्रतिष्ठापित छ । (१२) ब्रह्मवैवर्त पुराप अनुसार गणेश र कृष्ण एउटै रहेको छ । पछि शनिद्वारा गणेशको शीर काट्टिएकोले सो शीर उच्छिट्टिएर गोलोकमा गएको औ गणेशलाई हात्तिको शीर राखी पुनः बचाएको कुरा उक्त पुराणमा वर्णित छ । (१३) सुप्रभेदागम प्रत्य अनुसार गणेशको जन्म शिवर पार्वती ते गज औ गजाको रूपलिई जङ्गलमा विचरण गर्न लागेको समय भएको हो। (१४) शिवले जङ्गली प्राणीहरूको रूप लिई विवरण गरेका उपाख्यान हरू पुराणहरूमा वर्णित छन् । शिवले मृग एवं राज-हंशको रूप लिई विचरण गरेका उपाख्यान नेपाल महा-त्म्य र स्वस्यानीमा वर्णित छ । (१५) पार्वतीले वृषरूप शिवसित संभोग गरेको करा शिवको नन्दिशानुग्रह मूर्ति-को उपाख्यानले स्पष्ट इङ्गित गरेको छ । (१६)

गणेशको गणपित, एकदन्त, हेरम्व, लम्बोदर, गृहाग्रज, गजानन आदि अनेकौं नामहरू छन्। ती नामहरूमध्ये केहीका अर्थ विवेचन ब्रह्मवैवर्त पुराणले गरेको छ जुन यस प्रकार छन् (१) — गणपित नाम भाग बुद्धिको अर्थमा, ण मोक्षको अर्थमा औ पित मालिकको अर्थमा प्रयुक्त छन्। यसरी गणपित शब्दले ज्ञान मुक्तिका प्रदाताको अर्थ बुद्धाएको स्पष्ट छ। एकदन्तमा एक एउटै पर- ब्रह्मको अर्थमा औ दन्त बलको अर्थमा प्रयुक्त छ। यसरी एकदन्त शब्दले सर्वशक्ति मान परब्रह्मलाई बुद्धाएको छ। हेरम्ब नाममा हे निर्वलको अर्थमा औ रम्बले कुनै किसिमको खराबी हुनुबाट रक्षा गर्ने भन्ने अर्थमा प्रयुक्त भएको छ। यसरी हेरम्ब नामने निर्वलको रक्षक भन्ने अर्थ बुद्धाउँछ। विष्णु र शिवले दिएका रोटीहरू धेरै

खाएकोले पेट ज्यादै फुलेको हुँदा लम्बोदर नाम हुन गएको हो। गजाननका यताउता हिल्लरहने कान भक्त जनका वाधाहरूलाई हठाउनेको प्रतीक रूपमा रही बुद्धि-लाई इङ्गित गर्ने पनि छन्। गुह अर्थात् कार्तिकेय भन्दा पहिले जन्मेको हुँदा गुहाग्रज भनिएको हो। भक्तहरूलाई ग्रुभ कार्यको मार्गमा अग्रसर गराउने हुँदा गणेशको एक नाम विनायक भएको हो भन्ने भविष्यत् पुराणको कथन छ।(१८) वामन पुराणमा विनायक नामको अर्के किसिम-ले व्याख्या गरिएको छ। त्यस पुराण अनुसार नायक विना जन्मेको हुँदा तिनलाई विनायक भनि-एको हो।(१९)

गगेशका विभिन्न नामहरूको अर्थ विवेचनका आकृ-तिलाई लिएर पनि अर्थहरू केलाउन सिकन्छ। लामो शूंड तथा ठूलो कानले गणका मालिकमा टाढाटाढा सम्म-का कुरोहरू सुँध्न औ सुन्न सिकने गुण हुनु आवश्यक छ भन्ने दर्शाएका हुन्। ठूलो कपालले भाग्यमानी औ चिन्तन-शील दिमागयुक्त भन्ने अर्थलाई बुद्धाउँछ । शरीरलाई नै अमिल्दो हुनै गरी दुइटा साना साना आँखाहरू भएकोको हकमा गणका मालिक अर्थात् राजाका मन्त्रिहरू स्वरूप सहस्रनेत्रहरू हुने औ ती मन्त्रीहरू सितको मन्त्रणाविना गणका मालिकले कुनै कार्य गर्न नहुने विधान हुंदा ठूला-ठुना नेत्रहरूको आवश्यकता नभएको देखिन्छ ।। कौटिल्य अर्थशास्त्र अधि. १ अ. १५ मा यस कुरोको स्पष्ट क्क्नो भेटिन्छ ।(२०) गजानन गणपतिका वाहन स्वरूप छुचुन्द्रो भएकोको हकमा गणका मालिक छिटो छरितो हुनुको साथै करतै स्थानमा पनि प्रवेश गर्न सक्ते हुनुको अतिरिक्त कुनै पनि विध्नलाई तोडेर आफ्नो पथलाई सुगम गराउन सक्ने भन्ने कुरा दर्शाउने मनशाय राखेको स्पष्ट छ । गण-पतिको भित्रको साथै बाहिर देखिने दन्त हुनुले शासकका बाहिरको गतिविधि तिनको भित्री मनशायलाई अभिव्यक्त नगर्ने यथार्थतालाई बोध गराउने छ।

पौराणिक ग्रन्थहरूको साथै महाकाव्य, गृह्यसूत्र तथा याज्ञवल्वय संहिता आदि ग्रन्थहरूबाट पनी गणेशको वारे धरै कुरो थाहा पाउन सिकन्छ। महाभारतमा गणपित अथवा गणेश्वरहरू तथा विनायकहरू छुण्डको रूपमा देखिन्छन्। तर, गृह्यसूत्रहरूको समय तिनीहरूको संख्या घट्न लागिसकेका थिए। यही नै यकीकरणको पद्धतिले अनेकों रूद्रहरूलाई एउटै रुद्रमा सम्मिलित गराए जस्तै एउटै गाणपत्य सम्प्रदायको विकासमा टेवा पुरचाएको थियो ।(२१) मानव गृह्यसूत्रमा गणेश सम्प्रदायको आभाउ देखिसकेको थियो जुन उत्तर प्राचीनकालमा आई राम्नरी प्रस्फूटित भयो। (२२) भण्डारकरले पनि गाणपत्य सम्प्रदायको रुद्धित पाँचौ देखि आठौ शताब्दी ई. को वीच कुनै समय भएको कुरालाई स्वीकारेको छ।(२३) याज्ञवल्क्य संहितामा गणेशका विभिन्न नामहरूको वर्णन गरिएका छन्।(२४) वृह्दसंहितामा पनि कष्टदाई गण तथा विनायकहरूको वारे जानकारी पाइन्छ।(२४) पछि गएर गणेश एक अलग व्यक्तित्वयुक्त रूपमा परिणत भई रूप्तरं गणका नायक भएका थिए। यसरी शिवको साथै तिनका पुत्र पनि दुवैजना गणेशको नामले पूजित रहे।

साहित्यक सामग्रीहरूको अतिरिक्त पुरातात्त्विक आधारबाट पनि गणेशको प्राचीनता तो पतो हुन्छ । कुषाण सम्राट हुविकको एक प्रकारको मुद्रामा धनुषवाग धारण गरेका मनुष्याकृतिको हिन्दु देवमूर्ति उत्हीर्ण गरिन् को साथ ब्राह्मी लिपिमा गणेश शब्द कुदिएको छ । (२६) सम्भवतः प्रस्तुत मुद्रामा उत्कीर्ण गणेश शब्दले शिव पुत्र गणेशलाई बुकाउनुको बदला स्वयं शिवलाई बुकाएको अनु-मान हुन्छ । शिवको एक नाम गणेश भएको कुरा रामायण र्छैठौं काण्डको अध्ययनमा स्पष्टतः। जानिनुको (२७) साथै प्रतिभा शास्त्रीय लक्षणमा शिवको एक प्रकारको मूर्तिमा शिवको आयुधस्वरुप धनुषवाण हुने कुरा देखिएबाट पनि उपर्युक्त गणेश अभिलेख शिवको नामस्वरूप भएको स्पष्ट हुन्छ ।(२८) शिव–पार्वेती पुत्रलाई गणेश भनिनुको साथै स्वयं शिवलाई पनि गणेश, विनायक भनिने कुरा उपर्युक्तः रामायगको साथै अथर्वशिरस उपनिषदको अध्ययनमा (२९) स्पष्टतः जानिन्छ ।

कुमारास्वामीले गणेशलाई एक प्रकारको यक्ष मानेको छ ।(३०) डा. वागुदेव सरण अग्रवालको अनुसार गणेशका प्रारम्भिक मूर्तिहरू यक्ष रूपमें निर्मित छन्। यक्ष रूपमा गजानन यक्षको प्राचीन अंकन अमरावतीमा देख्न सिकन्छ । त्यस मूर्तिमा गजानन गणेशको सम्पूर्ण शरीर मनुष्याकार छ। तर, गजानन आकृति शूँड र हस्ति दन्तले रहित छन्। विद्वान्हरूको अनुसार सो मूर्ति गणेश मूर्तिको पूर्व रूप हो। (३२) श्री लंकाको मिहिनतले स्तूपबाट प्राप्त एक दोश्रो मूर्तिमा गणेशका दुवै पार्श्वमा उपासक रूपमा गणहरूलाई आमूर्तित गरिएका छन्। गणेश शुँड र हस्तिदन्तले युक्त छन्। पर्णम्वतानको अनुसार यस मूर्तिले भविष्यका गणेश मूर्तिहरूको लागि दिशा प्रस्तुत गरेका थिए। (३३) वाह्य रूपले हेर्दा यो अनुमान हुन्छ कि गणेशको निरूपणमा कलाकारहरूले यक्ष र नागहरूका भारी भरकम स्वरूपलाई स्वीकार गरेका थिए। गणेशका केही विशेषताहरू शिवका स्वरूपवाट पनि महण गरिएका थिए। गेट्टी गणेशको स्वरूपमा शिवका भैरव रूपको प्रभाव प्रतिपादित गरिएको स्पष्ट छन् (३४)।

गुप्तकालको प्रारम्भिक समयदेखि गणेशका मूर्तिहरू-को अत्यधिक मात्रामा निर्माण हुन लागेको थियो । त्यस समयका गणेश मूर्तिहरू विशेषतः तीन प्रकारका मुद्रामा 'देख्न सिकन्छ-स्थानक अर्थात् उभिरहेको, आसीन अर्थात् बसेको औ नृत्य अर्थात् नाचिरहेको (३५) । गणेशको प्राचीनतम मध्येको स्थानक मुद्रामा रहेको एक नग्न मूर्ति मथुरामा पाइएको छ। (३६) गणेशको अर्को एक मृण्मय मूर्ति भीतर गाँवमा पाइएको छ। त्यस मूर्तिमा गजाननलाई उडिराखेको गणको रूपमा अंकित गरिएको छ जसका शुँडले संगैको बायाँ हातका मोटक पात्रलाई स्पर्श गरिरहेको छ । प्रतिमाको ठीक वगलमा एक उड्डीयमान मनुष्याकृति छ जसलाई विद्वानहरूले कार्तिकेयको अंकन मानेका छन्।(३७) उपर्युक्त दुवै मूर्ति अनुमानित द्वितीय, तृतीय शनाब्दी ई.का हुन्। छैठौं शताब्दी ई. का आसन मुद्रामा रहेका दुई ओटा गणेश मूर्तिहरू भुमरामा पाइएका छन् । ती दुई मूर्तिहरूमध्ये एउटा द्विभुजा औ अर्को चतुर्भुजाका छन् । द्विभुजा गणेश प्रतिमाको विशेषता नाम यज्ञोपवितको साटो घंट यज्ञोपवितको प्रदर्शन गरिएको-मा छ ।(३८) उदयगिरिको गुफा नं. छ बाट पनि द्विभुजा गणेशको एक आसीन नग्न मूर्ति प्राप्त भएको छ । (३९) पहाडपुरमा पनि गणेशका अनेकौ प्राचीन मूर्तिहरू पाइएका छन्।(४०) चारौं, पाँचौं तथा सातौं, आठौं शताब्दी ई. का गणेशका मूर्तिहरू मध्य प्रदेशस्थित मल्हारमा पाइएका छन्।(४१) दक्षिण भारतस्थित वेंगी-मा तेस्रो, चौथो शताब्दी ई. को द्विभुजा गणेशको एक

मूर्ति पाइएको छ (४२) पल्लव कालीन गणेशको एकः मूर्तिमा द्विभुज गणेशलाई कमलासीन देखाइएको छ औ परिचरमा अन्य देवी देवताहरूलाई पनि चित्रित गरिएका छन्। (४३) गुंदुर जिल्लास्थित मुडुगुलबाट प्राप्त मृतिमा द्विभुज गणेशलाई शिव परिवार संगै अकित गरिएको छ 🗗 (४४) तेङ्कासीस्थित विश्वनाथ स्वामिन मन्दिरको दशभुजा लक्ष्मी गणपतिको शिलामूर्ति पन्ध्रौँ शताब्दी ई. को छ । त्यस मूर्तिले चक्र, शंख, शूल, परशु, दन्त तथा पाश, समाति राखेको छ । शुंडले कलश समातेको छ (४५) कुम्भ-कोणमको नागेश्वरस्वामिन मन्दिरस्थित उच्छिष्ट गणपतिका चारहात मध्ये तीनले परशु, पाश तथा मोदक समाति-राखेका छन् औ चारौं हातले देवीलाई अंगालो मारिराखेको छ। त्यस मूर्तिको शुंडले देवीको गुह्य भागमा स्पर्ध गरि-राखेको छ । वायाँ हातले पुष्प समातिराखेकी देवीका दायाँ हातले गणेशका गुह्य भागमा स्पर्श गरिराखेकी छिन् 🛭 (४६) नञ्जङ्गोडुस्थित उच्छिष्ट गणपतिका हातहरूले अंकुश, पाश, धनुष तथा वाण समातिराखेका छन्।(४७) नेगपटम स्थित हेरम्व गणपतिका काँस हो मूर्ति १५ औं शताब्दी ई. को छ। (४८) तञ्जोर जिल्लास्थित पट्टि-श्वरमको शिव मन्दिरका प्रसन्न गणपति बाह्रौं, तेह्रौं शताब्दी इ. को छ।(४९) हलेविड्सियत होयसलेश्वर मन्दिरको नृत्य गणपति बाह्रौं शताब्दी ई. को छ। (५०)

अनुमानित छैठौं शताब्दी ई. को काठमाडू यङ्गालहिटी स्थित मारगण उत्कीणं एक शिलामूर्तिमा मारगणको रूपमा कुंदिएको हात्तिको शीर युक्त मनुष्याकृतिलाई गणेशको आकृतिको रूपमा मान्नेहरू पनि छन्, जुन युक्ति युक्त जस्तो लाग्दैन । बुद्ध चरितम महाकाव्यमा मार भनिने कामदेव एवं तिनका विभिन्न आकृति—संगुर, वाघ, भालु, हात्ति आदिका गणहरूले भगवान बुद्धको तपलाई भङ्ग गराउने उद्देश्य लिई आक्रमण गरेको कुरा वर्गन गरिएको छ।(५१) तर, त्यस ग्रन्थमा हात्तिको मुत्र भएका भनेर उल्लेख गरेर पनि गणेश भनी कतै उल्लेख गरेर पनि गणेश भनी कतै उल्लेख गरेको छैन। जसले उक्त हात्तिको आकृतियुक्त प्राणि शिव—पार्वती पुत्र गणेश होइन भन्ने कुरा निश्चित छ। फेरि, कामदेवलाई दहन गर्ने शिव हुंदा तिनका पुत्ररत्न स्वरूप भएका गणेश कामदेवकै गणमा भए होलान् भनी मान्न गाह्रो पर्दछ। यसको साथै गणदेवता नभएतापनि गणपति भई गणनायक

गणेश मारगणको सदस्य भएको कुरा स्वीकार्य लाग्दैन। यी आधारहरूबाट उपर्युक्त हात्तिको शीरयुक्त मनुष्याकृति शिव पुत्र गणेश नभएको कुरा सिद्ध हुन्छ । अनुमानित नवौं शताव्दी ई. को गणेशको एक आसीन मूर्ति ल. पु. कोट-लाछें स्थित छत्रशैलीको मन्दिरमा प्रतिष्ठापित छ। त्यसै समयतिरको अर्को एक गणेश मूर्ति पशुपतिनाथको पश्चिम ढोका समीपस्थ प्रतिष्ठापन गरिएको छ । अनुमानित नवीं शताब्दी ई. को ल. पू. गावहालस्थित एक अभिलेखमा गणदेवको उल्लेख पाइन्छ । यी उदाहरणहरूको साथै शिव परिवारका मूर्तिहरूमा पनि गणेशका आकृतिहरू स्थानक, आसीन तथा नृत्य मुद्राहरूमा उत्कीर्ण गरिएको पाइएका छन् । राज राजेश्वरी घाटस्थित उत्तर प्राचीन कालीन एक शिव परिवार मूर्तिमा उत्कीर्ण गणहरूको वीच गणेशको आकृति कुंदिएको छ । आठौं, नवौं शताब्दी ई. को एक शिव परिवार मूर्तिमा उमामहेश्वर मूर्तिको तलतिर अन्य विभिन्न नर्तन तथा गायनमा रत गणहरूको वीच आफ्ना वाहन छुचुन्द्रो माथि नृत्य मुद्रामा अवस्थित गणेशको आकृति उत्कीर्ण छ।(५२) नेपाल संवत् १०८ तथा १३२ काल.पु. धायँबु तथा ल.पु. त्यागल गँचाननी-का शिव परिवार मूर्तिहरूमा पनि गणेशका आकृतिहरू कुंदिएका छन्। नेपाल संवत् २९४ मा लिखित पिङ्गल-मतम नामक हस्तलिखित ग्रन्थको गातामा मूषिक माथि आसीन चतुर्वांहुयुक्त गणेशको आकृति चित्रित गरिएको छ । ( ५३) काठमाण्डू ह्मय्पिमा अनुमानित १५ औं . श्रताब्दी ई. को एक गणेशको मूर्ति प्रतिष्ठापित छ जसका विभिन्न प्रहरणहरूमध्ये एक खड्ग पनि छ । गणेशको मूर्ति स्थापन गरिएको उपलक्ष्यमा राखेका दुईओटा मध्यकालीन अभिलेखहरू नेपालमा पाइएका छन्। ती दुई अभिलेखहरू मध्ये एक ल. पु चिकंवहिलमा प्रति-ष्ठापित छ जुन नेपाल संवत् ५३६ को हो औ जसमा गणेशको स्तुति गरिएको छ । सांगाको गणेशको पादपीठमा नेपाल संवत् ५७३ को लेख उत्कीर्ण छ । ल. पु. मङ्गल बजारस्थित मूछें भागममा पनि आसीन मुद्रामा अव-स्थित एक गणेशको मूर्ति प्रतिष्ठापित छ जुन नेपाल सवत् ५५८ को थियो । त्यस मूर्तिको पाठपीठमा उपर्युक्त संवत्को अभिलेख पनि कुंदिएको छ । मङ्गल वजारमै अर्को एक नृत्य मुद्रामा रहेको भव्य गणेशको मूर्ति मन्दिरभित्र प्रतिष्ठापित छ जुन अनुमानतः १७ औं शताव्दी ई. को छ। १७ औं शताब्दी कै एक गणेशको मन्दिर ल. पु. चाटमा निर्मितः छ । त्यस मन्दिरमा प्रतिष्ठापित गणेश वेतालमाथि आसीतः छ । वेतालमाथि आसीत गणेश मूर्तिको प्राप्तिले गणेश नामको सार्थकतालाई दर्शाउनुको साथै गणका मालिकको अस्तित्व तिनका गणमै आधारित हुने कुरालाई स्पष्टचा- एको छ । तिनका गणनै तिनको आसन स्वरूप छन् । आसन भनि स्थिर औ हल्लिनुमै गणनायकको भविष्य आधारित हुन्छन् ।

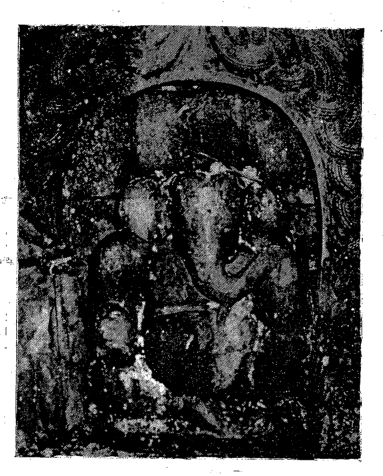
प्रतिमा शास्त्रीय ग्रन्थहरूको अनुसार गणेश प्रतिमाका विशेषताहरू मुख्यरूपले निम्न लिन सिकन्छ । गणेश आकृति विशेषतः आसीन औ स्यानक मुद्रामा हुन्छन् । पद्म, छुबुन्द्रो, सिंह, नाग तथा वेताल माथि गणेश वस्ते हुन्छन् । स्थानक गणेश द्विभङ्ग अथवा त्रिभङ्ग मुद्रामा हुनु पर्दछ । स्थानक गणेशा समभङ्ग मुद्रामा पनि हुन सिकन्छ । आसीन गणेश मूर्तिका बायाँ खट्टा पत्याएर आसनमा राखेको औ दायाँखुट्टा पत्याएर वायां जांधमाथि राखेको हुन्छ । गणेशका पेट ज्यादै फुलेको हुँदा दुवै खुट्टा एक दोश्रोमाथि पत्याएर राख्तु-को वदला अधिकांश मूर्तिहरूमा दायाँ खुट्टा लम्बमान तरिकाले आसनमाथि राखेका हुन्छन् । गणेशका शुंड दायाँ अयवा बांयातिर घुमाइएको हुन्छ। गणेशका शुंड अक्सर बार्यांतिर घुमाइएको हुन्छ । एकाध मूर्तिहरूमा मात्र गगेशको शुंड दार्यांतिर घुमाइएको हुन्छ । गणेशका अधिकांश मूर्तिहरूमा दुईओटा आँखामात्र हुन्छन् । गणेशका कुनै खास स्वरूपहरूमा त्रिनेत्र हुने कुरा आगम ग्रन्थहरूले दर्शाएका छन्। गणेशका विशेष गरी दुई, चार, छ, आठ, दग तथा सोह, सम्म हात हुने कुरा र्वाणत छन् । गणेशको पेट ज्यादै विशाल हुन्छ । छ्रातीमा यज्ञोपवितको रूपमा सर्प राखिएको हुन्छ औ अर्को एक सर्प पेटमा वाधिराखेको हुन्छ ।

गणेश मूर्तिका अनेकौ स्वरूपहरू पाइएक छन् जसमध्ये मुख्यतया निम्न छन्(४४)-

१. बाल गणपित— अरूणोदयको जस्तो वर्णयुक्त यी गणेश बालकको जस्तो आकृतिका छन् । हात्तिको शीर-युक्त यिनका चतुर्वाहुले आँप, केरा, कटहल तथा उख् समातेका हुन्छन् । यिनका शुंडले कपित्थ समातेको हुन्छ ।

- गणपतिले पाश, अंकुश कत्था, जम्बुकल, तीलको वोट तथा बाँसको लट्टी समातिराखेका हुन्छन्।
- ३. भक्ति विघ्नेश्वर-शारदी चन्द्रमा जस्तो खेत वर्णका यी गणपतिका चार हातले आँग उखुको छुप्पा, पायस-को पात्र, नरिवल गोला समातेका हुन्छन्।
- ४. वीर विध्नेश- रक्तवर्णको षोडस भुजायुक्त यी गणेश-ले वेताल, शाक्त्यायुध, धनुषवाण, तरवार, ढाल, मुद्गल गदा, अंकुश, पाश, शूल, कुन्द, परशु, ध्वज समातेको हुन्छ ।
- हेरम्व गणपति सुवर्ण वर्णका सिहासीन यी गणेश-का गजमुख पाँच शीर हुन्छन् । जसमध्ये चार ओटा शीरले चार दिशामा हेरिरहेका औ पाचौ चाहि तिनीहरूका माथि रही माथितिर हेरिराखेको हुन्छ । यिनका हातहरूले पाश, दन्त, अक्षमाला, परशु, तीन शीर भएको मुद्गर तथा मोदक समाति-राखेका हुन्छन् । अरू दुई हातहरू अभय तथा वरद मुद्रामा हुन्छन् ।
- ६. ध्वज गणपति- भयानक इर लाग्दो आकृतिका यी चतुर्वाहु गणेशले पुस्तक, अक्षमाला, दण्ड तथा कम-ण्डल् समातिराखेको हुन्छ ।
- उन्मत्त उच्छिष्ट गणपति— पद्मासनासीन रक्तवर्ण का यी गणेशका त्रिनेत्र हुन्छन् । यी गणेश कामुक देखिने हुन्छ । यिनका चतुर्वाहुले पाश, अंकुश, मोदक पात्र तथा दन्त समातेका हुन्छन् ।
- विध्नराज गणपति छुचुन्द्रो माथि आसीन यी गणेश गाढा रातो सौर वर्णका छन्। यिनले पाश, तथा अंकुश समात्नुको साथै आँप खाइराखेको हुन्छ ।
- ९. भुवनेश गणपति-श्वेत वर्ण, अष्ट भुजा यी गणेशले शंख, उखु निर्मित धनुष, पुष्पवान, भाँचेको दाहा (दन्त), पाश, अंकुश तथा वोट सहितका धान समात्ने हुन्छन् । कामदेवका प्रहरग स्वरूपरहेका उखु निर्मित धनुष तथा पुष्पवान धारण गर्ने हुँदा यी गणेशले खास विशेषता राखेको कुरा परिलक्षित . हुन्छ ।

- २. तरुण गणपति- रक्तवर्ण युक्त तरूणाकृतिका यी १०. हरिद्रा गणषति (रात्रि गणपति)-चतुर्वाहुयुक्त त्रिनेत्र-धारी यी गणश वेसार (हरिद्रा) वर्णका हुनुको साथै पीत वस्त्र लाउने हुन्छन् । यिनका चार हातहरूमा पाश, अंकुश, मोदह तथा दन्त हुन्छन्।
  - ११ भालचन्द्र गणपति– ब्रह्माण्ड पुराण अनुसार श्रापको कारण चन्द्रमाको प्रकाश क्षीण हुन लागेको हुँदा तिन-को रक्षाको लागि गणेशले चन्द्रमालाई आफ्नो भालमा तिलकको रूपमा लगाएका थिए। यसैले भालमा चन्द्रयुक्त गर्भशलाई भालचन्द्र गणपति भनिन्छ ।
  - १२. सूर्पकर्न गणपति ऋषिहरूद्वारा श्राप दिई दा अग्नि निभ्न लागेको हुँदा करूणावश गणेशले आफ्ना कानले हम्काई निभ्न लागेको अग्निलाई पुनः जीवनदान दिएको हुँदा तिनको उपर्युक्त नाम हुन गएको हो।
  - १३. प्रसन्न गणपति पद्मासनमा स्थानक मुदामा रहेका अरूणोदयका सूर्य जस्तो रातो वर्णका यी गणेश सोको भई सिधा उभिरहेका अथवा शरीरका केही भागहरू मोडमाड गरी उभिराखेका हुन्छन्। कुनै प्रत्यमा यो मूर्ति अभङ्ग मुद्रामा औ कुनैमा सममङ्ग मुद्रामा हुने कुरा वर्णित छन्। यी देवताले रातो पोशाक लाएका हुन्छन् । चतुर्भुजायुक्त यी देवताका एक हातले अकुश तथा अर्होने पाग समाति राबेका हुन्छन् । वाँकी दुई हात अभय तथा वरद मुदामा हुन्छन् अथवा तिनीहरूने दन्त तथा मोदक समातिराखेका हुन्छन्।
  - १४. वृत्त गणपति-अष्ट अथवा चतुर्भुजायुक्त यी गणेश नृत मुद्रामा हुन्छन् । यिनका आठ हात मध्ये सातले पाश, अंकुश, रोटी कुठार, दन्त, वलय तथा अङ्गुलिय समातिराखेका हुन्छन् औ वाँकी एक हात खुल्ला आकाशमा हुन्छन् । सुवर्ण वर्णका यी गणेशका वायाँ खुट्टा केही मोडेर (ठुकाई) पद्मासनमा राखेका हुन्छन् । औ दायाँ खुट्टा पनि केही मोडेर हावामा अडचाइएको हुन्छ ।
  - १५. एकदन्त गणपति– ब्रह्माण्ड पुराणमा वर्णित उपा-ख्यान अनुसार परशुरामद्वारा यी गणे ग्रका वार्या दाँत भाँचिएको हुँदा यिनी एकदन्त हुन गएको हो टर, प्रस्तुा उपाख्यानमा वर्णि। वर्णनको विपरि । यिनका अधिकांश मूर्तिहरूमा दायाँ दाँत देखिदै।न्।



पाटन ढोका समीपस्थ मन्दिरभित्र प्रतिष्ठापित गणेश



लिज्युर वादेफल टोल स्थित एक चोक भित्र प्रतिष्ठापित गणेश



मुङ्गल बजार मूछे आगम स्थित गणेश

- १६. शक्ति गणपति यस किसिमका गणेशकी अन्तर्गत लक्ष्मी गणपति, उच्छिष्ट गणपति, महागणपति, ऊर्ध्व गणपति तथा पिङ्गल गणपतिहरू पर्देछन् —
  - (क) लक्ष्मी गणपति- अघीर शिवाचार्य लिखित कियाकनो द्योति ग्रन्थमा यी गणपतिका प्रति-मा लक्षण यसरी दिइएको छ- खेत वर्णका यी गणेश अर्ध्यभुजायुक्त छन् । यिनका हातहरूले सुगा, अनार, पद्म, अंकुश, पाश, कल्पकलता, वाण नामक बोटको कली (अंकूर) तथा लील मणियुक्त सूवर्ण कलश समाति राखेका हुन्छन्। यिनका शुंडबाट पानी विगराखेको हुन्छ । उप-र्युक्त ग्रन्थमा वर्णित वर्णनको विपरित मन्त्र-महोदधि ग्रन्थमा यो गणपतिका प्रतिमा लक्षण यसरी दिइएको छ-चतुर्भुज त्रिनेत्रधारी सुवर्णवर्णका यीगणपतिले चक्र तथा दन्त समातिराखेका हेन्छन् । एक हात अभय मुँद्रामा हुन्छ । लक्ष्मीका एक हातले गणेशलाई अंगालो मारिराखेका हुन्छन् औ दोश्रोमा पद्म हुन्छ ।
  - (ख) उच्छिष्ट गणपति क्रियाक्रमो द्यौति ग्रन्थ अनुसार चतुर्भुजा यो गणपतिले कमल, वीणा, अक्षमाला, तथा अनार समातेका हुन्छन् । मन्त्रमहोदधि प्रन्य अनुसार रातो-रातो रंगका यी गणपति पद्मासनमा अवस्थित रही आपनी शक्ति संबर्धपा नग्नदेवी सितं कीमुत्सुक ढेाँचा-मा वसेका हुन्छन्। उत्तरकामिकागम ग्रन्थले यी गणपतिको वारे विस्तृत रूपमा वर्णन गैरिकी छ । प्रस्तृत ग्रन्थ अनुसार त्रिनेत्रधारी कृष्ण वर्णका चतुर्वाहु यी गणेश आसीन मुद्रामा हुन्छन् । यिनका शीरमा रन्नमकुट पहिरेको हुन्छ । यिनका हातहरूले पाश, अंकूश तथा उखु समातिराखेका हुन्छन् औ वाँकी एक हातिले काखमा वसेकी नग्नदेवीको गृह्य भागमा स्पर्श गरिराखेको हुन्छ । काखमा वसेकी विघ्नेश्वरी नामकी द्विभुजायुक्त ती देवी सबै किसिमका गहनाहरू लाएकी हुन्छिन्। ग्रन्थ-हरूमा वर्णित वर्णन औ खास मूर्तिहरूमा देखिएका उच्छिष्ट गणपतिका आकृतिहरूमा

- यथेष्ट मात्रामा भिन्नताहरू पाइएका छन्।
  तर, विशेषतः प्रस्तुत गणेशका मूर्तिहरूमा
  एकजना नग्नदेवी तिनको काखमा अवश्य
  हुनु पर्देछ। गणेशका हातहरूले पाश, अंकुश
  तथा लड्डु समातिराखेका हुन्छन् औ बाँकी
  हातले काखमा वसेकी देवीको चाकनिर अंगालो
  मारेको हुन्छ । सम्भवतः गणेशका हातको
  वदला शुंडले देवीको गुह्य भागमा स्पर्श गर्ने
  हुन्छन् । काखमा वसेकी देवी पनि एक हातले
  पद्म पुष्प समाती दोश्रोले गणेशको गुह्य भागमा
  छोइराखेकी हुन्छन् ।
- (ग) महागणपति— रातो वर्णका यी गगपितका दश भुजा हुन्छन् जसले पद्मपुष्टा, अनार, रत्नादि जिंडा कलश, गदा, भाँचेको दन्त, ऊखु, धान को वोट तथा पाशहरू धारणा गरेका हुन्छन्। विनका काखमा बसेकी देवी श्वेत वर्णका छन् औँ तिनले कमल समातेको हुन्छ।
- (घ) उध्वर्गणपित-सुवर्ण वर्णका षडभुजा यी गण-पितका पाँचहरूले कह्लार पुष्प, धानको वोट, ऊखु निर्मित धनु, वाण तथा दन्त समाति-राखेका हुन्छन् औ बाँकी एक हात आफ्नी शक्तिको चाकनिर स्पर्श गरिराखेको हुन्छ । देवी विजुलीको जस्तो वर्णकी छिन् ।
- (ङ) पिङ्गल गणपति षडभुजा यी गणपतिले आँप, कल्पतृक्षका फलको छुप्पा ऊखु, तिलको वौट, मोदक तथा परशु समातिराखेको हुन्छ। यिनको समीपमा लक्ष्मी वस्तिछिन्।

विध्नेश्वर प्रतिष्ठा विधि ग्रन्थ अनुसार अस्ताउन लागे-को सूर्यको जस्ती रातो वर्णयुक्त डरलाग्दो आकृतिका शक्ति गणपित हरित वर्णका शक्ति संगै पद्मासनमा अवस्थित हुन्छन्। गणेशले शक्तिको कम्मरमा अंगालो मारिराखेको हुन्छ। तर, गणेश र शक्तिका चाकहरू एक दोश्रोसित स्पर्श गरेका हुँदैनन्। गणेशले पाश तथा वर्ष्य समातेको हुन्छ।(५५) मन्त्र महार्णव ग्रन्थ अनुसार शक्ति गणेशले दन्त, अंकुश, पाश, अक्षमाला समातिराखेको हुन्छ औ शुंडले मोदक समातेको हुन्छ। गणेशको संगै गहनाहरू लाएकी देवी वस्ति छन्। देवीले सुन जडेको लुगा लगाएको हुन्छ। (५६) वृहत्सि हिता ग्रन्थ अनुसार, गजमुख, प्रलम्बजठर औ एक दन्त गुक्त गणेश हायमा फरश, मूलक कन्द, तथा नील दल कन्द धारण गर्दछन्।(५७)

उपर्युक्त विभिन्न वर्णनहरूबाट गणपतिको आराधना-को प्रारूप वैदिक काल देखिन भइसकेको कुरा सिद्ध हुन्छ । तर, गणपतिको पूजा उपासनाको व्यापक पुत्रवार गुणुतकाल अर्थात् उत्तर पाचीनकालदेखि अएको थियो । पद्मगुराणमा गाणपत्य सहित पश्च सम्प्रदायको वर्णन गरिएबाट उक्त कुरोको पुष्टि हुन्छ।(५६) पश्च सम्प्रदायको पूजा उपा-सना अद्यापि यहाँ प्रचलित नै छ। नेपाल संवत् ६९४ को चाङगुको अभिलेखमा पश्च सम्प्रदायको उल्लेख पाइएको छ।(५९) यसको अतिरिक्त कुनै पनि याज्ञिक आदि कार्य-हरू गरिनु भन्दा पहिले गणेशको पूजा गरिनु पर्ने विधान छ। यी आधारहरूबाट गणेशको पूजा उपासनाको वहुलता स्पष्टिन्छ। अनि गणेश विभिन्न धार्मिक सम्प्रदायहरूको वीच एकताको प्रतिमूर्ति रही राष्ट्रिय सांस्कृतिक एकताको प्रतीक छ। अस्तु।

### टिप्पणी

- A. T. A. G. Rao; Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, 1968 A. C., P. 45.
- 2. T.A G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, 1968 A. C., P. 61,62, 40-41, 42-44
- ३. स्वस्थानी
- ४. ''गणाना त्वा गणपति हवामहे कवि कवीनाम् उपम-श्रवस्तमम् ।

ज्ययेष्ठराजं ब्रह्मणां ब्रह्मणस्पत आ नः श्रृण्वन्नूतिभिः सोद सादनम् ॥

#### -ऋ. २1२३19

"निषु सीद गणपते गणेषु त्वाम् आहुर् विप्रतमं कबीनाम् ।

न ऋते त्वत् कियते किंु.चनारे महाम् अर्क मधवज् चित्रम् अर्चे॥"

#### -雅. 90199718

A.C. Bose: The Call of the Vedas, Bharatiya Vidya Bhavan, Bombay, 1960 A. C., P. 119-120

5. J. N. Binerjea: Development of Hindu Iconography, 1941 A.C., P. 84

- R. C. Majumdar: The Age of Imperial Unity, Bharatiya Vidya Bhavan, Bombay, 1953, P. 433
- 7. T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconogragpy, Vol. 1 Part 1, P. 35-36
- 8. T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 40-41
- इंडियन एन्टीक्वेरी भाग १, पृ. २८८; वासुदेव उपा-ध्यायः प्राचीन भारतीय अभिलेखोंका अध्ययन, ई. सन् १९६१, पृ. १३७
- 9. T.A.G. Rao:, Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 41
- T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 41-44
- 11. T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1, Part 1, P. 36-38
- 12. T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 2 Part 1, P. 139, Plate XLV, Fig. 1

- 13. T.A G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 45-46
- 14. T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 44-45
- १५. स्वस्थानी; नेपाल महात्म्य; हरिराम जोशी: उत्तर प्राचीन कालीन मुद्रा, वि. सं २०३३, पृ. १४०
- 16. T.A.G. Rao: Elements of Hindu Icono: graphy, Vol. 2. Part 1, P. 212-213; हिर राम जोशी: उत्तर प्राचीन कालीन मुद्रा, वि. सं. २०३३; पृ. १४०
- 17. T.A.G. Ruo: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 46-47
- 18. T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconography. Vol. 1 Part 1, P. 47
- 19. T.A.G. Rao; Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 47
- २०. "आसन्नैः सह कार्याणि पश्येत् अनासन्नैः सह पत्र-संप्रेषणेन मन्त्रयेत ॥५९॥

इन्द्रस्य हि मन्त्रिपरिषदृषीणां सहस्त्रम् ॥६०॥ स तच्चक्षुः ॥६९॥ तस्मादिमं द्वचक्षं सहस्राक्षमाहुः ॥६२॥ -कौटलीय अर्थशास्त्र, अधि. १ अध्याय १५

कौटलीय अर्थशास्त्र, मेहरचन्द्र लक्ष्मणदास, अध्यक्ष संस्कृत पुस्तकालय, लाहौर, ई. सन् १९२५, पृ. ५३

- 21. R. C. Majumdar: The Age of Imperial Unity, 1953 A.C.; P. 469
- 22. R C. Majumdar: The Classical Age, 1962 A. C., P. 449.

23.

- 24. R.C. Majumdar, The Classical Age, 1962 A.C., P. 449
- 25. R. C. Majumdar: The Classical Age, 1962 A. C., P. 449

- 26. D.C. Sircar: Select Inscriptions, University of Calcutta, 1965 A. C., P. 161;
  J. N. Banerjea: Development of Hindu Iconography, 1941 A.C., P. 138
- २७. "गनेशो लोकशम्भुश्च लोकपालो महाभुजः । महाभागो महाशूली महादंष्ट्री महेश्वरः ॥" —रामायण, छैठौं काण्ड
  - J. N. Banerjea: Development of Hindu Iconography, 1941 A C., P. 138
- २५. 'शिवको किरातार्जुनीय मूर्तिको चारै हातमा क्रमशः धनुष, वाण, परशुर मृग हुनु आवश्यक छ ।

हरिराम जोशी: उत्तर प्राचीन कालीन मुद्रा, पृ. १४३; T.A.G. Rao: Ele. of Hindu Icon., Vol. 2 Part 2, P. 111

पेरिय पुराण ग्रन्थमा शिवले विराट रूप लिई वाणद्वारा अमृत घट फुटालेको कुराको वर्णन छ । हरिराम जोशी: उत्तर प्राचीन कालीन मुद्रा, पृ. १४३;

J. H. Dave; Immortal India, Vol. 2, P. 124-125

चम्पाको एक अभिलेखमा शिवको त्रिपुरान्तक मूर्ति-मा शिवका प्रहरणका रूपमा धनुष, वाण, आदि हुने कुरा वर्णित छन्।

'सावित्रीज्यासनाथ प्रणवदृढ धनुर्मुक्तत्राणारिवाणं (७) कृत्वा सोमोक्पुङखं स्फुरदनलमुखं सारथीडाविरिन्चम् । अष्टार्ढं ब्रह्मधुर्यं सकलसुरमयस्यन्दनं विष्टपानां (८) शाम्त्यर्थं येन दाहो युगपदिष पुरा त्रैपुराणां पुराणां ॥"

- चम्पाको अभिलेख, सातौँ शताब्दी ई.

हरिराम जोक्षी: उत्तर प्राचीन कालीन मुद्रा, पृ.१४४; R. C. Majumdar: Champa, 1927 A. C., P. 32

गोपिनाथ रावले त्रिपुरान्तक मूर्तिको एक चिष्व प्रका-शित गरेको छ जसमा शिवको हातमा धनुष, द्वाण, स्पष्ट रूपले देखिन्छ। T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconogra- ४२. नवभारत टाइम्से-२ नवमंबर १९७४ phy, Vol. 2 Part 1, P. 170, Plate XXXVIII

ऋ देदमा रहलाई धनुष धारण गर्नेको रूपमा वर्णित ४४.

"इमा रुद्राय स्थिरधन्वने गिरः क्षिप्रेषवे देवाय स्वधान्वे ।

तिग्मायुधाय भरता वेधसे अषाहलीय सहमानाय श्रुणोत् नः ॥"

#### 一颗. ७।४६

हरिराम जोशी: उत्तर प्राचीन कालीन मुद्रा, पृ. १८२; राहुल सांकृत्यायन: ऋग्वेदिक आर्य, ई. सन् १९५७, पृ. ४९० रुद्रलाई धनुर्धर नामले अभिहित गरिएको अथर्व वेद १।२८ मा स्पष्ट पाइन्छ । शतपथ ब्राह्मण ९।१९।९ यिनको लागि धनुष, वाण, गदा आदिको तिर्देश गर्दछ ।

हरिराम जोशी: उत्तर प्राचीन कालीन मुद्रा, पृ. १४३ R.C. Maj imdar: The age of Imperial Unity, P. 469

३०. नवभारत टाइम्स (दैनिक)-२ नबम्बर १९७४

39.

३२.

३३.

₹8.

35. R. C Majumdar; The Classical Age, P. 450

36.

37. नवभारत टाइम्स-२ नवम्बर १९७५

38. R. C. Majumdar: The Classical Age, P. 450 नवभारत टाइम्स-२ नम्बर १९७४

३९. नवभारत टाइम्स-२ नवम्बर १९७४

40. R. C. Majumdar: The Classical Age, P. 450 41. The Sunday Standard (Daily)- 6 July 1975

**٧**3.

45. T.A G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 64, Fig. 1

46 T. A. G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1 Part 1, P. 64-65, Plate XI Fig. 2

47. T. A. G Ra: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1, Part 1, P. 65, Plate XII

48. T. A. G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1, Part 1, P. 65-66, Plate XIII

49 T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1, Part 1, P. 66, Plate XV

50. T.A G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1, Part 1, P 65-67. Plate XVI

५१. महाकवि अश्वघोषः बुद्ध चरितम्

52. Dr. N. R. Binerjea; Nepalese Arts, M.M.G Dept. of Archaeology, 1966 A. C., Plate XIII, Fig B

53 CPMDN, II, P. 69; Dr. D. R. Regmi: Medieval Nep II, Part 1, 1935 A.C., P. 624

54 T A.G. Rao; Elements of Hindu Iconography, Vol. 1, Part 1, P. 51-61

55. T.A.G. Rao; Elements of Hindu Iconography, Vol. I, Part I, P. 56

56. T.A.G. Rao: Elements of Hindu Iconography, Vol. 1, Part 1, P. 56-57

५७. "प्रमथाधिणे गजम्खः प्रलम्बजठरः कुठारधारी स्यात्। एकविषाणो बिभ्र मूलककन्द स्नीलदलंकन्दम् ॥ ५८॥ "

-बृहत्संहिता, अ. ५९

वराहमिहिरः बृहत्संहिता

४८. ''सौराश्च शैव गाणेशा वैष्णावाः शक्तिपूजकाः ।

मामेव ते प्रपवन्ते वर्षाम्भः सागरं यथा ॥

एकोऽहं पश्चधा भिन्नः क्रीडार्थं भुवनेऽखिले ॥''

### –पद्मपुराण

हरिराम जोशी: नेपालको प्राचीन अभिलेख, ने. रा. प्र., प्र., २०३०, पृ. १८५

५९. "शैवाः शम्भुधिया गणेशपथगा विध्नेशबुद्ध्या पुनः, सौराः सूर्य्यधिया च वैष्णावगणा गोविन्द बुद्ध्यापि च । शाक्ताः (शक्तिधिया भजन्ति स) ततं य सर्वदेवेश्वरं, स श्रीमान् श्रियमातनोतु भजनां सर्व्वातिरिक्तो हरिः॥७॥"

-चा अगुको अभिलेख, नेपाल संवत् ८१४

हरिराम जोशीः नेपालको प्राचीन अभिलेख, ने. रा. प्र.प्र., पृ. १८४

# ऐतिहासिक पत्रस्तम्भ

[वि. सं. २०३२ कार्तिकमा सेती महाकाली अञ्चलको ऐतिहासिक सर्वेक्षण भ्रमणमा श्री शङ्करमान राजवंशीले पढी ल्याउनु भएका केही अभिलेखहरूको उतार पाठ क्रमशः तल दिइन्छ —सम्पादक]

### डोटो शिलगढी शैलेश्वरी मन्दिर अगाडिको घण्टाभिलेख

( 9 )

श्री शाके १८२७ मा डोटि वुढानि गाउँ वस्ने अनि-रूद्र पनेरुले श्री इष्टदेवता सिलदेवी- चढाएको घंटा धानि ------मिति.....

(२)

श्री शिलादेवी पृतये डीठा रघुनाथ उपाध्यायेले चढा-याको श्री शाके १८३९ श्री सम्वत् १९७४ साल मिति चैत्र सुदि ६ रोज शुभम् जेठे सुठ सुनारले वनायाको

(₹)

४१ साल आश्विन गुदि = रोज ७ श्री शिलादेवी पृति गरी डिठ्ठा वक्तवार वस्न्यात क्षेत्रिले चह्नायाको घंटा

(8)

श्री शाके १८४५ सम्वत् १९८० कातिक सुदि १५ रोज ६ मा डोटी रुपाल रंचुलाका काशिराम विरभद्र कृष्ण दत्त मु. वासुदेव जोसीले श्री सिलादेवीलाई पृति गरी अर्पण गरेको घन्टा शुभम् ( 및 )

स्वस्ति श्री सम्बत् १८९५ साल निति वैशाष सुदी ३ रोज ७ मां श्री २ सिलदेखि प्रिति गरि सुवार नरनमस्त साहा धनदेवीले चढायाको घंट हो शुमम

(६)

शिलगढी इन्द्रचोक शिवमन्दिरको घन्टाभिलेख

सम्बत् १९०५ साल मिति वैशाख शुक्ल ३ रोज १ मा श्री शिवप्रीति गरि श्री काजी कुलमान् सिद्धा वस्त्यातले चह्नायाको घन्टहो शुभम्

(७)

### शैलेश्वरी मन्दिरको घन्टाभिलेख

सम्वत् १९४३ साल कार्तीकशुदि १३ रोजमा श्री सहिलेश्वरि माइप्रीती गरि सीलगढि षलंगा वस्न्या माहान्त चुनाराले चढायाका घन्टा

(5)

श्री शाके सम्वत् १९६९ साल मिति कार्तिक शुदि २५ रोज १ मा जिल्लै चौकि सिलगढि षलंगा वस्ने साहु हर्कमानको जिल्लै थलारा दौडरामध्ये मेल्मा गाउँ वस्ने कालु वोगटी जाना २ ले मित्यारि लगाउंदा श्री शैले शोरि देवीलाई चढायाको घन्टा शुभम्

#### (९)

श्री चन्दनादिशिखरिस्यत शंभूरूपाप्रीत्ये शरादिन अभू १९७५ मित विक्रमाव्हे श्रीशारदीय नवरात्रि शिवस्य भानो वारे तियौ सुसमये सुमुहूर्तं ये श्री शेलेश्वरी नेपाल राज्या-न्तरपूर्व लमजुंग्रामोद्भव श्री रघुनाथ नाम्ना डिट्टितिमानो-ल्लासितेन घंटापितेयं द्विजवर्यकेण

#### (90)

श्री शैलेश्वरी प्रीति गरि शैरण नेपाल भादगाउबाट आई सिलगढि मल्लो वजारवस्ने साहु राजमान श्रेष्ट याछे आफ्ना छोराछारि नाति नतिनाका जयेक वस भनि चढायाको घंटा इति सम्वत् १९७५ साल सुदी ५ गते २३ वार ४ मा शुभम्

#### शिलगढी देवीधाराको अभिलेख

#### श्री शैलेश्वरी देवी (१)

श्री शाके १८३२ सम्वत् १९६७ साल भाद्र शुदि ९ रोज २ मा नैपाल सहर भादगाउँवाट आई डोटी सिलगढि वजार वस्न्या फौजदार गन्ना रापेठा पौत्र राइटर हर्क नारायेण जेष्ट पुत्र साहु दीर्घनारायण श्रेष्ठले धर्मभिक्ति निमित्त ... १... प्रीतये गरी वनायाको देवी धारा शुभम्

#### राजस्तुति । आशावरि ॥

भक्तिपूर्वक वनाये श्री देवी धारा।
पूर्वाङ्गविधिसे पूजन कियो गणपित ब्राह्मणद्वारा
सम्वत् उनिस सौ स्नतसत भाद्र अश्वईशदिनचन्द्रवारा
नवमी शुक्लमूल नक्षत्र कुभलगनमें सारा
सर्व औषधि सप्तमृत्तिका गंगाजल पंचरत्नद्वारा
वास्तु लगाई स्तुति कि ओ हे जगदम्बिके दारा
तिन त्रिलोकि शैलेश्वरि देवि नमो नमो येति हजारा
सिलगडिवासी दीर्घनारायण हुँ मै दास तुमारा
येह लोक मेरि सुफल नीसानि परलोकराज्ये उगारा
श्री देवी धारा

#### शिलगढी रानीधाराको अभिलेख

स्वस्ति श्री मद्राज कुमार कुमारात्मज श्रीलेफ्टिनेन्ट कर्नेल... विक्रम वाहादुर राणावहादुर संवत् १९४१ साल आश्विन वदि ७ रोज ६ मा आफ्ना जेठा रानी स्वर्गे भयो ...रानीका निमित्त संवत् १९५२ सालमा बनेको धारा गुभम्

#### शिलगढी रानीधाराको अभिलेख

श्रीगणेशाय नमः आसीन्नेपालदेशे नृपकुलजनितः खङ्गवाहा-

खड्गे नष्टोवसिष्टो विशदि शिविगतः सन्तु

सद्यो हि यस्य ।**१।** वज्जनि जानसास्य स्ति विकासम्ब

तज्जिन जगवहादुर इति विदितप्राय-नेपालराज्ये

साहायेनास्यपूर्व कुलजवसितः श्री चितौर-गढे भूत्।

श्री खड्गवहादुरतश्च तस्मान्दभूव महा-र्णवरत्नाभिशाली

तेजोभिरापूर्गादनेतरत्वाच्छ्रीतेजवाहादुर नामशाली ।।२।।

श्रीमच्चीनपुरी हिमालयतटैर्य दुर्गमास्त्युत्तरैः मर्त्यो यमगतो निवर्तति यवैर्यस्याधिरायु-

र्नृपाः 🖡

मन्वन्तन्तृपलभमान महितो यद्गच्छता पद्धतिः

कृत्वा येन सुशान्तकेन परता यत्कीर्तिशुभा ह्युदक् ॥३॥

तस्माद् बभूव रणिवकम संज्ञको यो वाण्योपि पत्यसती रत्यिधकापि नाथ । नेपालदेशपितना प्रसमीक्ष्य तस्य श्रीचीनदेशपित संघसि तोषकेण ।।४।। श्रीमत् वर्गसमानके नृपतिना संप्रेषितश्चीनके गत्वा भूपितना गिरीशपितना यत्राधि-राजाविराट ।

सख्य नेन चकार तस्य सुगुणैः प्रीतऋः तस्मान्महत् माने चीन सपूर्ववंक्षितिपति सलक्ष्यवान् श्रीयूतम् ।।५ । नेपालराज्ञः सुमहत् प्रशस्ति तिस्तार्य तस्माच्च महत्तमानं लब्ध्वा द्विवारे हि परावृतो सौ नेपालदेशे निजराजधान्यां। यो विद्वेषाधिकारे नृपसुखंतुलितराजराजा च तस्मात् संप्राप्योत्रागतोसौ वहुगुणसुयुत स्त्री समेत .. पमध्या ।। तत्पत्नी या नपतिसमगुण संधता श्रीपिति लक्ष्मीत्ल्यसुरूपा प्रथमवयसि नमपविताय तस्या भूपं चाङ्क हिमालतूल्यसपद श्रीविकमसौ सा श्री सीताजलमध्यगस्यसुमहो योगेश्वर-स्याग्रतः ॥ प्राण: स्वर्ग तत्पराशरहतौ तन्निर्मिता धारा जीवनजानुकटय सुहितसंजीवनं प्रापताम् ।। श्रीमच्च.....पारोसौ.....संज्ञकः अत्रत्यान मनुना सर्वान् संप्रार्थयति सः जयति ....सकल ज-...करणा स्विहित ।। .....वै विधिसुवहुधोपि भवद्भि संसेव्या परकृतिगुणाकर्षनिपुणैः सदा रक्षा कार्या परकृतिसु तद्धर्मनिपुणैः। निर्माणमस्या द्विजपङ्क भूमिते विक्रमार्कस्य शके मधौ सिते पक्षे तिथौ श्री गुरुपुष्ययोगे योगेषु.....

# शैलेश्वरी मन्दिर अगाडि मुक्तिपौवाको अभिलेख

श्री सम्वत् १९८३ सालमा श्री ले. क. वाहादुर सम्सेर जङ्गवाहादुर राणाका श्रीनानी धर्मकुमारी देवीले श्री परमेश्वरीप्रीयते अर्पण गरि चढायाको मुक्तिगौता

# शैलेश्वरी भण्डारमा रहेको तामाको भाडाको अभिलेख

स्वस्ति श्री गणेशाय नमः ।। साल ५५ मा सिलगढी

षलंगाभित्र उषाल पषालको माहामारी रोग आउदामा श्रीचौतिरिया जानसाह श्रीकपदान नरभंजन साहि श्रीलक्ष्य-वीर साहि श्री सुव्वा पूर्णचन्द्रसाहि वरषपल्टनका पगिर लगायत रणसादल कपिनका साहा रहन्या जागि-या ढाऋया लाजिमा वजारि गैहले रोगशांति निमित्त श्री चौतिरया जानसाहा मार्फत अक्षता भिजउन्या उभका तोला १२२। पूजाको पिलया तोला १०।१ चंदनषेरितोला ५ श्री शिलदेवीलाइ चहायाको येस्मा जस्को लोभानि पापानि गरि मास्नामा पस्ला उस्लाई पंच महापातक लाग्ला।

### हांलेश्वरी भण्डारमा रहेको चाँदोको छाताम। लेखिएको अभिलेख

श्री शाके १८११ मा श्रीलादेवीको छाता १ के तोला २४३

डोटी शिलगढी कोतव्यारेकमा रहेका पुराना तोपहरूमा लेखिएका अभिलेख

३ नं. तोपमा-

स्वस्ति श्री सम्बत् १८७४ साल वैशाखवदि १२ रोज १ शुभम्

२ नं. तोषमा

स्वस्ति समत् १८५४ साल श्री श्री श्री महाराजे रण-वहादुर शाह वहादूर सम्सेरजङको तोप मार्फत् कोकिल षवास श्री देवीदत्त कम्पनी तोप १

#### ६. नं. तोपमा

स्वस्ति श्री सम्वत् १८७४ साल वैशाष वदि ३ रोज ६ शुभम्

डोटी शिलगढी कोतव्यारेक कालीजंग गुल्मको घरको भित्तामा रहेको शिलालेख

स्वस्ति श्री शाके १७६६ सम्बत् १९०१ साल मिति माघ शुद्धि ५ रोज ३ मा श्री म चौतरिया दक्षसाह हो पालामा पटामिनी समेतको तयारी वन्याको हवेली हो शुभम्

#### डोटी कोतव्यारेक गोरखनाथ अगाडिको शिलालेख

स्वस्ति श्री सम्वत् १९०४ साल मिति भाद्रशुदि ४ रोज..... मा वन्याको वाटो हो

#### शैलेश्वरी मन्दिर अगाडिको त्रिशूलको अभिलेख

श्री मद्राजकुमार सूनुततयो नेपालदेशे भव— त्कंम्याण्डर इनचीफलच्धपदिवः श्रीधीरसम्सेरकः।। तस्यासन्तनया अनंत्पिवभवास्तेषां द्वितीयः कृती पृन्सप्राप्तपदोधिभूगुणिवरः श्रीखड्गसम्सेरकः ॥१॥ तज्जः श्रीकरणैल धन्य इहवाहादूरसम्सेरकः श्रीकाली भुवनेश्वरी भगवती शैलेश्वरी प्रीतये॥ वैकम्ये रसशास्त्ररत्नकुमिते ऽ व्दे भूतितथ्यां सिते हैमं वाहुनके समर्पमकरोच्छ्लं सुभक्तचायुधग् ।२॥ शुभम्

### डोटी दिपायल दिलीपेश्वरमठको भाडावर्तनको

.चाँदीको छतको अभिलेख-

श्री हरिलाल भट्टकी श्रीलक्ष्मी कुमारीले श्री दिन्येश्वरीलाई चढायेको सम्वत् १९७९ साल चैत्र-वार ६

चाँदीको डव्वाको अभिलेख-

सम्वत् १९४५ साल चैत्रसुदि ११ रोज ६ मा वस्ने मन्सुवनाथ माताले चह्नायाको

ताँवाको पत्रेथालीको अभिलेख-

श्रीसाके १६९० श्री महाराजा किस्नसाही देव ज्यूले श्री भुवनेश्वर नाथ पीरज्यूका पत्र वनाइया पडोडिभनर

चाँदीको नागको अभिलेख-

श्रीदिलीपेश्वर महादेव ३२ सालमा वालापिर देवनाथले पिथी गरि चडायको नाग चाँदीतोला १ सुनमासा १

#### डोटी वैजनाथ मन्दिरको गाग्रोको अभिलेख

श्री शाके १७४६ सम्वत् १८८१ साल माघ विद १ रोज १ मा श्री वैजनाय श्री सदाशिवका थानमा जलधारा गर्नानिमित्ये श्री चौतरिया पुष्कर शाहले चह्नायाको गाग्रो हो शुभम्

#### वकाङकोट भैरवमन्दिरको घण्टाभिलेख

(9)

स्वस्ति श्री संवत् १९३५ साल वैसाष सुदी इ रोजका दीन श्री राजा विक्रम वाहादुर सिंहबाट श्री भैरवदेवताशीति गरी चढाइवक्स्याको घंट १ के धार्नी... यसमा जस्ले लोभानि पापानि गर्ला त्यसलाई पश्चमहापातक लाग्ला ग्रुभम् कालीगर वेखामुनि ओटुटोल

(२)

स्वस्ति श्री हिमवत् पर्वतैक देशे बजांग निकटे व जाङ्ग नाम्नि नगर्या चन्द्रवंशोद्भव श्रीमहाराजाधिराज श्रीजग-तिसिंहदेवात्मज श्रीसमुद्रसिंह देवेन स्वस्तिश्री विक्रमादित्य राज्यातीत सम्वत् १८६२ श्रीशालिवाहन नृपति गतशाके १७२७ सौरमानेन फाल्गुन दिन १७ गते चान्द्रमानेन फाल्गुन शुक्लाष्टम्यां रोहिणी नक्षत्रे विस्कंभयोगे बुधवासरे ..... काम मोक्षार्थं सैष घण्टा श्री वटुक भैरव प्रीतये तुभ्यमहं ददे।

#### अछाम षोडशा भगवती मन्दिरको अभिलेख

- श्रीगणेशाय नम ।। ब्रह्माणी गिरिजालक्ष्मि वाणी
   वध विभूतयेत ।। ।।
- २ श्रीसाके १८१४ सम्बत् १९४९ सालकागुणशुक्त १० रोज ७ मा
- ३ श्रीइष्टसोडसादेविपृति उत्तरोत्तरबृद्धि निमित्त गगन गिरीराज्ये
- ४ त्यादि श्री राजा दलवहादुरसा ह ब्रह्म षुसंगृहितृ सपत्निः ममः नंद
- भ कुमारीदेविले यो देवालये गजुर वराई चहायाको छ हाम्राश्रीराजा

- ६ लगायेत् सन्तान् दरसन्तान् प्रज्यान्त जसले यो देवालये भत्त्या वि
- ७ ग्रेको बनाइ रक्षा गर्ला तेस प्रति इष्टमाताको सुद्धिट नैपून्ने मि
- द लोस् ।। सत्रुनापि कृतो धर्म पालनियो प्रयेत्नतः ।। सत्ररेविह स
- ५ त्रुना धर्मसत्रु नकस्येवित् ।।१।। नमानि सतगुणं साता प्रतक्षसि
- ९० वरूपिणि: ।। सिरसां योग पिठत्वा भक्तिकामार्थ-सिद्धये ।।२।।
- .११ शुभम्।।।।

#### डडेलधुरा अजयमेरहाटको वीरखम्बको अभिलेख

ॐ स्वस्तिश्री शाके १३०६ समये ।। माघमामे ।। श्री राजाधिराज नागमल्लराज्ये ।। सिवाद सउधिका वेटाको गरपं भषलु दसउ दिसा गल देइ सितः कालु सुनाहारको कियो विरषंभ

#### अजयमेरहाटको अभिलेख

ॐ स्वस्ति श्री राजानिरैपाल कि दोस्ति इतः राम भडारिकि पाइ पला ४ निलोरिका पला ३ चुटिका पला २ दानकोटका पला २ निषुराका सर्व श्राद्धि विवर्जित के दोलकाल सो भाषा घल

#### अजयमेरहाट देवलको अभिलेख

श्री राजा निरय पालको देवल

#### डडेलधुरा जिजोडागाउँको नाउलीको अभिलेख

श्री शाके १६२४ हरिकेश भटीज्यू

## डडेलधुरा खलंगा कालिका स्थानको घण्टाभिलेख

(9)

स्वस्ति श्री गिरीराज्येत्यादी श्री श्री राजकुमार कप्तान विरजंग वहादुरसिंह कर्णेलबाट श्रीकालिका देवि प्रीति अर्पण गरी वक्सेको घंटा श्री सम्वत् १९७२ साल कार्ति<sup>क</sup> शुक्ल १५ मार्ग ६ गते शुभम्

#### (२)

श्री श्री श्री कालिकादेवीशीतयेः श्रीकप्तान कुंवर्रासह वस्त्यात क्षेत्रीले चढायाको सम्वत् १९४४ साल मिति फाल्गुण शुदि १२ रोज ६ शुभम् ।।

#### डडेलधुरा खलगा कालिकास्थानको घण्टाभिलेख

(३)

सम्वत् १९६५ सालमीति जेष्ठ १२ गते वार १ मा डोटि डडेलधुरा वस्त्या औटं उंधवसीं विष्ट छेत्रीले श्री कालिकादेवतालाई आफ्ना इछ्याप्रणले चडायाको घंटा

#### डडेलधुराखलगा कालिका देवीको छाताको अभिलेख

- श्रीरस्तु श्रोकालिकातटे ग्रामोनामा कापतोलाभिधे ।। नारायण चंद्रश्यो भोगान्मोल्कागतो दिविव मनोहर-स्तस्य पुत्र शीलौदाय गुणान्वितः तत्सुतो मदन श्र्यासी नरमय
- २ नसुहृदागुण २ तत्पुत्रो मितमान् नरेश हितकृन्नाम्ना महाविरसाह सुधेतिपदं प्रमाण कुसुल पृथ्व्या रूदीवा-धिपित तेनेदं चरणांवुजे निश दीन प्रीतिपदं कालिका देव्या छत्रमतीव सुंदरतरं तथापित ताम्रकं ३ शसि-शर निधि
- चंद्र हायने सुक्लपक्षे रवौ दीने पुसमासे चाष्टमी कालिका ख्या सुकृत सुनिव वृध्यै कीर्ति मे जन्मनी स्यात् भुवनु जनननासं कालिकाया प्रसादात्

#### डडेलधुरा खलगा कालिकास्थानको शिलालेख

श्री १ श्री३ कालिका देविश्री३ भैरवदेवता **१**२

स्वस्ति श्री सम्वत् ९९४४ साल फाल्गुणशुदि **१**२ रोज ६ मा --१- का मन्दीर घन्ट --२- का मन्दीर घन्ट र चौगिर्दा पर्षाल र तेस वाहिरका डाडा मारिचहुर सो चहुरको गिर्दामा रूषहरू लायाको र सटक इत्यादि स्मेत् - १ - र - २ - पृतये गरि गैह बनायाको श्री कपतान कुंबरसिंह वस्त्यात छेत्रिले हो येस्किर्तिमा पछि विग्रे भत्केको ठाउँ ठाउँमा जसले वनावस् - १ - र - २ - ले येस जन्ममा पुर्ण र पर जन्म मुक्ति गर्लान् कसैले भत्कायो विगाऱ्यो भन्या पश्चमाहापातक लाग्ला शुभम्

डडेलधुरा पुइलेक पश्चायत वडा नं ३ सिलिगे गाउंको धर्मशा**ल**ाको शिलालेख

> श्री श्रीस्वोर्ग श्रीनारां

श्रो स्वर्गवासी वहीदारस्यांभडारी भू वैडाजन्म श्री स्वोर्गवासी दाजी सौन्मनधीर भडारी क्षेत्रीको स्वोर्गवास हवास भन्ना निमिते भाइ वाहादुर भडारी क्षत्रीले वनायाको धर्मसाला श्री सम्वत् १९८८ साल वैशाष २४ गते वारे ४ शुम्भ-कल्याण

डडेलधुरा पुइलेक पंचायत वडा नं ३ सिलिंगे गाउँको भत्केको धर्मशालाको शिलालेख

> श्री १ श्रीस्वर्गे श्रीनारां १ २

श्री डडेलधुराल्थानै श्री स्वर्गेवासि श्री दार्जैज्यू सुवेदार सरूपींस विष्ट क्षेत्रिको -१- वास हवास भन्ना निमित्त -२- प्रिति गरि भाइ सुवेदार केसवींस उद्धवींस पुत्र तेज- वहादुर विष्ट क्षेत्रिले वनायाको धर्मसाला १ सं० ०६६ सालमा

# तानसेनका ढलौट तथा कांसका भांडाकुंडा आदि बनाउने बांडा समुदायको सामाजिक तथा आर्थिक जीवन

-ऋषि केशव राज रेग्मी

#### परिचय:

यस प्रतिवेदनमा लेखिएका क्राहरू मेरो करीब एक महिनाको अनुसन्धान र सर्वेक्षणको परिणाम हो। श्री ५ को सरकार, पुरातत्व विभागको कार्यक्रम अन्तर्गत २०३४ साल द वैशाख देखी ५ ज्येष्ठ, ०३४ सम्म यो सर्वेक्षण गरिएको हो । सर्वेक्षण केवल प्रारम्भिक हो । (यस प्रतिवेदनमा रहेका तथ्याङ्कहरू आफैबाट जम्मा गरिएका हुन ।) नेपाल अधि-राज्यको लुम्बिनी अंचल, पाला जिल्लाको सदर मुकाम तानसेनमा रहेका शाक्य समुदायको शायद यो प्रारम्भिक मानव शास्त्रीय अध्ययन हो। नगरीय वातावरण, व्या-पारको प्रविधिमा दिन प्रति रूमिल्लिदै सयौं वर्ष देखि ढलोटका काम गर्ने यी कालिगढहरूको आर्थिक अवस्था दिन प्रति दिन क्षीण भैरहेको देखिन्छ । वंश वंशजबाट कांसका भांडा कुडा र ढलोटका काम गर्ने यो समुदायको सांस्कृतिक विधामा निकै परिवर्तन आई रहेको छ । मनोरम, सुन्दर, शान्त एवं स्वस्थकर हावापानी भएको यो नगरमा वसो-वास गर्ने यी कालीगढहरू शिक्षामा राम्रो संग दखल गर्न नसकेका भए पनि पेशामा परिवर्तन आउने वंशजमा भै-रहेको देखिन्छ । एक दशक भित्र सयकडौं परिवारले कालि- गढीको पेशा छाडी व्यापार र नोकरी गर्न थालेका छन्।
यो सवका कारणहरू छोटकरी लेखिएको छ। आफ्नो
सीमित साधन र आधारमा खासगरी त्यस ठाउँको ऐतिहासिक महत्व, कालिगढको सामाजिक तथा आधिक स्थितिको अध्ययन मानव शास्त्रीय सिद्धान्त र विधिको आधारमा
गर्ने प्रयास गरेको छु। समयको अभाव र प्राविधिक
सुविधाको अभावमा गरिएको यो मानो प्रयासले आगामी
समयमा हुने व्यापक अनुसन्धानको लागि निकै मदद मिल्ने
छ भन्ने मलाई लागेको छ। पाल्पा जिल्लालाई आफ्नो
सीप र मूर्तिकलाले समस्त अधिराज्यमा चिन्हाउने यी
कालिगढहरूको वर्षिचो परिस्थित र क्षीण भैरहेको
पेशालाई पुनः प्रोत्साहित गर्न सबै सम्बन्धित पक्षलाई
सजग बनाउने काममा यो प्रतिवेदन सहायक हुने छ भन्ने
आशा पुरातत्व विभागले लिएको छ।

यस प्रतिवेदनमा शाक्य समुदाय भन्नाले बांडा समुदाय मानिएको छ । स्थानीय प्रचलनमा कांसका भांडाकुडा बनाउने, मूर्ति बनाउने तथा अन्य ढलोटका काम गर्नेहरूनाई वांडा समुदाय भनिन्छ । यस शब्दको प्रयोग स्थानीय प्रचलनको आधारमा गरिएको हो । जाति, जाउको ठाउँमा पनि यही शब्दनै प्रयोग गरिएको छ । शाक्य भन्नाले,

मेरो अध्ययन कालण फिक्को नमानोकन टवसार होलका शाक्य समुदायका श्री दूर्णमान शाक्य (भू. पु. रा. पं. स र हाल जि. पं. स). नगर पंचायतका सदस्य प्रेमजी- लाई तथा जयमान शाक्य र अन्य सहय गी मित्रहरूलाई धन्यवाद दिन चाहन्छ ।



तानसेन नगर



तानसेन नगरको वही पुराना घरहरू



पाल्पाली हुक्का

बृहत रूपमा अध्ययनको लागी वजामार्थलाई पनि लिइएको छ ।

## समुदाय र वसोवासको तरीका

तानसेन नगरको गोलाकार विन्दुमा टक्सारको वस्ती-लाई एक एकाईको रूपमा लिने हो र यहाका वासिन्दा-हरू जस्ती नकर्मी, श्रेष्ठ, उदास, नाउँ कसे, स्नार, जीशी र बाहन जातिको वसीवास गर्ने तरीका र घरहरूको वनीट र स्थितिलाई आधार वनाउँदा टक्सारका शाक्य अथवा वाँडा समुदायहरू लाई प्रमुख वासिन्दाको रूपमा केन्द्र विन्दु नै मान्त सिकन्छ । एक हजार जनसंख्या भएको टोलमा शावय र वज्राचार्य मिली ३२२ जनसंख्या पृष्दछ । त्यस पछि श्रेष्ठहरूको ११३ जनसंख्या आउँछ । टक्सारको वस्ती र बसोबासको तरीकाकी अध्ययनवाट यहाँको वसीवासको लागि जाति वा समुदायको ठूलो भूमिका रहेको छ। जातिको आधारमानै यहाँको बस्तीको बनोट र विकास रहेको देखिन्छ । सबैभन्दा पहिला यहाँको वस्तीमा बाँडा-हरू (शाक्य) नै वसोवास गर्न आए। त्यसपछि श्रेष्ठ, नकर्मी, नाउँ, उदांस, कसै आदिहरू अनि बाहुन परि-बार र सुनार आएको छल्किन्छ। चारैतिर छरिएर रहने बस्ती भन्दा परक यो एक समृह वा एक पत्तिमा अण्ड-को रूपमा विकास भएको वस्तीमा जातिको आधारनै भएको देखिन्छ।

ह्यसकारणले यस्तो किसिमको बस्तीको विकास अनि विभाजन जातको आधारमा भएको पाइन्छ । जस्तो कि ह्वसारमा केही शावयहरूको घर मजिक निजक छ । कर्त कर्त कर्त त एक घरसंग अको घर टास्सिएको देखिन्छ । त्यस पछि नकर्मी, नाउँहरू, श्रेष्ठहरूको निवासस्थामको स्पेर्रेखा पनि त्यस्तै देखिन्छ । यस वस्तीमा पनि सुनारको घर टोलको पुछारमा र कसैकी छ सात घर टीलको माणिललो स्पेन् माणिललो भाणमा रहेवाट बस्तीको बनोट र विकास जाति र जातीय धर्म र पवित्र अर्थात माणिललो समूह र तल्लो पानी नचल्ने समूह भन्ने देखिन्छ । शावय-हरू गणेश स्थान, महादेवस्थान निर र वस्तीको बीचमा रहनै गरेको वाट यो स्पष्ट हुन्छ । वाहुनका चार परिवारहरू पनि गणेशस्थान क्षेत्र भन्दा

पश्चिम तिर अलग्गै रहेवाट वस्तीको विकासको आद्यार-मा जात र मुद्ध र अगुद्ध, पानी चल्ने र नचल्ने सिद्धान्त-की आधारमा भएको पाइन्छ।

मन्दिरहरूको पुजारीका (वज्राचार्यका) हकमा उनी-हरू आफुलाई शान्य भन्दा माथिल्लो समूहमा गन्दछन्। यसरी यहाँवाट जातको विभाजन कार्यको आधारमा भए जस्तै बस्तीको विकासमा पनि भएको देखिन्छ।

यसरी एकें समूहका परिवारहरूको एके क्षेत्रमा घरहरू बनेको देखिदा सामाजिक रूपमा यो समूह एउटे छुण्डको रूपमा एकत्रित भएको तस्वीर हामी देख्दहों। त्यहाँका बासिन्दाहरूको सोधपूछ र अन्तवार्त्तमा पिन यिने कारण रहेको मैले पाएँ। पछि पछि नयाँ घरहरूको निर्माण हुन थालेपछि र सामाजिक परिवर्तन लाई राजनैतिक र प्रशासनिक गतिविधिले योजनावद्ध तरीका र देशको ब्यवस्था र परिपाटी अनि मुंलुकी ऐन अनि शिक्षाले प्रभाव पार्दे लगेपछि कुनै परिवारले पनि यहाँ पनि आपनो घर बनाउन थालेको देखिन आजँछ। यस्ता उदाहरणहरू टक्सार वा तानसेन वजारमा प्राप्त भैनै रहेका छन्।

टनसारको बस्तीमा बसोबास गर्ने समुदायहरूमा आपस आपसको टोलको स्नेह अद्यावधिन रहन्छ। सके सम्म टोलका प्रत्येक सदस्य टोलको भलाईको लागि एकतामा आउने गरेको पाइन्छ। एकै टोलमा बस्नेहरूले प्रत्येकको दुःख सुखमा सदा सहयोगको भावना देखाउने गरेको पाइन्छ ने भन्नु पर्दछ। भाषा, नाता, धर्म, स्थानीय परम्परा, धामिक पर्वहरूले एकले अर्कालाई सामा-जिक कुरामा सहयोगको भावना बढाई रहेकै देखिन्छ। एकै बस्तीमा बसेकाहरूलाई नजिकेको आधिक संवन्ध र सामाजिक सवन्धले एकले अर्कालाई वाधिरहेको हुन्छ। यसले गर्दा टोलमानै कसलाई के के भएको छ र दुःख सुखमा सहभागी गराउने र सहयोग गर्ने सुन्दर परम्परा बसेको पाइन्छ।

बाजभोली प्रशासन र बदलिको आर्थिक स्थितिके भने होसको एकतालाई कुनै न कुनै रूपमा क्षीण बना-एको छ। धाताधातको सुविवा र मानिसहरूको बहुदी जनसंपर्क अनि विभिन्न समुदायहरू संगको सामाजिक घुलपूमलको असरलाई पनि विसंन सिकदैन। विशेष गरेर बढ्दो
आधिक विषमता, आधिक भार र संयुक्त परिवारको
विखण्डन, पेशा परिवर्तन र व्यापारको परिवर्तनले गर्दा
धेरै परिवारहरू बृटबल, पोखरा आदि तिर बसाई सराउने
प्रक्रियामा समेत लागेको पाइन्छ । तर पनि यहाँको
प्रत्येक समुदायमा कसैले आफ्नो खास संस्कृति र परम्परा
एवं अभ्यासलाई छाडेका छैनन्।

बस्तीको बनोट र तरीकाले सामाजिक जीवनमा
महत्वपूर्ण भूमिका निभाएको हुन्छ । बस्तीको व्यबस्थाले
जीवनका अन्य सामाजिक पक्षलाई असर पारेको हुन्छ ।
यहांको परिवेश र वातावरणले केटाकेटीहरूको मित्रता,
असल छिमेकीको परम्परा, एउटै पेशाले गर्दा आर्थिक सहयोगको घेरा बढाउँदै लैजाने गरेको थियो भन्ने बुक्तिन्छ ।
सबै भन्दा ठूलो फायदा आपस आपसको घुलमिल र त्यसपछि आउने सौहार्दपूर्ण निष्कपट भावनाको सूत्रपातनै
हो ।

#### ःघरहरूको नमूनाः

टक्सारंटोलमा जम्मा ८९ (उन्नासी)वटा घरहरू छन्। त्यसमध्ये सबै घर टिनले छाएका छन्। यहांका घरमा गेरु रंग (ओकर Ochre रंगको) ले प्रायः लेप लगा-इन्छ । यहाँका घरहरू १९६४ सालको आगलागी पछि नयाँ बनेका हुन । त्यतिवेला वरपरका गाउँघरबाट खर सजिलैसंग पाईने घरको छाना खरबाटै बन्दथ्यो । दोश्रो पल्ट पनि पुरानो बस्तीमा आगलागी भएकोले सवैले टिनको छाना लगाउन थाले । यहाँका घरहरू कांचो माटोको ईटाले बनेकाछन्। दुइचार घरहरू आजभोली भैरहवा मणिग्रामबाट ल्याइएको ईटबाट वन्दैछ । यस्तो प्रकारको पक्का घर बन्न थालेको सिद्धार्थ राजमार्गको सुविधाले गर्दा हो। तानसेनको माटोमा बढ्ता वालुवा भएकोले यहाँ पोलेको ईंट राम्रो वन्दैन । त्यसैले मणिग्राम (रूपन्देही जिल्ला) बाट ल्याइन्छ। यहाँबाट पक्का इँट एक हजारको रू ३५०/- मा तानसेन पुऱ्याइन्छ । परम्प-रागत काचो इँटको घर भन्दा नया पक्की इँटको घर बनाउनेलाई सामाजिक प्रतिष्ठा दिने गरिएको देखिन्छ । पहिले पहिले नजिकका जंगलमा सस्तो काठ र ढुङ्गा

पाइन्थ्यो । त्यसैले पुराना घरमा कांचो इँट, काठ, ढुङ्गानै बढी प्रयोग गरेको देखिन्छ । यहाँ (टकसारका) प्रायः घरहरू स्थानीय साधन र सीपबाट बनेका थिए भन्न सिकन्छ । यहाँको घरमा शायद सिद्धार्थ राजमार्ग खोलेपछि मात्र सिमेन्टको प्रयोग गरिन थाल्यो । दुई तल्ले घर, भान्सा बुई गलमा, कालिगढी काम गर्ने तल्लो तलामा र बीचमा सुत्ने कोठा बनेको प्रचलन पाइन्छ । तानसेनमा सिमेन्टले ढलान गरी बनेको जम्मा घर दुइवटा मात्र छन्, जस्मा टक्सारमा एक पनि पर्देन । चर्ग वारीको वेग्लै एक कुनामा भएको पाइन्छ । प्रत्येक घरको पछाडी प्रायः सबैको तरकारी वारी पनि पाइन्छ ।

आधुनिक नगरीय वातावरण र सुविधाहरूको प्रत्यागमनले तानसेनमा सिमेन्टको प्रयोग बढीनै रहेछ र टक्सार पनि यसबाट अलग्गेको छैन । यहाँका घरहरूमा टिपकारको चलन बढ्दैछ तापिन टक्सारका घरहरूमा कांचो माटोमा गोवर भूस मिसेर पोत्ने र राले (Ochre) रंगको माटोले घर पोत्ने चलन छ । यहाँका धनी वर्गहरूले तेल (मट्टीतेल र तोरीको तेल) को टिनलाई काटी बनाएका छानाहरूलाई निकाली ठूलो कर्कट पाताको छाना लगाउने गरेका छन् । घरको छाना, सिमेन्टको प्रयोग, काशको जम्मा गर्ने अभ्यास बाटनै व्यक्तिको सामाजिक मान मर्यादा बढेको पाईन्छ ।

<sup>टेवल−१</sup> परिवार र जाति जनसंख्याको अनुपातमा

|               |                |                | *                |
|---------------|----------------|----------------|------------------|
| सि. नं        | <b>जात</b>     | परिवा <b>र</b> | <b>जन</b> संख्या |
| ٩.            | बाहुन          | 8              | ३३               |
| ર.            | शावग           | ३७             | ३२ <b>२</b>      |
| ₹.            | श्रेष्ठ        | 99             | 993              |
| , <b>v.</b> - | ज्यापु         | 8              | 88               |
| ሂ.            | <b>उदास</b>    | <del>3</del>   | २१               |
| ₹             | <b>न</b> कर्मी | - २            | ૭                |
| <b>9.</b>     | नाउँ           | ₹ .            | 90               |
| দ•            | सुनार          | 9              | હ                |
| ٩.            | कसैं           | Ę              | ७३               |
|               | जम्मा          | 90             | ₹ <b>३</b> ०;    |

## टक्सार टोलको बस्ती

टक्सार तानसेन नगर पश्चायतको एक वडा हो। यो तानसेन वजारको एक टोल भएकोले यहाँको बस्तीको घरहरू एक प्रकारसंग एकले अर्कोलाई टांस्दै निर्माण गरिएका छन्। यहाँको वस्तीको निर्माणको तरीका (Pattern) नेपाल अधिराज्यका पुराना शहरहरूमा छैं छ। तुलनात्मक दृष्टिकोणले हेर्ने हो भने काठमाण्डौं उपत्यकाको पाटन वा भक्तपुर नगरमा जस्तै देखिन्छ। यहाँको वस्तीको (Seltlement) तरीका पहाडमा र तराईका कतिपय छरिएर रहेका वस्तीसंग मेल खादैन। तानसेन एक (Nucleated Type) छण्ड रूप विकसित भएको र वस्ती भएको नगर हो। टक्सार टोलको वस्ती पनि यस्तै प्रकारको छ। घरका भित्ता समेत कुनै कुनै घरसंग जोडिएको छ। रातो मात्रो यहाँ प्राप्त हुनाले हर घर रातो माटोले पोतिएको छ। टक्सार टोलको कसरी नामा करण भयो:

टक्सार टोलमा आई वस्ने प्रमुख दाय मध्ये धेरै जनसंख्या र परिवार भएका शाक्यहरूनै देखिन्छन् । शान्यहरूको मातृभाषा भएपनि नेपाली भाषा राम्रें वोत्दछन् । टक्सार टोल तानसेन नगरको वस्तीको विकासको संदर्भमा द्वितीय हो भन्ने मलाई लाग्छ । सबैभन्दा पहिला यहाँ पाटन भक्तपुरबाट वस्ती सराई सरी आउने तानसेनका अन्य नेवार समुदाय मध्येका परिवारहरूले भीमसेन टोल, नारायण टोल, असन टोल, शितलपाटी हुदै माथी वसन्तपुर र कैलाश नगर सम्म घरहरूको निर्माण गरेको देखि-छ । टक्सार नाम यहाँ वस्ने पाटन बाट आएका केही मूर्ति र ढलोट वा अन्य त्यस्तै कार्य गर्ने परिवारहरू श्री ५ पृथ्वी नारायणशाहले नेपाल एकी-करणको महान अभियान सक्तिभूत पारे पछि मात्र तान-सेनमा आएका थिए भन्ने अनुमान गरिन्छ । उनीहरू पाटनबाट यहाँ आउदा कोहीले अन्य जातका आइमाई संग विहे गरेर आएका, कसैले उपत्यकामा अनेकौं सामा-जिक, आंथिक तथा पारिवारिक कारणले गर्दा आएका थिए भन्ने मैले अन्तर्वाता लिएका बुढाराकाहरू र केही परिवारहरूले भनेका थिए । टक्सार टोल यस वस्तीमा टक मार्ने काम गरिने भएकोले नामाकरण गरिएको हो । टक मार्ने काम सेन राजाहरूकै पालादेखिनै थियो भन्ने गरेको पनि पाईन्छ (१)।

यहाँ टक लगाइएका मुद्रा दक्षिणमा गोरखपुर सम्म पिन चलन चल्तीमा रहेको कुरा ऐतिहासिक तथ्य भैसके को छ। पिछ राणाकाल सम्म पिन यहाँ टक मार्ने काम भैरहेको थियो। यस बस्तीमा टक मार्ने काम वि. सं. १९६५ सम्म रहेको पाइन्छ।

टक्सार गणेश स्थान भन्दा मुन्तिर श्री तेजवहादुर गुभाजुको घरमा त्यतिताका सम्म टक मार्ने काम हुन्थ्यो । टक अन्य बांडाहरूको परिवारमा पनि गरिन्थ्यो तापनि मुख्य टक मार्ने घर भने यही नै थियो भन्ने यहाँका बुढा-पाकाहरूको भनाई छ । आजसम्म पनि यस मुख्य घरलाई टक्सारका ढलौटका कालिगढहरूले घरको तिरोको रूपमा वर्षको ६ पैसाको दरले दिने गरेको पाइन्छ । उक्त रकम तेज वहादुरले अद्यावधि पनि उठाउने गरेको पाइन्छ। उहिले उहिले यस टोलमा टक मार्ने कार्य हुँदा ठूलो चहल पहल हुन्थ्यो । राज्यको प्रशासनले पनि ठूलो चाख लिने गर्दथ्यो । त्यसैले जतिपनि शाक्यहरू वा अन्य ढलोटका कालिगढहरू काठमाण्डौ उपत्यकावाट आए टक्सारमानै घर बनाई, तानसेनमानै विहेवारी गरि वस्ती वसाउन थालेका थिए । हावापानी राम्रो, पश्चिमाञ्चल क्षेत्रकों प्रमुख प्रशासनिक केन्द्र र धार्मिक दृष्टिकोणले पनि महत्वपूर्ण भएको र तानसेनमा अन्य नेवार समूदायका धेरै वस्ती बढेको जानकारी मिले पछि काठमाण्डीबाट शनै:शनै तानसेन आउदै घरवार वसाई रहने गरेको बुद्धिन्छ ।

पहिला पहिला टक्सारमा वस्ने बाँडा समुदायहरूले पैसाको आकारमा तामालाई काट्ये र नाईकेको (मुख्य घर) मा गएर दिने गर्दथे।

# बांडाहरूको आर्थिक अवस्था

तानसेन नगरमा अन्दाजी ७५% नेवार समूदायको बसोवास भएको देखिन्छ । त्यसैगरी यस टक्सारमा वस्ने निवासीहरू मध्ये सबै भन्दा बढी संख्या नेवार

१ मेची देखि महाकालीः भाग ३, पृष्ट संख्या ७७९

समूदायक भएको देखिन्छ । दक्सारमा यस अध्ययन कर्ताको समयमा एकहजार जनसंख्या भएको पाइयो । पुरा जन संख्या मध्ये ३२२ शाक्यहरूकै वहुसंख्या भएको देखिन्छ । यस टोलमा ब्राह्मण परिवार ४ को ३३ जवान र एक सुनार परिवारको सात जवान भएको देखिन्छ । टेवल १) । यसवाट के स्पष्ट हुन्छ भने यहाँको वस्ती निर्माण-कै वेलादेखिनै यहाँ शाक्यहरूको बहुसंख्या थियो । त्यसपछि श्रेष्ठहरू, ज्यापु, जदास, नकर्मी कसै आदि आएर वसेको बुद्धन्छ ।

टक्सारमा वस्ने प्रायः सबै शाक्यहरूका पेशा शुरू शुरू-मा ढलोटको काम गर्ने, कांसको थाल, कचौरा, अखरा, करुवा, हुक्का, पित्तलको र तामाको गाग्री आदि बनाई वेच विखन गरी खाने नै थियो। यता एक दशक देखि देशमा नयां राजनैतिक व्यवस्थाको शुरुवात र नयां विकास को लहरमा धेरै परिवारहरूले कालिगढी, अर्थात ढलोटका काम गर्ने पेशालाई छाडेका छन्। तानसेनमा विद्याको लागि स्कूल, क्याम्पसहरू भएकाले शिक्षामा पनि विशेष जोड विद्ने गरेको बुक्तिछ।

२०१६ साल सम्म पनि १६।१७ परिवारले ढलोटका काम गर्दथे भने आज २०३४ मा आएर केवल ५ परि बारले ढलोटको काम गरि रहेका छन्

यहाँ वस्ते समुदायका मुख्य पेशा कालिगढी अब नरहेको तथ्याङ्क संकलनबाट देखिन्छ । हाल शाक्यहरूमा १५ जना नोकरी गर्दछन्, १२ जना व्यापार गर्दछन्। व्यापारमा आफैले नबनाइकन, भारत, यू. पी. स्थित
मिर्जाषुर जिल्लाबाट आयात गरिएका भाडाकुंडाहरू
वेच्दछन्। ४ परिवारहरूमा भने मिर्जापुरी भांडाकुंडाहरू
वाहेक आफैले बनाई भाडाहरूको वेच विखन पनि गर्दछन्।
टक्सारमा आज केवल एक जना मूर्ति वनाउने कालिगढ
बाकी रहेका छन्। शाकाहरू मध्ये केवल दुई परिवारले
ब्यापारको अतिरिक्त खेती पनि गर्दछन्। अतः आर्थिक
दृष्टिकीणले जनसंख्याको अनुपातमा यहाँका बासिन्दाहरूको
आवश्यकताहरूको आपूर्तिको लागि शाक्यहरूले दिनप्रतिदिन आफुलाई कमजोर पाएको महशुस गर्दछन् र कालि-

गढी अर्थात ढलोटका काममा मात्र आफुहरूलाई सीमित राख्दैनन् । नयाँ वातावरण र परम्परागत पेशाको विख-ण्डनको प्रारम्भ भैसकेकोले र सामाजिक मूल्य र मान्यता-ले पनि नयाँ मोड लिन थालेकोले परम्परागत पेशाको अधारशिला क्षीण भएको देखिन्छ ।

सामाजिक जीवनमा ढलोटका कामदारहरूको परि-वारलाई केही हेयको रुपमा हेर्ने प्रवृत्तिको उदय भएको छ । ढलोटको काम सुनार र कामीको जस्तै हो भन्ने सामाजिक मान्यताले गर्दा केही परिवारहरूले आफ्नो इजनतको खातिर पनि छाड्न थालेको पाइन्छ। युवक युवतीहरूले त कामै छोडी सोही पढ्न र कसैले मिर्जापुी भाडाहरू नै वेच्न मन पराउदछन् । आइमाईहरूको पनि ढलोटको काम गर्ने परिवारमा ठूलो भूमिका रहन्छ । चर्खामा ढलोटलाई ढालेपछि चमक दिदा प्रायः चर्खालाई उनीहरूलेनै घुमाइकन काम गर्दछन्। लोग्ने मान्छेहरूले यस्ता काम गर्ने आइ गईहरूको वक्ष सुक्छ र विवाह गर्दा समस्या परेको छ भनेको पाएँ। विहावारीमा केटाले पनि ढलीटको काम गरेको छ भने केटी नपाउने गरेको बुक्षियो । यसवाट के स्पष्ट हुन्छ भने उनीहरूको परमारागत कामलाई नया युवकयुवतीहरूले समाजले उनीहरूलाई तल्लो जात कामीको काम गर्ने भन्ने धारणा लिन लागेकीले छाडने गरेको बुक्तिन्छ । यो वंश पछि टक्सार टोलमा प्राय: सबैले चांडैने कालिगढीको काम छाड्ने प्रक्रिया देखिन थालेको छ। तर ब्यापार र जीविकीपार्जनको लागि र ढलोटकी काम दुईवाट आठ फायदा हुनै भएकी र लुम्बिनी गुरु योजना लागु भएपछि बुद्धमार्गी यात्रुहरूको चित्र र पर्यटकहरूको कहवा र अन्य कांसका भांडाहरूको माग बढेकोले पुनः यस कामको जागरण हुने लक्षण पनि देखा परेकी छ । मिर्जापुरवाट आयात गरि ल्याएको मेसिनबाट विभिन्न सस्तो मुल्यका कसौडी, करुवा, अंखरा, लोटा थाल र ऐल्मुनियमका भांडाकुडाहरू विकी गर्दा नै फायदा हुने र छट्ट हेर्दाटलक र चमकदार भएकोले यात्रुहरूले पनि किम्में गर्दा यहाका ढलोटका कालिगढहरूले आफ्नो परिश्रम गर्ने अभ्यासलाई छाड्दै गएको बुक्तिन्छ। यसरी २०१६ साल सम्म १०० जवान कालिगढी काम गर्थे भने आन केवल १० जवानले गर्ने गरेको देखिन्छ ।

नगरीय वातावरणको आगमन, यातायातको सुविधा, शिक्षाको प्रसार, श्री १ को सरकारवाट प्रारम्भ गरिएको भूमिसुधार कार्यक्रम, कर प्रक्रिया, बन योजना अनि अन्य कितपय कारणले गर्दा संयुक्त परिवारको विखण्डन तो-डिएर जानु र जीविकाको लागि जागीरे र अन्य पेशा लिन मूल घर छाड्न पर्ने कारणबाट पिन कालिगढी पेशामा ठूलो परिवर्तन भएको हो । कालिगढी पेशालाई संस्थागत रूप दिन श्री १ को सरकारको तर्फवाट वरावर प्रयाश गरिएको देखिन्छ तापनि राम्रो प्रशासनको अभाव र व्यवस्थाको अभाववाट यो पेशामा लागेका मूर्तिकार, शिहपकारहरूको सीप त्यसँ खेर गएको हो भन्न सिकन्छ ।

परिवार:

यहाँको बांडा समुदायको सामाजिक जीवन र संगठनको केन्द्र विन्दु नै परिवार हो । यस समुदायको पेशाको आधारमा तथ्याङ्क हेर्दा अॐ पनि धेरै मात्रामा संयुक्त
परिवार पाइन्छ । यो समुदायको जम्मा ३७ परिवार
संख्या मध्ये २७ संयुक्त परिवार र १० मात्र एक्लो
किसिमको परिवार रहेको देखिन्छ । संयुक्त परिवारको
आधिक्य भैरहेतापनि बर्दालदो सामाजिक परिवेश, प्रतिकूल परिस्थित, आधिक असामंजस्यता अनि यातायातको
सुविधाबाट प्राप्त ब्यापारिक भविष्य र बर्दालदो पेशागत
जीविकोपार्जनको उपायले गर्दा एक प्रकारको प्रत्येक
परिवारमा अलग्गिन परम्परा बन्दैछ । आगामी बर्षहरूमा
यो प्रक्रिया छन बढ्ने संभावना रहेको पाइन्छ ।

आमावावुलाई संतानको इच्छा र आफ्नो वंशजको हांगा बढाउने र स्वर्गमा गएपछि वैतरिणी तर्ने आशा एवं विश्वासले गर्दा एक स्थायो परिवारको उत्पत्ति हुन्छ। शाक्य, वज्राचार्य (वा बांडा) परिवार पनि पैतृक प्रधान हो। वंशानुक्रम पुरुषको थर र गोत्रवाट नै शुरु गरिन्छ। पुरुष प्रधान परिवार भए पनि सामाजिक जीवनमा नारी-को सिक्रय भूमिका रहन्छ।

जन्म:

कुनै पनि परिवारमा संतान हुनु भन्दा अगाडि देखिनै सर्वै भन्दा पहिले छोराको जन्म भएमा बेस मानिन्छ। प्रथम पल्टमा छोरो भयो भने खुशीयाली मनाउने र भोज

मा प्रचूर मात्रामा खर्च गरिने प्रचलन थियो । तर आज-भोली आर्थिक कमजोरीले गर्दा भोजको खर्चमा कटौती गर्न लागेको देखिन्छ ।

बालक जन्मेको छ दिनको दिनमा छैठी मान्ने प्रचलन छ। यो दिन बज्जाचार्य पुरेतले शुद्धाशुद्धीको पूजाआजा गर्वछन्। आफ्ना निजकैमा रहेका छोरीवेटीलाई भोज खान निम्त्याइन्छ। ६ दिनकै दिन न्वारान गर्ने र नाम राख्ने चलन छ। भोजमा मासु पिन खुवाइन्छ। छोराको पास्नी छ महिनामा र छोरीको पाँच महिनामा गरिने चलन छ। केटाकेटी अवस्थामा पिन परिवारका अन्य सदस्यहरूलाई कालिगढी कार्यमा सहयोग गर्दथे। त्यसैले प्रत्येक परिवारको आम्दानीमा प्रत्येक सदस्यको परिश्रम हुन्थ्यो। तर कालिगढी पेशालाई शिक्षाले गर्दा केटाकेटीहरूबाट खोसेको छ। अब प्रायः प्रत्येक परिवारको केटाकेटीलाई पाठशानलामा पठाइन्छ। यसले गर्दा परिश्रमको कमी र परम्परागत पेशामा असर पारेको छ।

टक्सारका बाँडा समुदायमा शिक्षाको कमी भए हो. देखिन्छ ।

उपनयनः

कुनै पनि केटाको ५ वर्षको उमेर देखी १२ वर्षको उमेर भिन्न उपनयन गर्नु पर्दछ । यस्को मतलब के हो भने यस समुदायको रीति स्थिति अनुसार भिन्नु बन्नु पर्दछ । यसको कम चार यसलाई यहाँ मोझ पाउने विधि मानिन्छ । यसको कम चार दिन सम्म चल्छ र यी चार दिन सम्म भिन्नु हुनेले नुन माछा मासुको सेवन गर्नु हुदैन । २०११ साल देखि शाक्य-हरूको एक सामूहिक रूपमा चुडा कर्म समिति बनेको छ । यो समितिले आफ्नो समुदायका उमेर पुगेका केटाहरूको सामुहिक रूपमा चुडा कर्म प्रमितिले प्रत्येक सदस्य-बाट रू. ५।- चन्दा उठाउँछ । यसरी समितिबाट रकम खर्च गरी गरिने उपनयनमा २।३ हजार रुपैया खर्च गरिन्छ । उपनयनमा मन्त्र सुनाइन्छ र यसलाई निंग भनिन्छ ।

## विबाह, उत्सव र पारपाचुके

नेवार समुदायमा जस्तै बांडा समुदायमा पनि विवाह-को लागी आवश्यक बरवन्दोवस्त गर्नु पर्ने अभिभारा आमा-वाव् के प्रधान हुन्छ काठमाडौं उपत्यकामा बस्ने यस्ता समुदाय र नेवार समूहमा नगरीय प्रभाव र आधुनिक युगको रफ्तारले गर्दा सामाजिक जीवनमा निक्कै परिवर्तन आइरहेको छ र पाश्चात्य शिक्षा, आर्थिक विकास र स्थिति, राजनैतिक व्यवस्थाको प्रभाव र औद्योगिकरणले गर्दा नेवार समुदायमा पनि आमावावुले भनेका कुराहरूलाई शनैः शनै युवा जगतले अलि अलि नसुन्ने गरेको पाइन्छ । तर तानसेनमा अर्छ यस्तो प्रकारको परिवर्तन आई नसकेको देखिन्छ । पहिले बुढापाकाले आफ्नो छोरी वेटी दिदा केटाको हात हेरेर कालिगढी काम गरेको छ छैन, भए मात्र छोरी दिन्थे। आज त्यस्को ठीक विपरीत भएको छ।

परम्परागत संस्कृति अनुरुप विवाहको लागी साधा-रणतया केटी सोह्र सत्र वर्ष पूगेको र केटा उन्नाइस बीसको हुन पर्छ । पारिवारिक हाड नाताको लेखाजोखा गरेपछि लमीले केटाले र केटीको संवन्धको लागी मध्यस्थता गर्दछ। त्यसपछि यहाँका बाडां समुदायमा केटाको मामा दाई वा भाई केटीलाई अंतिम रूपमा माग्न जान्छन् । त्यस पिछ केटा र केटीको जन्म कुण्डलीको अध्ययन गरिन्छ। अन्तिम रूपमा केटी र केटाको विवाह छिन्दा केटीको घरमा १० वटा सूपारी, फलफुल र सिन्दूर लगिन्छ। त्यसको साथ साथै केंटीको लागी एक थान चोलो पनि लगिन्छ। चोलो लैजाने परम्पराको अर्थ विहावारी पक्का हुने भयो र बैना दिएको हो भन्ने विभिन्न आइमाईहरू र पुरुष-हरू संगको मेरो अन्तर्वातीबाट स्पष्ट भएको हो । माग्न गएका सदस्यहरूलाई राष्ट्रो संग खुवाउने गरिन्छ । केही व्यक्ति र आइमाईहरूको भनाई अनुसार त्यसै दिन केटीले सिन्दूर लगाउँछन् भनने बुक्तिन्छ ।

#### सगुन पठाउनेः

ब्यावहारिकतालाई समाजमा अनुकूल बनाउनको लागि तय गरेको दुई तिन महिना भित्र ठीक मिति तय हुन्छ । विवाहको मिति भग्दा चार दिन अगाडि लाखा-मरी, चोलो, सिन्दूर केटा तर्फबाट केटीतर्फ लैजानु पर्छ । यसको साथसाथै हुनेले एक जोर गहना पनि लग्दछन् । तोकेको दिन आउन्जेल सम्म दुवै तर्फ विवाहको लागी सरसामान र भोजको लागि चाहिते खाद्य पदार्थको वर वन्दोवस्तमा लाग्दछन् ।

जन्ती:

जन्तीमा यति मान्छे ल्याउने भन्ने कूरा के शको आमाले तोकेकी हुन्छ। जन्तीमा खास संख्या तय गरेर लैजाने परम्पराले गर्दा खाद्य पदार्थ वढी भै पर्यावन पर्ने स्थित-को अन्त्य गर्न यस्तो नियम वसालिएको हो । जन्ती को साथै ब्याउलाले सगुन (उपहार) पनि लगेको हुन्छ । ब्याउला र जन्तलाई ब्याउलीका आमा-नात्र, दाईमाईते स्वागत गर्दछ । ब्याउलीको वावुले ब्याउलालाई तामदान-वाट वराल्छ र तीनपल्ट सम्म पानी ते छुर्क है ब्या उलाको चारैतिर घुम्दछ । त्यतिवेला गणेशको पूजा गरिन्छ । सांचो र पानी एकै ठाउँमा राखेर ब्याउनालाई भानी सासुले घर भित्रको पूजा गर्ने ठाउँमा लैजान्छे।पूजा आजा गर्ने काममा अग्रसर हुने बज्राचार्य पुरेत हुन। पूजा आजाका विधिहरू समाप्त हुन्छन् । त्यतिवेला व्या-उलीका आमा-वाबु, नातेदारहरूले केटा (व्याउला)लाई हातमा केही रूपैंया राखी दिन्छन् । यस समुदायको विवाह पद्धति र व्यबहारमा चल्तापूर्जा काम गर्ने आई-माईकै स्थान महत्वपूर्ण रहेको देखिन्छ । केटीले ब्याउ लाको हातमाथि सदा आफ्नो हाथ राख्ने गरेको पाइन्छ ।

जन्तीमा आएका सम्पूर्ण सदस्यहरूलाई मासु, रक्सी राम्रोसंग खुवाइन्छ । ९ वर्षको उमेरमा केटीको विवाह भै सक्नेहुनाले यस विवाहलाई दोश्रो विवाह भन्ने चलन छ। ब्वाउला (ज्वाई)ले पैसा राखेर सासु ससुरालाई ढोक भेट गर्ने चलन यहाँ अद्याविध रहेको पाइन्छ।

अर्को दिन दुलहीलाई लिएर दुलाहा आफ्नो घरमा जान्छ ।

यहांका वाँडा समुदायको विवाह परम्परा र विधिमा प्रचूरमात्रामा हिन्दु प्रभाव र स्थानीय प्रभाव परेको छ । काठमाण्डौ उपत्यकाका यस्ता समूदायमा जस्तै विवाह विधिमा नियमबद्धता (रिजिडिटी) नरहेको देखिन्छ।

पारपाचुके:

काठमाण्डुका समुदायमा जस्तै १० वटा सुपारी फर्काए-पछि पारपाचुके गर्ने चलन यहाँ पाईदैन । पारपाचुके ज्यादै थोरै मात्रामा भएको देखिन्छ ।

# श्री ५ को सरकारले लागू गरेको सामाजिक कुरोति हटाउने नियमको प्रतिकिया र असर

श्री ५ को सरकारले उपयुक्त समयमा सांस्कृतिक चाड पर्व, उपनयन. विवाह आदिमा फजूल खर्च गर्न सीमा निर्धारण गरेकोमा यस समुदायका सदस्यहरूले अनुकूल प्रतिक्रिया जनाई स्वागत गरेको पाइन्छ । समाजको अपवादको उरले छोरीवेटीको विवाह देखि लिएर अन्त्येष्ठी किया सम्मको भोज भतेरमा ऋण लिई निम्त्याउने प्रचलन यस ऐनले निष्क्रिय तुल्याई सकेको छ ।

त्यस्तै गरि मुलुकी ऐन, नारी वर्षमा आएका सुधार-हरूले नारी जगतमा चेतना पनि त्याउन थालेको देखिन्छ ।

#### शाक्य समुदाय र नेवार समाज

नेपाल अधिराज्यको एकीकरण भन्दा धेरै बर्ष अगाडि देखि विभिन्न गाउँमा छरिएर रहेका विभिन्न समुदायहरूको जनसंख्या, वसोवास गर्ने तरीका, अधिक स्तरलाई हाम्रो देशको भौगोलिक विभिन्नताले ठूलो असर पारेको छ। यस भौगौलिक विभिन्नता र कठिनाई ले गर्दा हाम्रा समाजमा अनेकौं किसिमका जीवन यापन गर्ने तरीका, सामाजिक मूल्य र मान्यता र संस्कृतिको जन्म भएको हो। त्यति वेला देखिनै ठूला साना उपत्यकामा रहने वासिन्दाहरूले आपनो आपनो संस्कृतिलाई अक्षुण्य र चोखो राख्दै आएका थिए। आजको जस्तो विश्वको ढोकासंग संवन्य हुने कुनै उनाय थिएन त्यति

वेला । त्यसैले हामी आज आधुनिक विचारधारा र पाश्चात्य सभ्यताको प्रभावमा पनि दिन दिनै रूमिल्लदै रहेका छौं ।

नेपालमा जात प्रथाको प्रारम्भ हिन्दु तथा बौद्ध मार्गी दुवै समुदायमा श्री १ वडा महाराजाधिराज पृथ्वी नारायण शाहको काल भन्दा पिन पहिले देखिनै चिल आएको हो। जात प्रथालाई बिलयो आधार र कडा नियममा ढाल्ने काम १४ धौं शताब्दीमा जयस्थिति मल्ले गरेका हुन्। विभिन्न जातहरूको परिवार विच विवाहवारी एकदमै बन्द भयो र दुई प्रकारका जात प्रथाको नेपालमा अभ्युदय भएको पाइन्छ—यसरी जातको विभाजन दुईथरी धर्मको आधारमा भयो र शिव मार्गी र बुद्ध मार्गीको सूत्रपात भयो।

भिक्षुहरू जसले धार्मिक तथा पिवत्र भक्तिको वाटोमा लागी जीवन विताउथे अब भारतीय उपमहाद्विपका ब्राह्मण र क्षत्रिय हुने आपनो अठोटको प्रारम्भ गरे। त्यसँ अनुरूप उनीहरूले आफुलाई माथित्लो जातको बनाए। अनि उनीहरूले ब्राह्मण विधि र नियमको आधारशिलामा आपनो विवाह पद्धितको सूत्रपात गरे। परिवार भए, आपनो जीवनको निर्वाहका लागी पुरेतको काम गर्ने थाले र विहार तथा मठका संपत्तिहरूको प्रयोग गर्ने थाले। त्यस पिछ नेवार समुदाय— सबै साधारण जनताको जात प्रथाको जन्म पिन भइहाल्यो । अब गुभाजु र बज्जाचार्य पढेका, ज्ञान भएका भिक्षु भिनन लगे। शाक्य भिक्षु वा बांडाहरू चाही अलि धेरै नपढेका र ज्ञान नभएका समुदायमा गनिन थाले। यिनीहरूले सुनारको काम र ढलौटको काम गर्ने पेशा अपनाउन थाले। त्यसँगरी नेवारी समुदाय वा अन्य थरहरूको जन्म हुदै भयो।

प्रोफेसर लेभीले वज्राचार्य, गुभाजु र भिक्षुहरूले कसरी विभिन्न तरीका र धार्मिक प्रकृतिबाट आफुलाई पुरेत र कालिगढी कार्य गर्ने बनाउदै लगे भन्ने कुरा आफ्नो नेपाल संवन्धी पुस्तक्मा लेखेका छन्। विभिन्न धर्म र पूजा आजाको श्राधार र जातको जगमा आफ्ना परम्परालाई बनाउदै लैजाने वज्राचार्यहरूले ब्राह्मण पुरेतले जस्तै आफुलाई बनाउदै गए। अब बुद्धमार्गीहरूमा

पनि एक थरी माथिल्लो जातको पुरेत जातको श्रृष्टि भएको पाइन्छ ।

मानवशास्त्री प्रो. हेमेन्डोर्फले पनि उनको नेपाल संवन्धी पुस्तकमा नेवार जातिले पनि आफ्नो सामाजिक मूल्य र मान्यतामा जाती प्रथाका सबै गुणहरू समावेश गरेको छ भनेका छन्। नेवारी जातिहरूमा जस्तै शाक्य वंशजहरूमा पनि समाजमा ईज्जत, राजनैतिक शक्ति, धन र उन्नति धर्म र जाति प्रथाकै आधारमा भएको पाइन्छ । टक्सार टोलमा रहेका गुभाजुहरू पनि धन कमाएकाहरूले ढलोटका काम छाडिसकेका देखिन्छन् र त्यस्ता परिवारले ढलोटको काम गर्ने आफ्नै सम्दायलाई आफु भन्दा तल्लो स्तरको संकृत्छन् । त्यसैको परिधिमा राखी आपना छोरीवेटीहरूको विबाह पनि उनीहरू संग हुन दिदैनन्। यो यहांका शाक्यहरूमा सामाजिक मान र प्रतिष्ठा बढाउन कत्तिको धन र शक्तिले काम गरेको छ भन्ने एक उदाहरण मात्र हो । नेवार समुदाय भित्रका टक्सारका केही ज्यापु परिवारले हाल धन आर्जन गरेकोले उनीहरूले आफुलाई श्रेष्ठ भन्दछन् । यसबाट यो समाजमा पनि सामाजिक मान्यताको खुड्किलोमा चढ्न धन कमाएका तर जातको तथाकथित तल्लो घेरामा वस्नेले गर्ने गरेको प्रमाण पाइन्छ । तानसेनमा र खासगरी टक्सारमा केही पुरेत वर्ज्ञाचार्य छन् जस्ले सामाजिक स्तरमा जैले पनि जातको आधारमा आफूलाई शाक्य तथा अन्य नेवार थरहरू भन्दा माथिल्लो जातको भनि ब्यवहार गर्दछन्। यसरी हामीले टक्सारमा पनि सामाजिक वनोटको आधार पत्ता लगाउदा धर्म र जातको माथिल्लो र तल्लो भन्ने भावना भएको पायौं ।

टक्सार टोलका शाक्यहरूको मुख्य धर्म वौद्ध धर्म हो भनिएतापनि त्यही टोलमा रहेको गणेशको मन्दिरबाट उनीहरू गणेशलाई पनि पुजा गर्दछन् भन्ने छलंिङ्गन्छ । हिन्दु धर्मको प्रभाव उनीहरूमा निकै परेको तथ्य त्यहाँ मनाइने अन्य चाडवाडमा छल्किन्छ।

## धर्म, गुठो र पर्वहरू

धर्मः

यहाँका सबै समुदायहरू जसले ढलोटका काम गरि

रहेका हुन वा अन्य पेशा, आफ्नो धर्म मानेको पाइन्छ। प्रो. हेमेन्डोर्फको भनाई अनुसारको प्रयोगबाट यहाँ पनि हिन्दु धर्म मान्ने समूह र वौद्ध धर्म मान्ने समूहलाई मैले पुरेत राख्ने चलनवाट केही हद सम्म मात्र छुट्ट्याएको छु। शाक्यहरू वा टक्सारका अन्य श्रेष्ठ, उदास, नकर्मी, नाउँ वा कसै समुदायहरूले आफ्नो आफ्नो परम्परा अनुसार पुरेत राख्दछन् । शाक्यहरूले गुभाजु (वज्राचार्य)पुरेत राखेको पाइन्छ । गुभाजु पुरेत राख्नेलाई वौद्ध धर्म मान्ने र अन्य वाहुनलाई पुरेत मान्नेलाई हिन्दू धर्म मान्ने गरि छुट्टचाउन सिकन्छ । शाक्यहरू प्रायः सवैले गुभाजूलाई नै पुरेत मान्दछन्। अन्य नेवार समुदायले भने ब्राह्मण पुरेत राखेका छन्। टक्यार बस्तीको आकार हेर्दा र यहां अन्य समूह जस्तै नकर्मी, ज्यापु, उदास, नाउ, श्रेब्ट, ज्यापू, सुनार, बाहुन सबै वसेको देखिदा यो वसाई पनि जात प्रथाको आधारमा कार्यको विभाजनमा धर्म र वर्णको जग-मा बनेको देखिन्छ। यहांका शावयहरूमा त्यसैकारणले होला अन्य समुदायको प्रभाव दैनिक जीवन र सांस्कृतिक नियममा भएको पाइन्छ । तर आजभोलि एक दुई धनी बौद्ध धर्मालम्वीहरूले पनि आफ्नो कर्म, पूजा आजा र पर्व-मा वाहुनहरूलाई मान्ने गरेको देखिन्छ । यसको अतिरिक्त यही वस्तिमा गणेश र भगवान स्थानको मन्दिर भएबाट पनि यहाँका वासिन्दाहरू पनि नेपाली धार्मिक सहिष्ण्ता (हिन्दूर वौद्ध धर्मको समन्वय) मा विकसित भएको पाइन्छ ।

गुठी:

टक्सारमा बस्ने शाक्य र वज्राचार्यहरूको दुई गुठीहरू छन्। ती गुठीहरूको नाम गणेश स्थान गुठी र भगवान स्थान गुढी राखिएको छ। माथी गणेश स्थान क्षेत्रमा परेका घरका परिवारहरू गणेश स्थान गुठी र तल्लो पंक्तिमा रहेका परिवारहरूको गुठी भगवान स्थान गुठी हो। एक गुठीमा २० परिवार रहेको पाईन्छ। यस गुठीमा पनि भोत्र भतेरमा कुनैमा मासु माछा चल्ने, कुनैमा मासु माछा चल्ने, कुनैमा मासु माछा चल्ने, कुनैमा चल्ने गरेको छ। भगवान स्थानको गुठीमा परिवार संख्या हाल कम छ र यो वज्राचार्यहरूको गुठी हो। यहाँ वज्राचार्यहरूको परिवार संख्या जम्मा १० रहेको छ। यहांका वासिन्दाहरूका भनाई अनुसार

गुठीमा धरै परिवार नराख्नाको कारण भोजमा धेरै खर्च लाग्छ भनेर नै हो । तर सामाजिक परिस्थिति र पुरेतहरूले आफुलाई माथिल्लो चोखो तहमा राखेकोले वेग्लै गुठी वनाएको भन्ने अनुमान गर्न सिकन्छ ।

सामाजिक जीवनको सन्दर्भमा गुठीको ठूलो महत्व भएको र यस संस्थावाट यहाँको नेवार समुदायको जन्म, विवाह, मृत्यु जस्ता परम्परामा ठूलो आर्थिक टेवा र आपस आपसमा आधार दिने गरेकोले गुठी बारे केही भन्नु आवश्यक देखिन्छ।

गुठी भनेको वास्तवमा उपत्यकाका वा अन्य सबै गुठी भएका समुदायमा पारस्परिक सहयोगको आधार खडा गर्ने एक संस्था हो। कुनै कुनै समूहमा गुठीलाई समाजसुधार र वरुयाणकारी गुठी मानिन्छ । तर प्रायः धेरै समुदायहरूले यसलाई एक धार्मिक संस्था, जसमा देवताको पूजा, पाठ र भोज गर्ने संिक् गुठीलाई सीमित परिधिमा राखेको पाइन्छ । तर गुठी एक त्यस्तो संस्था हो जसले समाजको निमित्त, जनकल्याणकारी र समाज उत्थानको लागि अनेक प्रकारका कामहरू संचालन गर्दै आएको देखिन्छ । त्यसैले हामीले गुठीलाई एक वह उद्देश्य भएको सामाजिक संस्था-को रूपमा मान्न सक्छौं । काठमाडौं, भादगाउँ र पाटन-वाटै धेरै जसो यस भेगका वासिन्दाहरू वसाई सर्दे आएका-ले यहाँ पनि गुठी प्रथा आएको हो। गुठी प्रयाले गर्दी यहां का धेरै परिवारहरूलाई आधिक चाखबाट अलग्याई समुदायको संरक्षण र उत्थान एवं रक्षातिर अग्रसर गरा-एको पाइन्छ। यहाँ पनि प्रत्येक ब्यक्ति दुई गुठी मध्ये एक गुठीको सदस्य भएको पाइन्छ । कुनै गुठीको पनि सदस्य नरहन्को मतलव त्यस समुदायवाट अलग रहनु हो भन्ने धारणा अद्यावधि पनि भएको पाइन्छ । समाज मान-वहरूको समुदाय भएकोले उसको जीवनको उथल पुथल, दु:ख सुखमा सहयोगको आवश्यकता पर्दछ । सहयोग बाट बनेको काम मितव्यय, कम समय र कम परिश्रम बाट संपन्न गरिन्छ । अर्को पक्षमा विचार गर्ने हो भने सां तारिक उदासी नता र थकाईवाट अलग रहन समाजको प्रत्येक सदस्यलाई वखतमा मनोरंजनको पनि आवश्यकता-पर्दछ । तर धेरै बर्ष अगाडि किन , हालै सम्म याता-यातको अभावले समाजको विकासको क्रम पनि ज्यादै मधुर थियो । सर्वे कुराको आपूर्तिको लागि गुठीको रूप

आएको हो । पूजा आजा, वृत, मेला, पर्व र विवाह आदिमा गुठीको महत्व दिन प्रति दिन बढेको थियो । केही
बर्ष अगाडि सम्म आजभोलि जस्तो वैज्ञानिक ढङ्गले कुनै
काम गरिन्न थियो । जससाई जे जे जरुरत पथ्यों उसैले
नै गर्नु पर्ने हुँदा त्यस ब्यक्तिलाई धेरै कठिनाई ब्यहोर्नु
पथ्यों । यि माथीका कुराहरू वाहेक कुलो बनाउनु,
ढल बनाउनु, वाटो वनाउनु, ठाउँ ठाउँमा पाटीपौता
बनाउनु, देवताको मन्दिरको जीर्णोद्धार गर्नु आदि गुठी
वाटनै गरिन्थ्यो र आजभोलि पनि केही हदसम्म
भैरहेको छ । यस समुदायमा रहेका दुबै गुठीमा नियमाबद्ध गरिएको छ । प्रत्येक गुठीका सदस्यलाई नियम लागु
गरिन्छ ।

टक्सारका यी समुदायहरूमा आजमोलि गुठी केही हद सम्म निष्क्रिय हुन लागेको छ भन्ने बुद्धिन्छ। यसको मुख्य कारण समुदायका सदस्यहरूको परिवर्तित मनो-भावना हो।

सिद्धार्थ राजमार्ग निर्माण भएपछि तानसेनका वासिन्दाहरूने कुनै व्यक्तिको मृत्यु भएपछि दाह संस्कार गर्न रानीघाटमा लैजान छाडे । रानीघाटमा मानिस वोकेर लैजान पथ्यों र गुठीवाट मान्छे आउँथे । अव दाह संस्कार गर्न सिद्धार्थ राजमार्गको राम्दीघाटमा सडकबाट मोटरमा लगिने चलन आएको छ। मोटरमा लैजान सिकने हुनाले गुठीयारहरू हिंडेर वोकेर रानीघाट तिर लाश लैजान चाहन्नन । यसले गर्दा राम्दीघाटसम्म पुग्न मोटर भाडा ३००/- चाहिन्छ। यो पैसा उठाउन गुठीयारहरूको सदस्यता कम भएकोले मुश्किल परेको देखिन्छ । अब गुठीलाई यस्ता यस्ता कुराले गर्दा र आर्थिक अवस्थाले गर्दा तोड्ने प्रक्रिया बनाउन थालेको देखिन्छ । टक्सारमा यो एक समस्याको रुपमा केही समय अघि एक जना गुठीयारको मृत्यु संस्कारको वेलामा परेको रहेछ ।

अन्तमा आएर गुठी जस्तो समाज सुधारक र कल्याण-कारी संस्थाको कार्य, विखण्डन भैरहेको आभास देखिए तापिन केही हुने खाने र जान्ने सुन्ने सदस्यहरूले यसलाई बचाई राख्ने प्रयास गर्नेछन् भन्ने आशा गर्न सिकन्छ ।

#### पर्वहरू

यहाँको शाक्य एवं बज्जाचार्य समुदाय अनि नेवार समुदाय सबैको पर्वहरू आफ्नो सांस्कृतिक तरीकाबाट मनाउने प्राचीन सभ्यतानै भएको छ ।

सनै बाँडा समुदायले दिवाली रूजा वैशाखदेखि असार सम्ममा मनाउनु पर्ने रहेछ । यसलाई उनीहरूको स्थानीय भाषामा देगु पूजा भन्दछन् । आफ्नो आफ्नो थर अनुसार-को पारिवारिक ईष्ट देवता मना उँछन् । मातातीर्थ, औंशी, बाबुको गुख हेर्ने पर्व काठमाडौंमा के मनाइन्छ । तर काठ-माडौं उपत्यकावाट वसाई सरी आएदेखि यहाँ खास कडाईको साथ मनाईदैन । यहाँका वासिन्दाहरूको पर्व-हरूको सीमा फराकिलो हुनुको कारण विभिन्न समुदाय संगको सामाजिक घुलमिलने गर्दा हो भन्न सिकन्छ ।

श्रावण महिनामा शाक्यहरूले गुँला धर्म पूरा माछा मासु, रक्सी नखाइकन मनाउने चलन छ । यो महिनामा प्रज्ञा वरामिता पाठ, नाम समित पाठ गरिन्छ। श्रावण महिना भित्र एक पल्ट पंचदान गरिनु पर्दछ। पंचदानमा वस्त्र, अहा, फल, घर र धन दान गरिन्छ। वस्त्र दानको रुपमा धागो, घर दानको रुपमा माटो दिइन्छ। त्यसँ गरी यहाँ गाईजात्राको दिनमा नगर भरि भएका देवताको पूजा गरिन्छ।

यहाँ परम्परा देखि । दशै मनाइन्छ । फूलपातीमा लुसुकुसु भन्ने प्रचलन छ र मासु विधिवत तयार पारेर सेवन गरिन्छ। अष्टमीको दिनमा भगवतीको पूजा, मोहिनी टीका स्थापना गर्ने गरिन्छ। यसलाई स्वनेगु भनिन्छ। नवमीमा पनि स्याकु टचाकु भन्ने विधि गरी बेग्लै पूजाका साथ बलि चढाइन्छ।

महाचैत्य विहारः

टक्सार टोलमा १९८४ साल देखि एक मात्र चैत्य विहार थियो। त्यतिवेला यो विहार केवल एक साधारण पौवा थियो। २०१२ सालमा यसलाई सवैको सहयोग-बाट पूर्ण विहारको रूपमा परिणत गरियो। त्यति नभएर २०२२ सालमा पून: जीर्णोद्धार भएर यो एक सुन्दर

विहार भएको छ । त्वसारका धेरै ब्यक्तिहरू वेलुकी राती गफ, कुराकानी र कुनै भजन आदि, सभा बादि गर्ने ठाउँ यही नै भएको छ ।

यही बौद्ध धर्म संबन्धी प्रचार प्रसार गर्ने र नेवारी भाषाको प्रसार गर्ने एक ज्ञानमाला संव रहेको सुनिन्छ । यो संघ खास सिकय छैन ।

बुद्ध पूर्णिमाः

यही विहारबाट बुद्ध पूणिमाको दिन तानसेनमा भएका सबै बुद्ध धर्मालम्बीहरू मिलेर दिउँसो चार बजे तिर बुद्धको ठूलो चित्र राखी जुलूस पूरा शहरको मुख्य मुख्य ठाउँमा लगिन्छ । यो जुलूसमा मैले करीव २०० जवानको संख्या देखेको थिएँ जसमा गेरु वस्त्र लगाएर भजन गर्दै हिंडेका ४ जना महिला भिन्नु पनि थिए । यस जुलूसमा नगरका शाक्य तथा बज्याचार्य परिवारका नारीहरू पनि निकै थिए । जुलूस भित्राएपछि प्रसाद वांडिएको थियो । पूर्णिमाको अघिल्लो दिन तानसेनका विभिन्न स्कूल र क्याम्पसका छात्रहरूको वीच हाजिरी जवाफको प्रतियोगिता भएको थियो । त्यसपछि विभिन्न गण्यमान्य ब्यक्तिहरूले प्रवचन दिएका थिए । प्रतियोगिता मा विजयीलाई एक शिल्ड प्रदान गरिने चलन छ ।

#### ढलीट तथा कांसका भांडा बनाउने विधि

आवश्यक सामग्रीः

सबै भन्दा पहिला कालिगढले कुनै पनि बस्तु बना-उनु भन्दा अगाडि नमूनाको निश्चय गर्दछ । नमूना बनाउनको लागि मयनको आवश्यकता पर्दछ । मयनको नमूना कालिगढले आफ्नै हातले बनाए पछि नमूनालाई गोलाकार घुम्ने चर्छामा राखेर खराज (कुँदने) काम गरिन्छ र त्यसाछि त्यसैमा गोवर र माटो मिसाइन्छ । गोवर माटोले चारैतिर लिपेपछि त्यसलाई पुनः भूस र माटो मिसाई बनाइएको संमिश्रणले लेप लगाइन्छ । यस्तो लेप एक पल्ट लगाउँदै घाममा सुकाउँदै तीनपल्ट सम्म लगाउनु पर्दछ । देवल माटोः

देवलमाटो पनि भांडा बनाउने आवश्यक साधन मध्ये एक हो। देवलमाटो भनेको धिमराले गुँड बना-एको माटोलाई भनिन्छ । देवलमाटो हो संगसंगै विधि पुऱ्याउन कालो र रातो माटो पनि चाहिन्छ। देवल माटोले मयनको बनेको वस्तुको नमूनालाई तीन पल्ट सम्म लेप दिइन्छ । त्यसपछि कालो माटो, रातो माटो र भूस मिसाएर बनेको संमिश्रणले लेप लगाइन्छ । अब यो नमूना घाममा सुकाइन्छ र बनाउने बस्तुको नमूनाको रुप तयार गरिन्छ। भांडा बनाइने नमूनाको शिरान (टुप्पामा) एउटा ढाल्नको लागी चाहिने प्वाल (नाल) बनाइन्छ । त्यसपछि यसको माथिल्लो टुप्पो मयन देखिने गरी छुरीले काटिन्छ । त्यस नालबाट गालेको रांग र तामा खनाइन्छ । मयन पग्लेर एक ढिक्को बन्दछ र नमूनाले वस्तुको आधार लिन्छ। यसरी गालेर खनाई सकेपछि नमूनालाई केही दिन सम्म सेलाउन दिनुपर्छ। सेलाएपछि उक्त भाँडालाई चमक दिनको लागी माटो भूसको भागलाई निकाली दिनुपर्छ। यो निकालेको माटो र पालेको मयन पुनः काममा लगाउन पनि सकिन्छ । कांसको भाँडालाई चर्खामा एक जनाले समातेर रेंत लगाएको जस्तो चक्क दिन थालिन्छ। चर्खा चलाउने काम र माटोको लेप लगाउने काम आइमाईले गरिरहेको पाइन्छ । जित चर्खा घुमाएर चक्क दियो त्यतिनै कांस-को भांडा टल्कने हुन्छ । तानसेनमा एक कालिगढले छण्डै एक करुवा तैयार गर्वे ४।५ दिन समय लगाउँछ ।

# टक्सारको ढलौटको कामको विस्तार

मल्लकालीन समय देखि एक दुई एरिबारको वसाई सराई प्रारम्भ भए देखिनै यस ठाउँमा मूर्ति-कला, कांसको कांमबाट भाँडा कुडाको तयारी गरिने ज्यापार ग्रुह भएको हो। पाटन र काठमाडौँ उपत्यका-बाट वसाई सर्दै एक पछि अर्को परिवारहरू यते वा गोर्खा जस्ता जिल्लावाट विवाहवारी गर्दै आई घरजम गरेको बुद्धिन्छ । आपनै समुदायमा रहने स्वभाव र अभ्यासको फलस्वरुप र घर बनाउने सामानहरू सस्तो र जीवनयापन गर्ने अनुकूल परिस्थित पाएर टक्सारमानै

कालिगढहरूको व्यवस्थित रूपमा व्यवसाय बढेको देखिन्छ । यही ठाउँमा त्यत्ति वेलाको राज्यको पैसाको टक काटिने भएको र कालिगढी काम, मूर्तिकला संवन्धी काम यहाँकै निवासीबाट हुने भएकोले राज्यबाट प्रश्रय पनि पाएका थिए । तानसेनबाट पश्चिमी पहाडका जनसंख्यालाई भांडाकुंडाको वितरण गरिन्थ्यो । ब्यापारमा फायदा थियो, त्यसैले कालिगढी पेशा प्रति आकर्षण बढन् स्वाभाविकै थियो। कांस र ढलौट जस्ता सामानहरू र कच्चा पदार्थ-हरूको प्राप्ति, गोल र जनशक्तिको पनि राम्रो व्यवस्था भएकोले काठमाडौँ उपत्यका पछि मूर्तिकला र अन्य ढलोटका चित्र कंदने, मन्दिरको गजुरहरू बनाउने, करवा, थाल, तथा अंखरा जस्ता मांडाहरू, कांसका अन्य कुरा जस्तै बत्ति वाल्ने पानस क्यार, सुराई, हुनका अनि मन्दिरका विभिन्न भागहरू यहाँकै कालिगढहरूले कुँद्न थाले । काठमाडौं, पाटन र भादगाउँ पछि पाल्पाका कालिगढहरूलेनै मूर्तिकलामा प्रसिद्धि पाए । सांच्चै भन्ने हो भने स्थानीय उद्योगको सूत्रधार गर्ने प्रेरणा यिनै समुदायबाट प्राप्त भएको हो।

वि. सं. १९६५ मा टक मार्ने काम यहाँ वन्द भयो । त्यस पछि १९६४ मा यहाँ आगलागी भयो । यो आगलागी भयंकर उग्र थियो र यहाँ भएका सय घरहरू खरानी भए। घरहरूको छाना सबैको खरको थियो । सुनिन्छ त्यस पछि पनि एक पल्ट आगलागी भयो र पूरा घरहरू टिनको गराउन शालियो।

वि. सं. १९९७ सालमा कांसको अभाव र कच्चा पदार्थ नभएकोले यो पेशामा लाग्नेलाई निकै संकट सहनु परेको देखिन्छ । त्यत्तिवेलानै भारतको उत्तर प्रदेश प्रान्तको मिर्जापुर जिल्लाबाट पाल्पामा मिर्जापुरे कांसको कचौरा र अन्य भांडाहरू आउन थाल्यो । यता कच्चा पदार्थको अभाव हुनु – भारतबाट कच्चा पदार्थ भन्दा तयारी भांडा कुडा आयात गरिनु सांच्चैनै यो व्यवसायलाई धक्का दिने उपाय थियो । मिर्जापुरका कचौरा केही सस्ता भएकोले पहाडी परिवारहरूले किन्न थाले । यस्तो अवस्था देखेर तानसेनका केही प्रतिष्ठित र समाजसेवीहरू मिलेर मिर्जापुरबाट कचौरा र थालहरू ग्राउन थालेको र कांस र कच्चा पदार्थको अभाव भएको कुराको जानकारी

तात्कालिन प्रधान मंत्री जुद्ध शमशेर ज. व. रा लाई दिए। त्यसपछि जुद्ध शमशेरले काठमाडौं उपत्यकावाट कांश तानसेन जान दिनु र कांशवाट बनेका भांडा कुंडाको कर ९० /. (प्रतिशत) लगाई छाडी दिने आदेश दिएका थिए । दश प्रतिशत कर तिरेर भएपनि मिर्जापुरी भांडाहरूको प्रवेश प्रारम्भ हुदै गयो। यसबाट के देखिन्छ भने वि. सं. **५**९७७ देखि नै मिर्जापुरको कांशका भांडासंग यहाँको ढलौटको उद्योगलाई प्रतिद्वन्द्विता गर्नु पऱ्यो । कच्चा पदार्थ-को अभाव, परम्परागत शिल्पकारहरूको पेशामा परि-वर्तन र प्रशासनवाट समयमा प्रोत्साहन नभएबाट यो पेशा क्षीण हुदै गएको देखिन्छ । त्यत्तिबेलाको राजनैतिक र सामाजिक अवस्था वदलिंदै गए तापनि २००७ साल पछि पित श्री ५ को सरकारले यसलाई गंभीर रूपमा सोच्न सकेन । आज कांशको काम गर्ने कालिगढको संख्या सय बाट दश भएर गएको छ । मिर्जापुरे काँगले वजार लिएको देखिन्छ । कच्चा पदार्थमा भारतवाट रोक लगा-इएको छ । बर्दालदो आर्थिक तथा सामाजिक परिस्थि-तिले गर्दा तानसेनमा अत्र २।४ करुवा सिवाय अन्य भांडा-हरू नबन्ते भएको छ । आजभों ति एल्मुनियमका भांडा-हरू धेरै प्रचलित भएका छन् । यसो हुनुको कारण कांशको मूल्यमा वृद्धि र अभाव हुनु नैं हो । टक्सारमा हाल एक जना मात्र मूर्ति ढाल्न सक्ने व्यक्ति छन्।

ढलोटको काम गर्ने स्थानीय प्रतिभालाई वचाउने समस्या वारेमा टक्सारक भू. पू. रा. पं. स श्री पूर्णमान शाक्यले स्वर्गीय श्री ५ महाराजाधिराज महेन्द्र वीर विक्रम-शाहलाई सरकारको पाल्पा भ्रमणको समयमा विन्ति चढाउनु भएको थियो। त्यत्ति वेला स्व. श्री ५ महा-राजाधिराज महेन्द्र सरकार यस्तो शीपको वचाउको लागी एक लाखको निकासा दिई यो व्यवसाय गर्नेलाई ऋणको व्यवस्था गरिदिने हुकूम वक्सेको थियो। यो कुरा लेखकलाई श्री पूर्णमान शाक्यले सुनाउनु भएको हो।

वि. सं. २०२५-२२ सालमा स्वर्गीय श्री ५ महेन्द्र सरकारको हुकुम भएनछि यो कामलाई सामूहिक रूपमा गर्ने भनेर टक्तार टोल र स्थानीय जिल्ला प्रशासनको निगानीमा एक समिति गठन भएको थियो ब त्यत्तिवेला श्री ५ को सरकारबाट रू. ५२,०००।- (वाउन हजार) निकासा भएको रहेछ । यही रकमबाट सबैले आफ्नो आफ्नो घर जेया वंधक राखेर ऋण लिएर कांग्र हो काम गर्ने, अंखरा, करुवा तया अन्य ढलौटको काम गर्ने प्रोत्साहन पनि पाएका रहेछन् । तर केही समय पछि समितिमा र टोलमान आपस आपसमा राग, रिस र द्वेष आरम्भ भएको बुक्तिन्छ । पैसाको हिनामिना भयो र प्रशासनको हस्तक्षेप भएनछि यो समिति खतम भयो । त्यसपछि यहाँका केही सदस्यलाई थुनामा पनि राखनु परेको रहेछ जसले गर्दा आज कालिगढहरू सरकारी रकम ऋणको रूपमा पनि लिन डराउँछन् ।

#### वर्तमान स्थिति:

आपसको वैमन्यस्यता, सरकारी व्यवस्थाको अभाव. कच्चा पदार्थक अप्राप्यता, गोलको महंगीको कारणले गर्दा यो व्यवसाय शिथिल भएक छ । तर लुम्विनी विकासको गुरू योजना र काठमाडौंवाट पर्यटकहरूको आज्ञागमन र उनीहरूको कांग्रको करवाको माँग बढ्दै गएकोले यो व्यवसाय गर्नेले बढी मेहनत गर्ने र छाड्नेले पुनः काम प्रारम्भ गर्ने लागेको देखिन्छ । वजारमा भाउ बढ्नु र मांग अनि उचित मूल्य पाइन्छ भन्ने ठानेर यसको व्यापार वृद्धि हुने निश्चित देखिन्छ ।

अतः श्री ५ को सरकारको संविन्धित विभागले ऋगि को सहुलियत र कच्चा पदार्थंको व्यवस्था गरिदिएमा ढलोटको र कांशका कामहरू पुनः स्थापित हुने छन्। श्री ५ को सरकारले तानसेन स्थित माध्यमिक विद्यालय मा मूर्तिकला र ढलोटको काम गर्ने एक वेग्लै विषय समावेश गराई दिएमा पनि यस व्यवसायको पुनर्जागरण हुने छ ।

आजभोलि तानसेनमा विजुलीको ब्यवस्था भएकोले केही कालिगढहरूले विजुलीवाट चल्ने मोटरको प्रयोग पिन गर्ने लागेको देखें। मेरो अध्ययन ताका एक जनाले माक्र मोटर जडान गर्ने लागेका थिए। मोटर जडान गरेर प्रयोग गर्दा उनीहरूलाई विजुली संवन्धी काम र शीपमा ज्ञान नभएकोले भय लागीरहेको मैले पाएँ। चर्छा बाट चमकदार पार्वा सामान राम्रो भएपिन समय र मेहनत धेरै लागाले कालिगढहरू मोटर किन्न प्रस्तुत छन्। एक मोटरको चार हजार सम्म पर्दछ। यस्को

लागी श्री ५ को सरकारले सहुलियत र प्राविधिक सहयोग प्राप्त गराउन सकेमा यस स्थानीय उद्योगको विकास दिन प्रति दिन बढ्ने विश्वास गर्ने सिकन्छ ।

आजभोलि कच्चा पदार्थ कसरी प्राप्त भैरहेछ:

भंसारको छंछट, महंगी र जनशक्तिको अभावले गर्दा कांशको मांग गाउँघर तिरवाट पुराना चरेश र कांशका भांडाहरू किनेरनै पूरा गरिन्छ । केहीमात्रामा रांग र तामा मिसाएर कांसको तयारी स्थानीय परिवारहरूले पनि गर्दछन् । यहाँ वनाइने कांशमा एक भाग तामामा दश भाग रांग मिसाइन्छ । यसरी बनाएको कांशलाई यहां दुई नम्बरी कांश भन्ने चलन छ । दुई नम्बरको कांश चाहीं फुटेको कांशको भांडाकुंडालाई गालेर बने पछि पनि भनिन्छ । आज सम्म पहाडका गाउँवरबाट यस्ता कांशका भांडाहरू प्राप्त भैरहेका छन् । यस्तो कांश यहाँका कालिगढले आफुले किन्दा प्रति किलो ४०।— ह. मा लिने गरेको बुक्टिन्छ ।

त्यसैगरी कालिगढी काम गर्नेहरूले पुरानो विग्नेको चरेशका थाल जुन चाहीं शुद्ध हुन्छ, लाई एक नम्बरको कांश भन्दछन्। यस्तो एक नम्बरी कांश चाहीं च्याप्टो थाललाई मानिन्छ। यसको प्रति किलो रू ५०। पर्दछ। कालिगढले यसबाट बनेका करुवा प्रतिकिलो रु. ९०। – देखि १०० – सम्म मूल्यमा बेचेको देखिन्छ।

आजभन्दा दश वर्ष अगाडि कच्चा तामा धार्नीको जम्मा रु. १०।५० पर्दथ्यो भने आज २०३४ मा प्रतिकिलो तामाको रु. ६०।— पर्दछ । त्यसै गरी रांगको मूल्य दश वर्ष अगाडि प्रति दश ग्रामको रु. ३।— थियो भने आज ।५० पैमा मात्र छ । रांग सस्तो भएपिन ताम।मा श्रित मूल्य वृद्धि भएको छ । त्यसै गरी ढलोटको काम गर्दा नमूना बनाउन मैन चाहिन्छ । यो मैन (वाक्स) पिन दश वर्ष अगाडि प्रति धार्नी रु. ४ मा प्राप्त हुन्थ्यो भने आज रू ५०!— पर्दछ । कालिगढ पिनारमा को संग बढी कांग र चरेशका सामान छ र कसले ज्यादा भांडाहरू विक्री गर्न सक्छ भन्ने बुक्ने र हेर्ने प्रवृत्ति भएको पाइन्छ ।

# ढलौटका र काँसको भांडाकुंडा बनाउने कामदारहरूको समस्या, सुद्धाव र भविष्य

ढलोटका काम: कांशका भांडाकुँडाहरू:

करूवा, अखरा, सुराई, पानस, हुक्का तथा देत्री देवताका मूर्तिहरू, मन्दिरका गजुर र घण्टाहरू वनाउने काममा नेपालमा तानसेन प्रसिद्ध छ र तानसेनमा टक्सार प्रख्यात छ ।

परम्परागत तरीकाबाट बन्दै आएको व्यापार, कालि-गढको जीविकोपार्जनका पेशा बद्लिदो परिस्थितिमा ह्नास भैरहेको छ । प्रशस्त माँग र वजार हुँदा हुँदै पिन काँसको काम गर्नेहरू र ढलौडको कालिगढ अनि मूर्तिकलाको शीप लोप भैरहेको कारण कच्चा पदार्थको अभाव, कांश र ढलौटको मूल्य वृद्धि, सस्तो, मेसिन निर्मित मिर्जापुरे भांडा-कुंडाको आगमन र गोलको कमी नै हो । त्यसको अति-रिक्त शिक्षाको अभावमा ढलौटको काम गर्नेलाई तल्लो जातको कामीको काम गर्ने भन्ने सामाजिक प्रचलन र यस्तो काम गर्नेलाई विहा गर्न केटाकेटी नदिने बढ्दै रहेको सामाजिक चलन पनि यस क्षेत्रको विकासमा अवरोध उत्पन्न गर्ने श्रोत भएका छन्।

यस्को समाधानको लागी शिक्षाको प्रचार, ढलौट र मूर्तिकलाको लागी नयाँ शिक्षा योजना अनुसार व्यावसायिकः प्रशिक्षणको तानसेनमा व्यवस्था गराई दिने, गोलको सट्टा विजुलीको प्रयोगबाट मोटर लगाउने, कच्चा पदार्थको समुचित मूल्यमा आयात, र ऋणको राम्रो सिजलो उपाय गर्नु पर्ने देखिन्छ । श्री ५ को सरकारले ऋण दिदा धेरै व्याज निलने र व्यक्ति व्यक्तिलाई प्रोत्साहन गर्ने हो भने पर्यटनको बढदो जिस्तार भएको यो भगवान वृद्ध जन्मेको अचलमा कालिगढका प्राकृतिक शीप मर्ने थिएन । हाम्रो वैदेशिक धन कमाउने साधन यहाँबाट उत्पादित कांशका करुवा, साना साना चरा, तथा अन्य कलाकृतिहरू हुने-छन्। ढलौटको व्यापार तथा पेशाको अवस्था केही वर्ष देखि हास भएको भएपिन लुम्बिनोको दर्शनार्थ जाने यात्रुहरू तानसेन भएर जाने गरेकाले स्रव मांग बढ्दै जाने आशा गर्न सिकन्छ।

## सहायक ग्रन्थ तथा पत्रपत्रिकाहरू

- 1. Bista D. B.- People of Nepal.
- 2. Evans-Pritchard, EE (1940): The Nuer, Oxford, London.
- 3. Junker, B. H. (1960); Field Work, University of Chicago Press.
- 4. Haimendorf, Fuerer (Ed): Caste and Kin in Nepal and Cylon, Asia Publishing House, 1966
- 5. Herskovites, M. S.- Acculturation: A study of Cultural Contact, 1938
- 6. Kirkpatrick, W:- An Account of Kingdom of Nepal, London, W. Muller 1811.
- 7. Malinowski, B(1922: Argonauts of Western Pacific, London.

- 8. Murdock, G.P. (1945); Outline of Cultural.
  Material, Yale Anthropological Studies
  Vol. II
- 9. Mayer, A.C:- Caste and Kinship in Central.
  India, 1960.
- ९०. श्रीनगर (सामियक संकलन, पाल्पा):- संकलन ९ वैशाख २०२९.
- ११. श्रीनगरः संकलन ८, २०३०-१९७४, बर्ष २.
- १२. विनोद प्र. श्रेष्ठ: पाल्पाः (आर्थिक एवं भौगोलिक अध्ययन): २०३५
- १३. प्राचीन नेपालः अंक १७, २०, २१, २३
- १४. श्रीप्रसाद गौतमः "तानसेनको दिग्दर्शन" गोरखापत्र, चैत्र ७, २०२९.
- १५. मेची देखि महाकाली भाग ३.



इनरुवाको नरसिंह मूर्ति

# इनरुवाको नरसिंह

-रमेश जंग थापा

विष्णु वैदिक देवता हुन् । उनको उल्लेख ऋग्-वेद लगायत अन्य वेदहरूमा पिन भएको छ । तर नैदिक विष्णु, पिछल्लो कालको पौराणिक साहित्यमा विष्ति विष्णु समान शक्तिशाली थिएन । भागवत धर्मका प्रधान देवता वासुदेव विष्णुको पुजा पांचौ शतान्दी ईशापूर्व देखिन हुने गरेता पिन विष्णुको मूर्ति-हरू भारतको कुषाणकालीन मथुरा शिल्पमा देखा पर्न शुरु हुन्छ । पिछ गएर गुप्तकालीन कलामा यो पूर्ण रूपले विकसित भएको पाइन्छ ।

नेपाली कलालाई पनि यसको प्रारंभिक काल देखिनै

विष्णुको 'विभव' अर्थात् 'अवतार' परंपराले प्रभावित पारेको देखिन्छ (१) । पूर्व लिच्छ्विकालीन कलामा, वामन, वराह कृष्ण (कालिय दमन)र नरसिंहको अवतारले प्रतिनिधित्व पाइसकेका थिए । मानदेवको संवत् ३८९ को वामन मूर्ति, नेपालमा भेटिने विष्णुको अवतार परंपराको, अभिलेखअंकित प्राचीनतम मूर्ति हो (२) ।

नरसिंह (३) को उल्लेख, शिवदेव + अंशुवर्माको संवत् ५१७ को अभिलेखमा र अंशुवर्माको संवत् ३२ को अभिलेखमा पाइन्छ । शिवदेव + अंशुवर्माको अभिलेख-

- १ विष्णुको अवतारहरूको सबन्धमा महाभारत र पौ राणिक साहित्यमा निकै विवरण पाइन्छ । तर अवतारको संख्याको सबंधमा भने मतभिन्नता देखिन्छ । अग्नि, वायु र वराह पुराणमा दस अव-तारको वर्गन पाइन्छ। वायु पुराणको दस वटाको सूचिमा नाम फरक छ । यस गरी भागवत पुराणमा बाइस र अर्छ पाञ्चरात्र संहितामा उनन्चालिस वटा सम्म बबतारहरूको उल्लेख भएको छ ।
- २ लाजिम्पाटको मानदेवको संवत् ३८९ को वामन मूर्ति राष्ट्रिय संग्रहालयको प्रदर्शन कक्षमा राखिएको छ। यसै कालको आर्को मूर्ति पशुपित तिलगङ्गा निर छ। मानदेवको संवत् ३८६ को चांगु नारा-यणको स्तम्भलेखमा "हरिः" शब्दको प्रयोग भइ

सकेको छ । स्तम्म लेखको अध्ययनबाट सवत् ३८६ भन्दा अघि नै वैष्णव कलाको जग बसी सकेको विश्वसनीय सुचना पाइन्छ ।

नरिसह अवतारको कथा पौराणिक साहित्यमा आउँछ जुन हाम्रो नेपाली समाजमा निकै लोकप्रिय छ। हिरण्यकशिषु र हरिभक्त प्रह्लादका बिचमा वाव बिवाद हुन्छ र अन्त्यमा बिष्णुको नरिसह अवतार हुन्छ। मत्स्य पुराणमा, नरिसह र हिरण्यकशिषुले एक अकिसंग घात प्रतिघात गरेको रोचक विवरण पाइन्छ। विष्णुधर्मोत्तर, रूपमण्डन, शिल्पर्तन र अग्निपुराण आदिमा पनि नरिसह अवतारको विस्तृत विवरण दिएको छ।

मा नरसिंह पाञ्चालीको उल्लेख भएको छ (४)।
अंगुवर्माको हांडिगाउँको संवत् ३२ को अभिलेखमा
तत्कालिन प्रमुख विहार, देवता, ब्राह्मण, पाञ्चाली,
गौठिक आदिले पाउने भागको विवरण दिइएको छ ।
यसरी भाग पाउने देवताहरूमध्ये नरसिंहदेव ले ३ पुराण
१ पण पाउने स्थिति बन्धेज वांधिएको छ (४)।
लिच्छविकालमा बूढानीलकण्ठ क्षेत्र दुई पाञ्चालीमा
विभाजित थियो; अभिलेखमा वर्णित आङ्लाबसिंपता
र नरसिंह पाञ्चाली । यताबाट लिच्छविकालीन नेपालमा
नरसिंहको महत्वपूर्ण स्थान र प्रभाव रहेको तथ्य विदित
हुन्छ । तर अंगुवमिंको अभिलेखमा वर्णित नरसिंह देवको

- ४ यस अभिलेखको प्रतिलिपि, श्री ५ को सरकार पुरातत्व विभाग अन्तर्गतको राष्ट्रिय अभिलेखालयमा सुरक्षित छ । 'पूर्णिमा' को १८ अङ्क्रमा र 'लिच्छिबि-कालका अभिलेख' मा श्री धनबज्जले र नोलीले पिन यो अभिलेख प्रकाशित गरिसक्तु भएको छ । सर्व प्रथम भगवान लाल द्वारा आंशिक रूपमा यसको प्रकाशन भएको थियो। अभिलेखको संवंधित केहि अंश तल दिइन्छन्:—
  - प्. ॐ स्वस्ति मानगृहाच्छ्रु तनय विनयगाम्भीय्या-स्रोष
  - २. सदगुणगणाधारो लिच्छविकुलकेतुर्भट्टारक महाराज श्री शि-
  - वदेवः कुशली आङ्लाबकसिवता नर्रासहोभय पाश्वाली-
- भू यो अभिलेख, लेभी, नोंली र श्री धनबच्च (पूर्णिमा, अच्च १४) ले प्रकाशित गराब सकेको छ । साथै श्री धनबच्चले आपनी 'लिच्छविकालका अभिलेख' नामक ग्रन्थमा पनि प्रकाशित गराएको छ ।

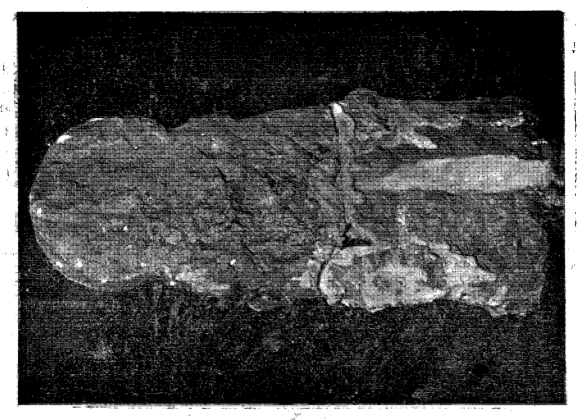
अभिवेखको संबंधित अंश यस प्रकार छः—

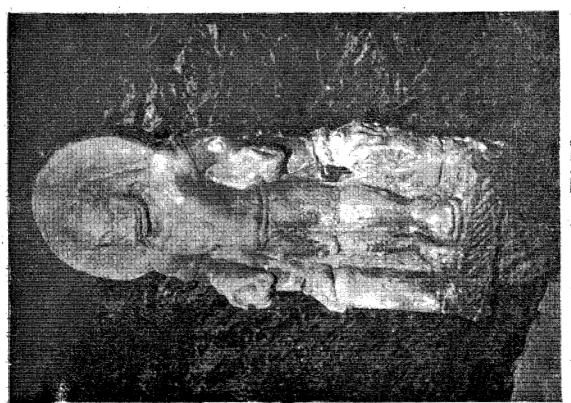
१. स्वस्ति कैलासकूट भवनाद.....

मूर्ति भने आजसम्म फेला परेको छैन । यतिमात्र होइन, स्पष्ट हपले लिच्छिविकालको नरिसह भन्न सिकने मूर्ति पिन अहिले सम्म देखिएको छैन । पिछ मल्ल कालमा आएर नरिसहको प्रतिनिधित्व भएको उदाहरण धेरै भेटिन्छ । यसमा नरिसहको दुवै थिरिको, अर्थात् दसावतारको सिलसिलामा र स्वतंत्र रूपमा प्रतिनिधित्व भएको देखा पर्छ । यो दुवै कालको बीचमा, करीब दसौ-एघारौं अताब्दी ताकाको नरिसहको एउटा दुर्लभ मूर्ति चांगु नारायणको प्रांगणमा देखा पर्छ । यसमा लिच्छिव कालको स्वाभाविक सरलता, लालित्य र गित-शीलताको अभाव भए तापिन लिच्छिवकालीन कलाको प्रभावबाट यो मूर्ति सर्वथा मुक्त छैन । केही मात्रामा

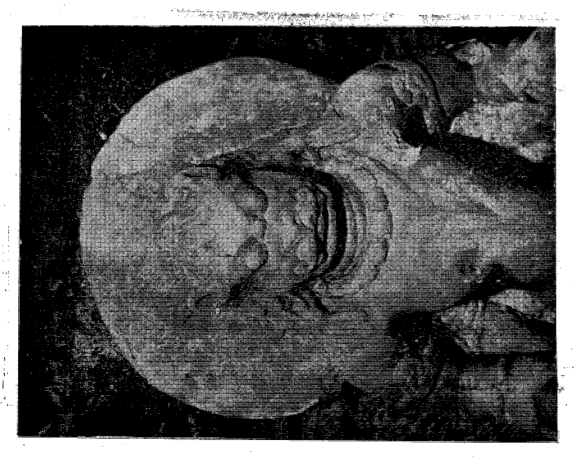
- २. नो भगवत्पशुवित मट्टारक (पादानुगृहीतो बप्प पादानुध्या-)
- ३. तः श्री महासामन्तांशुवर्माकु (शली)...
- ४. गृहिक्षेत्रिकादिकुटुम्बिनो य (थाईम्प्रतिमा) न्यानु (दर्शयिति वि)
- दितम्मवतु भवताङगृहक्षेत्रादिश्राविणकादान...
- ६. भिरयम्मर्यादाबन्धः कृत एतेन भवद्भिर्व्यं-बहुर्तव्यंयत्र (भगव)
- ७. तः प्रमुपतेः पु६ प २ दोलाशिखरस्वामिनः पृ६ प २...
- द. गुंबिहारस्य पु६ प२ श्री मानविहारस्य पु६ प२ श्रीरा (ज)
- ९. विहारस्य पुद्दप २ खर्जूरिका विहारस्य पुद् प २ म (ध्य)
- ५०. महाविहारस्य पु६ प२ सामान्यविहाराणां पु ३ प १ रामेश्व
- ११ रस्य पु ३ प १ हंसगृहदेवस्य पु **३ प १** माने-श्वरस्य पु ३
- १२. प १ साम्बपुरस्य पु ३ प १ वाग्वती पारदेवस्य पु ३ प १ धारा-
- १३. मानेश्वरस्य पु ३ प १ पर्वतेश्वर देवस्य पु ३ प १ नर्रासह-
- १४. देवस्य पु ३ प १ ... ... यस अभिलेखको सम्पूर्ण पाठको लागि नोली र श्री धनबज्जको "लिच्छविकालको अभिलेख" हेर्नुस्।

Ţ,









इनरुवाको नर्रासङ्ग लटस्थ र शान्त मुद्रामा

भएपिन त्यसको क्रक्टको यस मूर्तिमा देखन सिकन्छ (६)। त्यस पछि ते हो शताब्दीको निष्णुधर्म पुराणको गातामा नर्रासहको चित्र देखिन्छ। पुरातत्व निभागद्वारा प्रका-शित 'नेपाली कला' नामक पुस्तकमा यसको प्रकाशन भइ सकेको छ।

उपरोक्त संदर्भमा इनस्वामा फेला परेको अत्यन्त दुर्लभ र प्राचीन मूर्तिलाई (फलक १ देखि 🞖 सम्म) हेरी (७)। बलौटे ढुंगामा बनेको यो मूर्ति ६४ सेन्टी-मीटर अग्लो र ३९ सेन्टीमीटर चौडा छ । ढुंगा ४ सेन्टीमीटर च्याप्टो छ। नरसिंहलाई यहाँ स्थानक वा समभंग मुद्रामा प्रस्तुत गरिएकी छ । गोलाकार, सादा प्रभामण्डलको पृष्ठभूमिमा नरसिंहको सौम्य स्वरूप निकै प्रभावशाली देखिन्छ। नरसिंहको नासाग्र-दृष्टिले उनको स्वरुपलाई अपूर्व शान्ति प्रदान गरेको छ । उनको सौम्य मुहारमा कुनै पनि व्यक्तिले सहजै एउटा दिव्यआभा छरिएको अनुभव गर्न सक्तछ । नरसिंहको वाहुलीमा विष्णुको चार सर्वाधिक लोकप्रिय आयुधहरू देखा पर्दछ । तल्लो दुई वाहुलीको गदार चक्र स्पब्ट छ । माथिल्लो एउटा वाहुलीमा शङ्ख छ । तर अर्को वाहुलीको आयुध अलि अस्पष्ट छ । यसमा नर्रासहले (विष्णुको आयुध मध्येको एक) फल ग्रहण गरेको हुन सक्तछ । यसले यो मूर्ति विशेषमा 'कमल' (पद्म)को प्रतिनिधित्व गरेको बुद्धिन्छ । कतैकतै यस मुद्राले वरद मुद्राको सांकेतिक प्रतिनिधित्व गरेको छ। अस्पष्ट अवस्थाने गर्दा यो अमृत-घट हो कि भन्ने शंका पनि उत्पन्न हुन्छ (८) । नरसिंहको गलामा कण्ठी (एकावली), शरीरमा यज्ञोपवित र वाह्लीमा आभुषणहरू च्छ । आभुषणहरूमा प्रारंभिक कालको सरलता र सादगी देख्न, सिकन्छ । यसै गरी शरीरको तल्लो भागमा, चुंडा

देखि केही मुनि सम्म पुगेको, धोतीको प्रयोग भएको छ।
सिरको जटा घना छैन; सरल र साधारण छ। सिरको
मध्य भागमा बुद्धको उष्णीसको स्मरण ग्रेराएने गोलाकार भाग यहां केवल जटामुकुटको रूपमा मात्र नभई
संभवतः 'प्रज्ञा' को प्रतीक स्वरूप पनि प्रस्तुत गरिएको
हुन सक्तछ। मूर्तिको पृष्ठ भाग खस्रो छ। समभंग मुद्रामा,
दरोसंग उभिएको यस मूर्तिले अपूर्व गक्ति र दृढताको
प्रदर्शन गर्दछ। नेपालमा सामान्य रूपमा पाइने नरसिंह
को अन्य मूर्तिहरू भन्दा यो एकदमै भिन्न छ।

शास्त्रको परंपरा अनुसार, नरसिंहलाई मुख्यतः तीन रूपमा देखाइन्छ; गिरिजा-नरसिंह, स्थौंण-नरसिंह र केवल नरसिंह (वा योग-नरसिंह) । केवल-नरसिंहला**ई** योग-नरसिंह पनि भनिन्छ। तर गोपीनाय रावले अऊँ एक चौथो किसिमको नरसिंहलाई 'यानक-नरसिंह" को नामले उल्लेख गरेको छ । यस किसिमको उप-लब्ध शास्त्रीय प्रमाणको परिप्रेक्षमा, नेपालमा पाइने, विशेष गरी इनरूवाको उपरोक्त महत्वपूर्ण मूर्तिलाई जांचौं। तर सो गर्नु अघि यतिबेर यो स्पष्ट गरिदिनु उपयुक्त होला कि शास्त्रीय परंपरा वा विधान संग अक्षरसः मिल्ने खालको मूर्ति पाउन साह्रै कठिन छ । एउटा वा अर्को श्रोतले दिएको विवरणमा, घ्यान वा आयुध वा शैलीमा पृथकता पाइन्छ । वाहुलीको संख्या अथवा बस-उठको स्थितिमा पनि विविधता भेटिन्छ । यसले गर्दा कुनै एक नरसिहलाई कुन श्रेणी-विशेषमा राख्ने हो भन्ने कुराले कहिलेकाहीं भ्रम र समस्या उत्पन्न गर्दछ । यसै संदर्भमा पहिले चांगुको नरसिंहमाथि विचार गरौ । यस-

६ ए निप्पेले यसलाई आठौं शतान्दीको मूर्ति मान्तु भएको छ (Visnu's conch in Nepal, Oriental Art, N. S. Vol. VIII, No. 3 Page 119)

नरिसहको यो दुर्लभ मूर्ति खेत खन्दा फेला परेको हो । कोदालोको चोटले यो मूर्ति दुई दुका भएकोले यसलाई जोडर इनक्वा बजारको एक मन्दिरमा

यसलाई राखिएको छ । सर्वप्रथम यस लेखमा यस मूर्गिनलाई प्रकासनमा त्याइएको छ ।

प्री वासुदेव शरण अग्रवालले आक्नो पुस्तक "भार-तीय कला" मा मथुराको कुषाण कलामा एउटा यस्तो विष्णुको अग्राप्य मूर्तिको उल्लेख गर्नु भएको छ जसले एउटा वाहुलोमा अमृतघट लिएको छ ।

लाई गिरिजा-नरसिंह अथवा स्थीण-नरसिंह मध्ये कून श्रेणीमा राख्ते ी गिरिजा-नरसिंहको कल्पना पहाडको गुफा-बाट आउन लागेको सिहको रुपमा गरिएको छ । 'स्थौण' को अर्थ हो स्तम्भ र हिरण्यकशिपुको बध गर्ने, भग्न-स्तम्भबाट नरसिंहले अवतार ग्रहण गरेको हनाले यस शैलीमा बनैको मूर्तिलाई "स्थौण-नरसिंह" भनिन्छ। स्थौण-नरसिंहको मूर्तिहरूमा हिरण्यकशिपुलाई काखमा शखी बध गरेको वा नगरेको तथा बसेको र उठेको दुवै प्रकारको उदाहरण भेटिन्छ । माथिको स्थितिमा चांगुको नरसिहलाई कसैले गिरिजा-नरसिंह पनि भन्न सक्ने छ । किनकि यहाँ, मूर्तिको तल्लो भागमा, कलाकारले पहाड वा ढुंगाको कलाकृति देखाउन खोज्नुका साथै गुफाको आभास पनि दिन खोजेकोले यस्तो धारणा बनाउनु अस्वाभाविक देखिदैन। तर, यस्तो पहाडको आकार वा ढुंगाको बुट्टा देखाउनु नेपाली मूर्तिको लागि कुनै अनौठो वा विशेष कुरा होइन । लिच्छविकालीन र सो पछिका अन्य मूर्तिहरूमा पनि यस्तो दृष्य धेरै संख्यामा देखन पाइन्छ । तसर्थ यतिकै आधारमा चांगु-नरसिंहलाई गिरिजा-नरसिंह प्रमाणित गर्न एकदमै कठिन पर्नेछ । वरु 'स्थौण-नर-सिंह' भनि यसलाई प्रमाणित गर्न दरो आधार मिल्ने छ । कारण, चांगु-नरसिंहको दुवै पाउ, केही मात्रामा दृश्य स्तम्भको सिरोभागमाथि अडेको छ। यसले स्तम्भ-बाट नरसिंहले अवतार लिएको भावलाई अभिव्यक्त गर्दछ । यताबाट चांगु-नरसिंहलाई स्थीण नरसिंहको प्रकार-विशेष पनि भन्न सिकन्छ । हनुमान ढोका दर-वारको नासलचोकमा प्रताप मल्लको र ललितपुर दरवार-क्षेत्रको पेटीमा र भक्तपुर दरवार क्षेत्रमा समेत हिरण्यक-शिपुलाई वध गर्न लागेको नरसिंह मूर्ति देखिन्छ। दसा-

वतारको प्रस्तुतिकरणको सिलसिलामा पनि यस रूपको नरसिंह मल्लकालीन अन्य कलाकृतिमा समेत बराबर भेटिन्छ । हनुमानढोकाको मोहनचोकमा (प्रताप मल्ल-कालीन) दसावतारको सिलसिलामा यस्तै एक मूर्ति र चांगु नारायणको काष्ठकलामा पनि यही रूप दर्शाइएको छ । तर मल्लकालको केही उत्तम नमुना खोज्न पाटन, मंगलबजारको मन्दिरमा पुग्नुपर्छ। त्यहा पुरन्दर सिहले आफ्नो दाजु नर्रासहदेवको स्मृतिमा स्थापना गरेको नरसिंहको मूर्ति (फलक. ५) उल्लेख योग्य छ (९)। आठ वाहुली भएको यस नरसिंहलाई हिरण्यकशिपुको वधको (सामान्यतया धेरै जसो मूर्तिमा देखिने)मुद्रामा यहाँ देखा-इएको छैन । आठ वटा वाहुली मध्ये नरसिंहको दाहिने तर्फको सबै भन्दा माथिल्लो वाहुलीमा रहेको खड्ग यसको विशेषता मध्ये एक हो (१०)। यस मूर्तिमा एउटा कुनामा अञ्जली मुद्राको गरुड र अर्को कुनामा उनको शक्ति-लाई देखाइएको छ । आफ्नो प्रियजन हो लागि मन्दिर वा मूर्ति-प्रतिष्ठा गर्ने प्राचीन परंपरा छ । यसरी नै सम्वत् ३८९ मा लिच्छवि नरेश मानदेवले आफ्ती आमा राज्य-वतीको पुण्य वृद्धिका लागि वामन मूर्तिको प्रतिष्ठा गराएका थिए। मृत-आत्माको मुक्तिका लागि, विशेष गरी शिव लिङ्गको स्थापना गराउने प्रचलन अपेक्षाकृत लोकप्रिय रहेको देखिन्छ । साथै यस उद्देश्यको सिलसिलामा केही अन्य देवीदेवताको स्थापना गर्ने गरेको उदाहरण पनि भेटिन्छ । तर यहाँ पूरन्दरसिंहले दाई नरसिंहदेवको स्मृतिमा नरसिंहकै मूर्ति प्रतिष्ठित गर्नु खास महत्व राख्दछ । पुरन्दर सिंहले यस मूर्तिमा कींह आपनो दाईको कल्पनात गरेका थिएनन् ? अर्थात् उनले नरसिंहको

९ ललितपुरको दरवार-क्षेत्रमा, सम्वत् ७१० (विक्रम सवत् १६४६) मा, विष्णु सिहका छोरा पुरन्दर सिहले, परलोक भएका आपनो दाजुको लागि ग्रन्थ कूट शैलीको यो मन्दिर बनाउन लगाएका हुन् । नरसिहको निम्ती नै विशेष रूपले निर्मित मन्दिर, काठमाडौँ उपत्यकामा अन्यत्र भेटिदैन (फलक ५) । अभिलेखको सबंधित अंश निम्न बमोजिमको छ:—

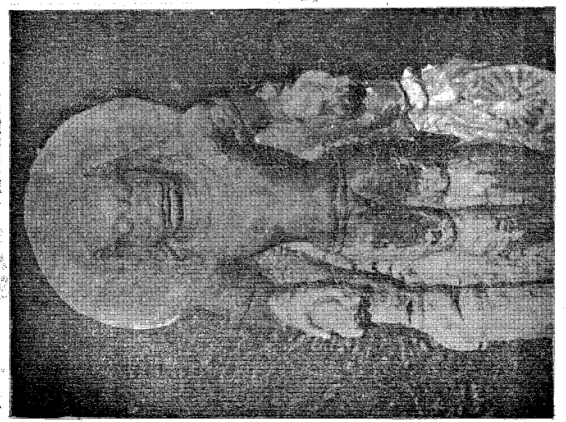
<sup>&</sup>quot; श्री श्री जय पुरन्दर सिंह देव ठाकुरसन ददा नर्रासहजुपरलोक बिज्याङ । थोसते निमित्तन देवल

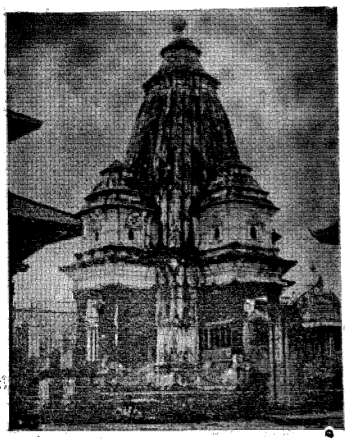
ग्रन्थकूट दयका नर्रासह मूर्ति प्रतिमा स्थापन याङ... सम्बत ७१० कार्ति(क) शुक्ल २ ज्येष्ठ नक्षेत्र सुकर्भानयोग शुक्रवार विरुद्धसंक्रांति कुन्हु तथा जुरो ।"

१० भारतमा डाणिवकोम्बु र एलौराको मूर्तिमा नरसिंहले खडग लिएको छ । पुरःदर सिंहको नरसिंह मन्दिरको छेउको सानो देवलको काठको नरसिंहमा र ललितपुर सोठ नारायणको एउटा टुनालमा देखाइएको चरसिंहको बाहुलीमा पनि यस्तं खड्ग देखाइएको छ । अन्यक्र कतं फेला परेको छंन ।









पुरन्दर सिंहको विक्रम संवत् १६४६ को पाटन मंगल बजार स्थित नर्रासहको ग्रन्थ कूट शैलीको मन्दिर



पुरन्दर सिंहले स्थापना गरेको मूर्ति

यस मूर्तिमा आपना दाई नर सिंहदेवको प्रतिकृति स्मरण गर्ने गराउने आकांक्षा त राखेका होइनन् (११)? विष्णु सिंहले विकम संवत् १६१० (ने. सं. ६७४) मा पाटन मंगलवजारमा निर्माण गराएको अर्को एक मन्दिरको टुनालमा पनि नरसिंहको प्रतिनिधित्व भएको पाइन्छ । पाटनकै सोठ-नारायणको मन्दिरमा नरसिंह अवतारको कथानकमा आधारित टुनालहरूको प्रयोग भएको छ । यस्तो अर्को उदाहरण अन्यत्र कर्ते पाइदैन ।

"केवल-नरसिंह" को केही मूर्तिहरूका संबन्धमा विचार गर्नु अघि गोपीनाथ रावले उल्लेख गरेको "यानक-नरसिंह" लाई हेरौं (१२)। साथै ललितपुरको मन्दिरमा पाइएको "लक्ष्मी-नरसिंह" को मूर्तिमाथि पनि स्यसपिछ दृष्टि दिइने छ।

रावले आपनो पुस्तकमा, 'यानक-नरसिंह' लाई गरूड माथि अथवा आदिशेष माथि देखाइएको हुनुपर्छ भनि लेख्नु भएको छ। साथै यस रूपमा उनको चार वाहुली हुनुपर्ने र सिरमाथि पांच वटा सिर भएको आदि-शेष (नाग) हुनुपर्छ भन्ने कुरा पनि उल्लेख गर्नु भएको छ। गोपीनाथ रावले बडो निश्चित र स्पष्ट शब्दमा यानक-नरसिंहको एउटा सम्म पनि मूर्ति भारतमा फेला

परेंको छैन भनि लेख्न भएको छ। भारतको विशाल भण्डारमा फेला नपरेको यानक नरसिंहको मृति नेपालमा पाउनु सामान्यतया कठिन नै होला । तथापि पनि ललित-पुरमा देखिएको ढलौटको एउटा सुकुण्डा (फलक नं.६ ) ले विचार वा अनुमानका लागि सानो अवसर अवश्य दिएको छ । चार वाहुली भएको उल्लिखित सुकू-ण्डाको नरसिंहले बसेको मुद्रामा हिरण्यकशिपुको बध गर्न लागेको छ । यानक-नरसिंहको ध्यान अनुरूप यस नर्गसहले दुई वाहुलीमा शङ्ख र चक्र ग्रहण गरेको छ । विधान अनुसार यहाँ नरसिहलाई गरूड माथि अथवा आदिशेष माथि बसेको नदेखाइएतापनि यानक-नरसिंहको ध्यान अनुसार उनको पछिल्तिर पांच मिर भएको आदिशेष चाहि अवश्य देखाइएको छ । नेपालमा देखिने नागको मूर्तिहरूमा पाँच, सात, नौ, एघार ग्रादि विभिन्न संख्यामा सिरहरू देखाइएको हुन्छ । तर यहाँ उल्लिखित सुकूण्डाको शङ्क, चक धारणा गरेको नरसिंह माथि शास्त्रले चाहे बमोजिम-को पांच सिर भएको आदिशेषलाई नै देखाइनु विशेष महत्वको करा हो । यति कै आधारमा यसलाई अन्तिम तत्ररमा यानक-नरसिंह भनि प्रमाणित गर्ने स्थिति छैन भने पूर्णतया अस्वीकृत गर्नुको पनि कूनै औचित्य छैन । यसै गरि यहाँ केही हरफमा पाटन-को ''लक्ष्मी-नरसिंह'' (फलक नं. ७...) को चर्ची

११ डा॰ मेरी सेफर्ड स्लुसर र श्री गौतमबद्ध बद्धाचार्यले संयुक्त रूपमा लेखनु भएको लेखमा, विष्णृगुप्तले आफु र आपना छोराहरूलाई, विष्णु र उनको आयुध बुरुषहरूको रूपमा प्रस्तुत गरेको कुरा लेखनु भएको छ । नर्शतहको माथि उल्लिखित मूर्तिले पनि सहजे ध्यसै कुराको संद्रना गराउँछ । डा॰ स्लुसर र श्री बद्धाचार्यको लेखका लागि हेर्नुस्; ARTIBUS ASIAE Vol XXXV मा प्रकाशित लेखहरू,

<sup>&</sup>quot;Some Nepalese Stone Sculptures: A Reappraisal" T "Some Nepalese Stone Sculptures: Further Notes"

<sup>92</sup> Gopinath Rao, Elements of Hindu-Iconography, Vol I-Part I, P. 154

गरि हालों । कदाचित नेपालमा देखिएको "लक्ष्मी—
नरिसंह" को (स्वतंत्र रूपमा बनेको) यो एउटा
सुन्दर मूर्ति हो (१३)। यहाँ लक्ष्मी—नरिसहले अनुग्रह र करूणाको भाव पोखिरहेको छ । नरिसह
जस्तो "उग्न" देवतालाई यस सरस, सरल र शान्त
भावमा प्रस्तुत गर्नु, मात्र भक्ति रसको चरमोत्कर्षको
परिणाम हो । लक्ष्मी—नरिसहको ढुंगाको एउटा उभिएको मल्लकालीन मूर्ति पाटन, सौगलको ढुंगाको
मन्दिरमा पनि देखिएको छ । चार बाहुली भएको यस
ग्रप्राप्य मूर्तिमा नरिसहको दाहिने वाहुलीले चक्र र
शङ्ख तथा देवे बाहुलीले गदा र कमल ग्रहण
गरेको छ । साथै देवे बाहुलीले नै लक्ष्मीलाई स्पर्श
गरेको छ ।

'केवल-नरसिंह" (योग-नर्रावह) को मूर्ति हामी कहाँ दुर्लभ छ । यस रूपमा दुई वा चार वाहुली भएको नरसिंहलाई प्रायः बसेको अवस्थामा देखाइन्छ । तर केवल-नरसिंहको केही उभिएको मूर्ति पनि भेटि-

एको छ । केवल-नरसिंहको ध्यान अनुसार उनको माथिल्लो दाहिने बाहुलीमा चक्र र माधिल्लो देव बाहुलीमा शङ्ख हुनुपर्छ । साथै उनको तल्लो द्वै हाथ घुंडा माथि राखिएको हुनुपर्छ । तर 'शिल्प-रत्न'ले आयुधहरू ग्रहण गर्ने बेग्लै विधान दिएको छ। सो अनुसार 'केवल-नरसिंह' को दुई बाहलीमा चक्र र शङ्गरअर्को दुई बाहुलीमा गदा र पद्म हुनुपर्छ। काठमाडौंभा स्पष्ट रूपले 'केवल-नर्रांसह' को श्रेणिमा राख्न सिकने उभिएको मूर्ति आजसम्म भेटिएकी र्छन । तर पुरन्दर सिंहको नरसिंह मन्दिरको छेउमै रहेको एउटा सानो देवलमा केवल नर्रांसह वा योग-नर-सिंहको (फलक नं. प्र ... ) प्रतिनिधित्व भएको देखिन्छ (१४)।''केवज-नर्रासह'' को ध्यान अनुरूप उनको माथिल्लो दाहिने बाहलीमा चक्र र माथिल्लो देवे बाहुलीमा शङ्ख हुनाका साथै तन्लो दुवै हात घुंडामाथि राखिएको छ ।

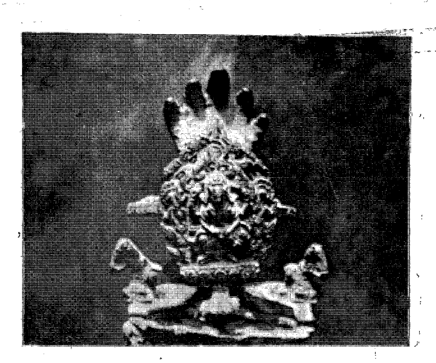
फेरि अब फकौं, यस लेखको मुख्य विषय, इन-रूवाको नरिसह मूर्ति तर्फ। नरिसहको यस मूर्तिलाई कुन श्रेणिमा राख्ने ? यहाँ भारतको बादामीमा फेला परेको नरिसहको एउटा विशिष्ट मूर्तिलाई लियौं भने इनरूवा नरिसहलाई बुक्रन मदत मिल्ने छ (१४)।

१३ "लक्ष्मी-नरसिंह" को मूर्ति भारतमा पनि कम संख्यामा पाइन्छ । गोपीनाथ रावले मद्रास म्यूजि-यममा रहेको लक्ष्मी-नरसिंहको दुई मूर्तिहरूको उल्लेख गर्नु भएको छ । नेपाली लक्ष्मी-नरसिंहको विपरीत भारतीय लक्ष्मी-नरसिंहमा चार बाहुली-हरू देखाइएको छ । नेपाली लक्ष्मी नरसिंहको अप्राप्य मूर्ति पुरन्दर सिंहले बनाउन लगाएको पाटन मगल-वजारको नरसिंह मन्दिर भित्र छ । पुरुन्दर सिंहले स्थापना गरेको मुख्य नरसिंह-मूर्तिको छेउमा रहेको यो "लक्ष्मी-नर्शिंह" केही पछ बनेको बुद्धन्छ ।

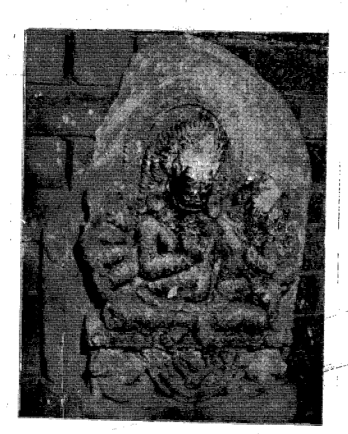
<sup>98</sup> जे. एन् बनर्जीले आपनो पुस्तक "The Development of Hindu Iconography" मा देव-गढको गुप्तकालीन मन्दिरको चैत्य-शैलीको ज्याल

माथि, सुखासनमा बसेको केवल-नरसिंहको शान्त मूर्तिको उल्लेख गर्नु भएको छ । साथै गुप्तकालीन माटोको मुद्रामा पनि केवल-नरसिंहको चित्रण भएको सूचना दिनु भएको छ ।

१५ गोवीनाथ रावले आपनो पुस्तकमा बादामीको यस विशिध्द किसिमको, उभिएको केवल-नर्रासहको चित्र र विवरण दिनु भएको छ। यसैको उद्धरण जे. एन. बनर्जीले पनि गर्नु भएको छ। सी: शिव राममूर्तिले आपनो पुस्तक, 'Indian Sculpture' मा वाकाटक, पल्लव, चालुवय पाण्य आदि कलामा नर्रासहको प्रतिनिधित्व भएको जानकारी दिनु भएको छ।



सुकुण्डाको अग्रभागमा प्रस्तुत नरसिंह (यानक-नरसिंहः?)



ललितपुरको ''लक्ष्मी-नरसिंह'

नरसिंह ॐ बादामीको नरसिंहको पनि बाहुली ₹ द्वैलाई अवस्थामा देखाइएको छ - 1 बादामीको नर-सिंहको वाहुलीमा शङ्ख, चक्र, गदा र पद्म छ । इनच्वा नरसिंहको तीन आयुधहरू यो संग मिल्छ। केवल दाहिने माथिल्लो बाहुलीको आयुध मात्र निश्चित छैन । इनरूवा नरसिंह ऊँ बादामीको नरसिंहको अनुहार पनि तटस्थ र शान्त छ । गोपीनाथ रावले बादामी नरसिंहलाई स्पष्ट तबरसंग केवल-नर्रासहको एउटा विशिष्ठ प्रकार भनि लेख्न भएको 'হুর ।

जस्तो कि माथि नै भनि सकिएको छ, इन-रूवा-नरसिंहलाई उग्र रूपमा नभई 'शान्त' रूपमा प्रस्तृत गरिएको छ । उनको केश वित्यास केही ऊुकेको सिर, नासाग्र⊷दृष्टि तथा शान्त र सौम्य अनुहारमा करूणा र विनयशीलताका साथै एउटा योगीको आदर्श क्लिकन्छ । तसर्थ बादामी नरसिंह कै, निविवाद रूपले इनरुवा-नरसिंहलाई पनि "क्रेवल-नर-सिंह" को एलटा विशिष्ट प्रकार भनि प्रमाणित गर्न सिकन्छ । तर साथसाथै बादामी नरसिंह भन्दा इनरुवा नरसिंह प्राचीन हो भन्ने कुरा पनि निविवाद छ । बादामी नरसिंहमा विकसित यूगको लक्षणहरू देखिन्छ । इनस्वाको नरसिंह मूर्तिमा कुषाण र गुप्त कालीन तत्वहरूको सम्मिश्रण भएको देखिन्छ। कलाको विकास ऋममा एउटा यस्तै संक्रमण काल पनि थियो। शरीरको दृढता र सन्तुलन, बलिष्ठ भूजाहरू, आयु-्धहरूको बनौट र प्रस्तुतिकरण, साधारण र सादा आभुषण र बिशेष गरी एकदमै कोरा सादा प्रभा (प्राय: गोलाकार) ले यस कुराको पुष्टि

गर्दछ । भारतमा कुषाणकालमा आएर, सर्वप्रथम तेज चक वा प्रभामण्डल देखा पर्छ । त्यहाँ पाइने बुद्धको प्राचीनतम मृतिहरूमा यस्तै एकदम सादा प्रभामण्डल देखिन्छ । पछि गुप्तकालमा आएर मात्र यसको विकसित र अलकृत रूप देखा पर्छ । कृषा-णकालीन भारतीय मूर्तिहरूमा सादा प्रभामण्डलको किनारामा केही चुडिदार कटावको चिन्ह पनि भेटिन्छ । इनरूवा नर्रासहको सादा प्रभामण्डलको छेउमा देखिने धर्को किसिमको कटावको चिन्हले त्यसै कुराको स्मरण गराउंछ । यसरी एकातिर इनरूवा-नरसिंहले कुषाणकालीन लक्षण र विशेष गरी प्रभा-मण्डलको संक्ना गराउंछ भने अर्कातिर यसले हामी-लाई अनायास मृगस्थली (हाल राष्ट्रिय संग्रहालय) को ''राजपुरूष' को प्राचीन-मूर्तिको पनि याद गराउँछ । दुवै मूर्तिको सन्तुलन र प्रस्तुतिकरणमा अनौठो समा-नता देखिन्छ । विशेष गरी दुवैको सादा मण्डलले बरबस हाम्रो ध्यानाकर्षण गर्दछ (१६)। अब इनरुवा नरसिंहलाई एक बेग्लै पक्षवाट पनि विचार गरौं । पूर्वी नेपालको जुन भौगोलिक इला-कामा नर्रासहको यो मृति फेला परेको छ त्यो स्वयमा एउटा निकै समृद्ध र प्राचीन क्षेत्र हो । यस कुराको पुष्टि मोरगको करीव द्वितीय शताब्दी ईशापूर्वको भेंडियारीको पुरातात्विक स्थलले र वराह क्षेत्रको प्राचीन स्मारकहरूले गर्दछ । ईशाको प्रारं-भिक शताब्दीहरूमा नै वराइ क्षेत्र एउटा वैष्णव धर्म, संस्कृति र कलाको कैन्द्रको रूपमा विकसित भइ सकेको थियो । तसर्य इनह्वा नर्रांसह फेला परेको क्षेत्र पनि यी दुवै संस्कृतिको समकालीन थियो भन्ने क्रामा विश्वास गर्ने सिकन्छ । उल्लिखित विभिन्न कारणहरूबाट र यस मूर्तिमा देखिएको कूषाण र गुप्तकालीन कलाको अपूर्व सम्मिश्रणबाट, यस मृतिलाई ईशाको चतुर्थ शताब्दीको उत्कृष्ट नमुना मान्न कूनै

पादित्य पालले ईशाको चौथो शताब्दीको मूर्ति मान्तु भएको छ ।

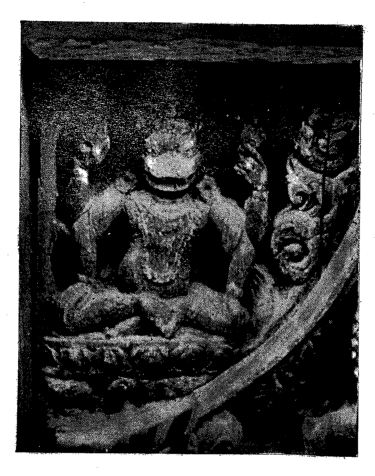
१६ इनस्वा नर्रांसहले हामीलाई लखनउ संग्रहालयको विष्णुको पनि स्मरण गराउंछ, जसलाई डा० प्रता-

गाह्रो पर्ने छैन् । कुषाण र गुप्त कलाको संगमको रूपमा र सो अवस्थाको संक्रमणकालको प्रस्तुत केवलनरसिंह एउटा अनौठो उदाहरण हो । साथै यहाँ यो लेखनु पनि अप्रासंगिक हुने छैन कि नरसिंहको यो विशेष प्रकारको मूर्ति नेपालको मात्र नभइ कदाचित भारतमा समेत फेला परेको नरसिंहको प्राचीन-

तम मूर्तिमध्ये एक हो । अन्त्यमा, यस मूर्तिको प्राप्तिले नेपालमा चांगु नारायणको नर्रासहको मूर्ति भन्दा प्राचीन अर्को नर्रासह—मूर्ति छैन भन्ने धारणालाई पनि सदाको लागि समान्त गरिदिएको छ (१७)।

९७ डा० प्रतापादित्य पालले चांगु-नर्रासहलाई बाह्रों शताब्दीको मूर्ति मान्तु भएको छ। साथ वहाँले यस लाई नेपालमा पाइने नर्रासहको प्राचीनतम मूर्ति भनि लेख्नु भएको छ। यसको लागि हेर्नुस्, वहाँको पुस्तक "Vaisnava Iconol gy in Nepul"

नेपाली कलामाथि लेखिएको वहाँको अर्को नयाँ पुस्तकमा यसे चांगु-नरसिंहलाई तेहाँ शताब्दी को मन्तु भएको छ। हेर्नुस, वहाँको पुस्तक 'The Arts of Nepal, Vol one, Sculpture."



लितपुर मंगल वजारको सानो दैवलमा देखिएको केवल नरसिंहको मूर्ति

# Lichchhavi Art Of Nepal

-Rehana Banu:

# (CONTINUED) CHAPTER III

# SCULPTURAL STUDY

The art in Nepal reached its zenith in the Lichchhavi period. Lichchhavi sculptures are mainly represented by many stone icons of Vishnu, his diverse forms and incarnations; the Uma-Maheshvara panels, images of the Buddha and the Avalokitesvara Padmapani and Vajrapani. Some of these are made of copper bronze, but in a few cases only. For instance, Tara or Gauri (copper, 7th century) (1) Devi (copper, 7th century) (2) Vajrap ini (Guilt copper, 7th century) (3) Buddha Maitreya (copper, 7th-8th century) (4) Nimbate figure and Attendant (copper plate 8th century) (5) Garuda Bronze (7th-9th century) (6) Uma-Mahesvara (Bronze, 8th-9th century) (7).

The early art does not seem to have sprung from an early established local school, but produced under the influence of the Ikshavaku, Gupta schools and the Pala school in different periods. The sculptural art of the Lich havis is comparable with similar works from India carried out during golden age of Gupta dynasty.

As Stella Kramrisch writes, 'It is Newar who created the art of Nepal, in close touch with that of India, preserving the traditions while evolving their own in relative seclusion of the mountains and separateress of their race'.

Though the art of Nepal owes its origin to India, the local artists gave it different effects from those of the Gupta sculptures, but the faces of the icons reflect a native style.

We can study the sculptures of the Lichchhavi period on the basis of style and chronology.

The Lichchhavi sculptures contain a magnificient grandeur in their representation. R.N. Pandey mentions that the ornately elaborate hair style, proportionate limbs, plastic and mobile body, sler derness of waist, moderately exaggerated hips, restrained ornaments, not too plump breasts and decorated and diaphanous drapery are some of the typical characteristics of the Lichchhavi sculpture (8).

# (a) STYLE

#### (i) Head dress

The head—dresses played an important role in making the images beautiful, especially in reflecting the charms and personality of the face.

Much attention was paid by the Lichchhavi artists in the execution of the head-dresses of their images. Most of the deities represented during this period are the Hindu and Buddhist ones. Among the Hindu deities Vishnu, Lakshmi, Sıva-Parvati, Garuda Mayadevi and Krsna in the child form are found. In the Buddhist sicons the figures of standing Buddha, Padmapati, Avalokitesvara and Tara are available. Taking into consideration the head-dress of these images we find that either the crowns are put on their heads or there is matted lock of hair. In case of the female the hair is thrown on the back or on the sides and beautiful curls touch on the shoulders. The Garuda figures have a mail of coat with a bun in the centre. The Buddha figure shows a shaven head with a protuberance in the middle. Then there are individual variations also as we find the representations of the smaller divinities or the figures of different panel -

The earliest image of the Lichchhavi period is of Trivikran Vaman Visnu dated 467 A. D. (Pasupati, pl. No. III, fig. ?), because the face is defaced and the head gear is not very clearly noticeable. But it looks as if the crown was an inverted basket type having a flap in the front and there are reminiscences to such flaps on the lateral sides. Then their is fan like decoration with incised designs. But as regards the designs on it, it is not manifest in the relief.

The Vishnu of Changunarayana (pl. No. III, fig, 3), which is about three hundred years later has pointed crown having the facade

expanded and is executed with floral designs. In the Visvarupa form of Changu Narayana (pl. No. IV. fig. no. 4), there are two panels, one in the shape of the collosal form. The Seshsayi form containing the same type of crown as we find in the Visnu Vikranta relief of the temple. But from this we can notice big rayed star carved out on the lateral wings of the crown. About the fore-head it is executed with circles and ircisions that give the semblances of huge diamond embedded in the front. The hair of Balrama (9) is actually lied in a bun with a fillet like that of South Indian Bionzes.

The head-dress of Siva is always shown in the shape of matted lock, ajata. The National Museum Uma—sahita—mahesvara murti dated 8th—9th century A. D. (pl. No. VII, fig. 1) shows the hair in the centre on the top and piled high in characteristic style of an ascetic and then wrapped in seven horizontal coils and then tied with a band of cloth which shows three vertical lines in the front There is indication of another knotted braide with the hair incised on the sides we notice the flower suspended. A crescent on the left and a skull on the right also appears.

There are three important S ivite pane's at Kathsimbhu executed in the lines of Kumarsambhav. In these one belongs to 'Siva in the disguise of a young Brahmachari before Parvati (10.) In this his hair has been shown falling on the shoulders with short curls at their ends. In case of the 'Siva and Parvati with infant kumar, celebrating his birth (11) their hair is thrown on the back and there is evidence of combing also. We find curls here also specially above the right shoulders. In the armour relief of Siva and Parvati (12), the hair is again thrown on the back and there are four-wams raised in the centre. They fall on the right ear in the intersecting curls which enhances the gran-

deur of his face to a great extent. The comb marks are visible here also.

The Pasupa'i Buddha (half buried, pl. No. IX? FIG. no G.), shows short curls hairs with a protuberance (Usanisha). This protuberance shows four horizontal disc of beaded-lins. The head is constricted and the ushanisha becomes slender as it goes to the top.

The Dhuaka Baha padmapani (pl. no X, fig. no. 2), figure shows three-peaked crown with a big diamond in the central pit within the floral frame-work. At the base of this crown there is three string bands of which the central one shows the head mark.

Utmost care was taken in the representation of female hair dress during the Lichchhavi period. In Visnu Vikranta murti of Pasupati (Pl. No. III fg. no, 2) the consort of Bali shows an ornate head decoration. The same women in case of Changunarayana Vishnu Vikranta image (pl. No. III, fig. 3) is shown with a bulbus braid and there is a band of studded jewels tied at the base of this braid. Some curls of the head, sensitively folicate in the periphery of the fore-head. In the Uma-mahesvara relief as in Archaeological garden image (pi. no. VIII, fig. no. 1) the goddess executed with a big bun of incised line and a crown on the forehead with flops above the ear.

In the case of Mara's Temptation (pl. no. X1, fig. no. 1) of museum daughter of Kama shows a mayurpriksa (feather of pea-cock) tied on the forehead. The Camunda of this sculpture shows her hair carved like the burning flame in the vertical fashion.

In case of Kathesimbhu relief Parvati and her friend (Parvati in penance as Aparna (pl. No. VII. fig. 2) are shown as in the Brahmachari panel of the same group (13) that is their hairs fall from the mang (the line running

above the forehead where vermillian is taken after marriage) on the sides and reach upto the shoulders in the curly fashion.

Laxmi, (Padmahasta) of Museum (pl. No. X1, fig. no. 3), shows an elaborate head-dress. The hairs are tied on the right above the ear like the wet cloth tied after squeezing the water from it. Above the forehead we noticed the execution of triangular peak carved with floral designs. The design stand with mayurpriksha and diamond type. The hair band and a few curls which hang on the fore-head like the leaves are also seen.

The Yamuna figure of Pasupati (pl. No. XII, fig no. 1) has unique type of head-dress mostly marked with beaded designs. The shape of the crown with round pendant is similar to one worn by Visnu Visnarupa image (pl. No. IV, fig. No. 4) and few curls hang on the forehead.

#### (ii) Ear-Ornaments

The ear ornaments on the images of the deities and the mortal beings is a very old tradition. The terracotta figurines and the stone images of the cultures belonging to the protohistoric period also attest to this fact. In the realm of Hindu and Buddhist sculptures and fine arts we find their ornaments very vividly and exuberantly portrayed. This being the fact and the Lichchhavi sculptures being Hindu and Buddhist they executed their art on the imitation of the Indo-Gangetic plastic styles, have been beautified by the ear ornaments in the tradition of the former relief.

The earliest sculpture belong to Lichchhavi period is of Visnu Vikranta dated in A. D. 467. In this relief (pl. No. 111), fig. no. 2) and the Vishnu Vikranta of Lajimpat (pl. No. III, fig. no. 1) both the faces are worn out but we can

still see the pendants of ear-oranments hanging from the perforated lobes.

The Brahma image of Pasupati (pl. no. V, fig. no. 1), which has been dated to the fourth century by Krsnamurti (14) shows perforated lobes with ornaments in all the faces.

In case of Siva and Parvati relief Siva has the snake ear-ormament which is eye-shaped and executed with floral design and centre looks embedded with gem. The Laxmi (Padmahasta) of Museum (pl. no. XI, fig no. 3) has a rosette shaped ear-ornament as we find in one of the daughters of Kama in Mara's Temptation (pl. No. XI, fig. no. 1) But the other daughter puts on the lotus shaped ear-ornaments. The Camunda of the same panel contains a circuit kept one upon the another in the vertical fashion.

In the relief of amourisity (pl. No. VII, fig. no. 4) Siva puts on a eight petalled lotus flower hang by a stem from the lohes. The blossom of the lotus is represented by a big circle in the centre. In the Nagal Kumar Sambhav relic) (15), he wears lotus buds. This design became common later on and is found in the seventh century Tara also (16).

The Vaisnavite images of 8th and 9th centuries have been decorated with various types of ear-ornaments. The Visnu Vikranta of Changu (pl. no. III, fig. no. 3), contains the ear-ornaments executed with bead designs. In case of Rahu in right ear this ornament exists but in the left the ear-ornament is quite peculiar.

The Yamuna (pl. no. XII, fig. no. 1) and the Mangla Gauri (Bachchhalesvari) panels of Pasupati (pl. no. XII, fig. no. 2) also show eight petalled lotus shaped ornaments like the Parvati's lotus shaped ornaments of Siva and Parvati with infant Kumar celebrating his birth (pl. no. VII, fig. no. 3). But they are crude

and marked by heaviness whereas in the former they are beautifully shaped.

Of the three reliefs of Padmapani coming from Dhuaka Baha (pl X, fig no. 2) Yampi Baha (pl. no. X, fig no. 3) and Ghatavihar Kathesimbhu (pl. X, fig. no. 1) the Dhuaka Baha Padmapani contains the ear-ornaments as we see it in the Changu Narayana relief of late Lichchhavi period. But this image is an earlier speimen. The Siga Baha Avalokitesvara's (pl X, fig. no. 1) ear-ornament is like the ear-ornament of the right ear of Laxmi (Padmahasta) while the Avalokitesvara and the devotees of Yampi Baha (pl. no. X, fig. no. 3) relief contain the ear-ornament is shown with a discoidal ring. The centre shows big gem.

### (iii) Necklace

Like the ear-ornaments necklaces were given to both the male and female figures of the Lichchhavi sculptures.

The Vishnu Vikranta of Pashupati (pl. No. III, fig. no. 2) and Lajimpat (pl. no. III, fig. no 1), both contain the necklaces. But they are worn out and their details instinct from the garments. But we can see the broad strip in the crescentric form running from the base of the neck. It seems that it was executed with floral-designs and a gem in the centre on the chest. All the males and females of these reliefs worenecklaces. But nothing is seen clearly in the panels. The wife of Bali shows a big gem held in string between the breasts.

In the Kumar Sambhav relief in the carving of the 'Siva' and Parvati with infant Kumar, celebrating his birth 'relief' (pl. no. VII, fig. no. 3) all the figures have been shown with necklaces. In each case it consists of two rings of gems. At the place of pendant we find four petals of lotuses fil'ed with the gems. The Brahmachari (1), Siva in the disguise of a

young Brahmachari before Parvati', puts on a thick band of SUTRA with a massive circular pendant on the chest.

Of the three Padmapani reliefs the first one Dhuaka Baha (pl. no. X, fig. no. 2), shows a heavy necklace executed with bead designs. The third one Srighata Vihara (pl. no. X, fig no. 1), is not very different from it. The only difference that exists here is its thinness and short locket hanging in the centre

The Brahma and Parvati reliefs (pl. no. V, fig. no. 1, pl. No. XII, fig. no. 2) of Pashupati show a thin band of bead string on the back neck. It is short and close to the neck. The central portion of jewel is embedded with numerous gems in the shape of rosette.

The Uma-Mahesvara relief of Museum (pl. No VII, fig. no. 1) shows a necklace which has formed a triangular shape in the front with sinuous outlines on the sides. This fact exists in the necklaces of both the portraiture vividly The Garuda relief whether from Changu Narayana (pl. no. VI, fig no. 2) Hadigaon (pl. no. VI, fig no. 3) or Boston (19) show a snake tied around on the neck.

The Yamuna (pl. No. XII, fig. no. 1) and Mangla Gauri (pl. no. XII, fig. no. 2) both have one type of necklaces. Both show a big gem closely tied with gem studded strings which encircles round the neck.

#### (iv) Armlets (Keyur)

The armlet is a common feature in the Lichchhavi sculpture. Pasupati (pl. no. 111, fig. no. 2) possess heavy armlet which tightly bind the arms of the deity. In the front at base it shows a circle with which rays shoot. The circle perhaps stand for diamond and rays for its light. We find this design in all the armlets executing in his eight arms. The Lajimpat

Vishnu Vikranta image (pl. no. III, fig. no. 1), is exceptionally worn out and its Keyur are not visible in the arms. The Vishnu Vikranta of Changu (pl. no. III fig. no. 3) is decorated with Keyur in the arms which consist of three horizontal lines with two rows of small balls. In the frontal there is a semi-circle above this and its centre has been decorated with diamond design. It has been border with floral motif.

In case of Budhanilkantha Vishnu image here the place of Keyur has been taken by Bhojadanda. The Garuda of Changu Narayana (pl. No VI, fig. no. 2) has negts for his armbandi.

As regards the Saivite images of the periodthe Keyur exists in them also. The armlets of Siva and Parvati in case of Naghaltole Umamahesvar murti (20) are simple that is anilliptical portion is executed below the armpits in the facade and tied on the back with the unitary strips.

Of the four five Kumar Sambhav relief of Kathesimbhu only in one that is Siva and Parvati with infant Kumar, celebrating Kumar's birth' (pl. no. V'I, fig. no. 3) to Siva thisornament is given and it is of Bhojadandatype.

The Buddha statues generally portray without ornaments. That is why we do not find the
Sayambhu, or Pashupati Buddhas. But the
Avalokitesvaras and female figures have these
ornaments. The Yampi Baha Avalokitesvaras
(pl no X, fig no 3) has a thick band running
around the arm with a traingular pendant in
the bottom of facade and above the band we
can notice a huge diamond with the floral
designs.

The Mayadevi's armlet (pl. no. 11, fig. no. 3) is in shape of thick and heavy metallic ornament carved with 'triangles. The space of triangle is filled with balls. In the bottom we see semi-circular making the cup designs.

The armlet of Laxmi Padmahasta (pl. no. xi, fig. no. 3) shows a big diamond in the centre and floral execution in the periphery. The Yamuna's armlet (pl. no. XII, fig. no. 1) is in the shape of Bhojadanda. But the upper part has been flourished into floral execution between the Bhojadanda and the shoulder.

# (v) Yajnopavita

The Yajnopavita or the sacred thread was worn by males and females both in ancient times and after upto this ceremony that a student started his education in those days. The Yajnopavita in case of a male runs from the left shoulder upto the right thing and it is known as Yajnopavita. In case of the female it is just opposite of the male; i. e., it emerges from right shoulder and hangs on the left thingh and is called the upaviti.

There is no trace of Yainopavita in the Vishnu Vikranta image, Garuda of the time of Manadeva and Garuda of the time of Amsuvarma. In case of the Varaha image from Dhumbarah (pl. no. V, fig. no. 3) we find this in single broad line seen running from the left shoulder and reaches up to the upper thigh of the right leg. But it does not divide the bust into two halms. Actually from the shoulder it comes parallel to the outline of his chest and belly on the left and then from the waistband it twists on the right thigh on the facade through pelvic and vanishes after showing semi cresentic form at the place where his right arm placed on the hip. In case of sleeping Vishnu in Visvarupa (pl. no. IV, fig. no. 4) and Garuda san Vishnu (pl. no. IV, fig. no. 2) it does not extend upto the lower thigh.

In case of Uma-Maheshvara images this Yajnopavita exists on the body of Siva only. In the Uma-Mahesvara murti of Museum (pl. no. VIII, fig. no 1) the god shows his sacred thread of thin outline running from the left

shoulder and teminationg at the base of the right thigh. The Yajnopavita of Uma-Mahes-vara relief (21) emerges from between the ear ornaments and the shoulder and is terminated at the base of right thigh. In the Siva in the disguise of young Brahmachari before Parvati image relief (22) Parvati has been shown putting on this upaviti. It has four thick bands and runs in a broad strip on the bust; it cover the left breast.

There was no tradition of giving this Yajn-opavita to the Buddha images. But in case of Avalokitesvaras this has frequently shown. The Dhuaka Baha Bodhisattava (pl. no. X, fig. no. 2) has his sacred thread in a single thin line and it vanishes in the carvings of the dhoti below the waist band. In case of the Yampi Baha (pl. no. X, fig. no. 4) the figure shows a long Yajnopavita which is almost straight between the left shoulder and the cloth band tying the hips. In the facade on this band it loosely hangs and from the inside it possess down to the knee of right leg. In the portion of bust it aimost runs from the peripherial outline of the body.

The only image which shows the ornament in its fullest reality is of Brahma from Pashupati (pl. no. V, fig. no. 1) dated to 4th century by Y, G. Krsnamurti (23). Here it is in three lines and runs as we find it worn by people today. The other Brahma of the site also has Yajnopavita but it is not clearly marked as in the previous image.

#### (vi) Bangles and Anklets

Bangles and anklets regularly appear on the images of the Lichchhavi period.

In the Vishnu Vikranta image, (pl. no. III, fig. no. 2) the bangles are given in all the eight hands. But there is no trace of anklets here. In Vishnu's hands, the bangles consist of a

thick metallic sheet wrapped at the bases of palms. The other figures of this relief also have put on the bangles and anklets both. In the images of Changu Narayana belonging to this period we do not see the bangles but there is no trace of anklets in the main figure. The anklets are seen in the legs of Bali's wife. They are very artistitcally executed. As regards the bangles of these images they are thinner than the Vishnu Vikranta image of Pasupati and this shows knots also. Bali's wife and a female figure standing on lotus (Laxmi) put on very heavy bangles which covers about half of the lower arms above the palms. In Vishnu Sridhar (pl no. VI. fig. no. 1) and Yogasana Vishnu also the bangles are executed as in the Vishnu Vikranta image. But there is no trace of anklets

In the Parvati in penance as Aparna' relief from Nagal tole (pl. no VII, fig. no. 2) neither she wears the bangler nos her friend. In the Siva in the disguise of a young Brahmachari before Parvati (24) the hands of Parvati are mutilated and there is no trace of anklets in the legs. Brahmachari has a very heavy bangle and it is of a rounded shape. In the 'Siva and Parvati in armour, (pl. VII, fig. no. 4) Siva has neither bangles nor any anklets. Parvati has just the bangles and the central head is executed with floral design.

As regards the Buddhist images, there is no trace of bangles or anklets in case of the Buddha images But in the Bodhisattva images the bangles exist. In the Dhuaka Baha (pl. no. IX, fig. no. 2) this ornament is shown like small beads. The Yampi Baha Bodhisattava is (pl. no. X, fig no. 3) has floral execution on it and Siga Baha Bodhisattava (pl. no. X, fig. no. 1) has a solid band only.

In the Mayadevi's wrist (pl. no. 11, fig. no. 2) there is a very broad bangles covering the

half of the lower ornaments and it has been executed with criss-cross lines creating small squares with ball like elevation in between. At the base of palm there is a line of bead design. also. Her anklets is of the type worn by a tharu lady in the Tarai region of Nepal i. c. it is in the shape of a Kada.

Yamuna's hand (pl. no. XII, fig. no. 1) is broken from the wrist but the left hand shows four lines representing perhaps four bangles. There is floral ornamentation also in the front above this ornament. The best anklet belonging to Lichchhavi period is found in this image. The anklets consist of a single broad band of metal executed with intricate floral design, as in the waistband and this has exceptionally illuminated the pedestal.

# (b) COSTUME

#### DHOTI

One of the most distincive features of the Lichchhavi sculptures is their 'dhoti', the long cloth. The dhoti appears on the sculptures from the very beginning. It is shown worn by the deities covering the thighs covering one end hanging between the legs in an artistic fashion. The dhoti is always tied with a waistband on the upper portion of the hips of these figures. The body of this costume ts shown with horizontal bands. Which appears in the oblique form on the thighs.

The Pasupati Vishnu Vikranta murti (pl. no III, fig. no. 2) shows a thick dhoti and its body decorated with horizontal line cursing his sturdy thighs. It is held by a waistband carved with oblique lines below the navel. The end of dhoti after tightly incircling the right thigh emerges from the back and again takes a circle on the right side from the front and goes to the back to falls on the head of Bali,

who had granted three steps on the lord Vishnu. The border of the dhoti is clearly seen falling above the head of Bali

The Lajimpat Trivikram image (pl. no. III, fig. no. 1) has a very faint trace of dhoti and only its end is seen falling on the right thigh in a fan shaped manner. It is executed with horizontal lines in bold relief. In case of the sculptures of Changu Narayana belonging to Trivikram Vishnu (pl. no. III, fig. no. 3) Vishnu Sridhar (pl. no. IV, fig, no 3), Vishnu as Seshsayi and Visnurupa (pl. no. IV, fig. no. 4), Garudasana Vishnu (pl. no. IV, fig. no. 2) all of them show fine dhotis tightly wrapped round the leg and fold (muja) in the front is shown falling up to the knees in the artistic manner. Then there is a vertically incised flap as we see in the case of the Lajimpat image. Here below the right knee of the deity is a female pouring down some fruits from a 'Thali' like utensil. Here we can see the anchal of her saree hanging from the back in a slanting manner and covering the 'left breast'. This has been shown falling up to the ankle of left leg in case of the Bali The dhoti of Anantasayi in the Visvarupa (pl. no. IV, fig. no. 4) shows the same features. But here the borders are not so ornate as in case of Vamana murti. The Sridhar image of the site (pl. no. IV, fig. no. 3) shows a little crudeness in the execution of dhoti. But its end between the thighs falling upto the feet are very artistic. Garuda shows the same features. But Laxmi's 'muja' and 'anchal', both are simple in appearance.

The Saivite images exist during this period either in the shape of the Siva—linga or the Uma-Mahesvara relief like those of Kathesimhu area. As regards their dhotis they are similar to the dhoti carvings of the Vaisnavite male and semale panels that we have seen above.

The only difference we find in the case of the 'Parvati in penance ai Aparna' (pl. no VII.

fig. no. 2) is that Parvati and her friends wearsarees very low below their hips (as some of the modern lady do). The bodies of their sarees show the flower of four petals. We see this in their upper garments also. The Brahmachari Siva in the disguise of a young Brahmachari before Parvati (25) have also been. shown wearing a dhoti which is short. It contains a thin border of parallel lines and shows a. beautiful end folds. In this case there is no waistband. But a thick of dhoti itself is serving: as waistband. The saree of Parvati in this sculpture is tied with Kush rope as waistband. Here her saree shows beautiful flowers at places. on the thighs within the broad horizontal band executed with short balls. Here the 'muja' artistically runs parallel to the flashy left thigh. of the goddess, the ends over the knee are of a foliated form.

The Buddhist sculptures of the period arefar less in number as compared to the Vaisnavite ones. In case of the Buddha images of the period which comes from Soyambhu we see them wearing the long Sanghati (long saffron coloured costume of the Buddhists hanging from the shoulder) and their hems have been held by the left raised arm. The Pashupati Buddha (pl. no. fig. no. ) has a finer Sanghati on his body. The Avalokitesvaras and their devotees represented in the bottom of the Dhuaka Baha, Yampi Baha and Siga Baha show their dhotis represented uniformly, i. e. they are incised with horizontal lines and tied with waistband at the base of the hips. Further there are foliated tails falling up to the ankles. between the legs and we see another tail emerge from the waistband on their left sides and terminate in foliated forms. In front with the folded palms are the female devotees sitting on their left sides. Then there is a cloth running. in three bands. In case of Siga Baha (pl. no. X, fig. no. 1) it is shown in four bands. They tie the bulging hips to make them slender and.

this has straightened the flexious. These have been held by left arms and from here the stems of lotus flower proceed on the top:

The Nativity scene of Buddha (pl. no. 11, fig. no. 3) shows Mayadevi putting on a simple saree with wavy lines on the tight and ordinary folds between the legs.

The dhoti of Laxmi Padmahasta of Museum (pl. No. XI, fig. no. 3) shows shrinks on the thigh and the 'muja' from the waistband, falls down to the ankles. The circle of the saree's spread below the ankle has been marked with vertical lines which indicate the fold which generally emerges in case of fine sarees. The same features in little crude form we see in Yamuna figure of Pashupati (pl. no. XII, no. 1) Here the anchal extends on the back in stress form and has created a ripple in the bottom because of the intervention of the left form placed on the left thighs:

# (ii) Katibandha (Waistband)

The waistband is often found in the sculptures. Generally it holds the lower garment tied from the portion of the hips.

Trivikram Vishnu image has a thick waist band incised with thin oblique lines and tied at the back of the navel. Its end is seen below the right arm pit in the shape of fan.

Trivikram Vishnu image of Changu Narayana (pl. no. III, fig. no. 1) has its Katibandha of three lines executed with a big lotus in the region of pelvic. The same type of waistband is seen in case of man we see holding his legs planted on the earth The most remarkable in this relief of the waistband of Laxmi and the wife of Bali. These consist of three bands, each executed with a small bead in its string: The front shows a beautiful flower. In the Sridhar image (pl. no. IV, fig no. 4) the waistband of Sridhar, Garuda and Laxmi, all have double lines of Chain design with eight petalled flower in the centre below navel. The 'muja' of their dhotis fall from this paces only.

As regards the Saivite images we have waistbands in them as in the Vaisnavite images.

The 'Siva Parivar' of Patan shows Siva and-Parvati, both wearing this ornament and in-both case it has a line of beads in the centre-running horizontally. The Parvati's waistband, because it has gone loose, has shrunk on the side of the right hip and there can be seen appendant. In Parvati's penance as Apaina (plno. VIII, fig. no. 2) Parvati has we istland of six lines with knots at places and perhaps tied below the navel as in other specimens.

As regards the Buddha images, in case of the representation of Lord Buddha, the waistband does not exist, at the place of this ornament there is a deep incised line anly.

The Yampi Baha (pl. no. X, fig. no. 3) specimen of the deity has a very thick bands with a lotus carved in front.

Mayadevi's waistband (pl no. 11, fig no. 3) takes its origin from the waistband of Laxmi and Bali's wife in the Changu Vishnu Vikranta image. But at the place of the hocks in the front where it joins the two ends it is not so artistic as in the previous specimen.

The Laxmi Padmahasta of Museum (pl. no. XI, fig. no. 3) las a four stringed bead-laced vaistband with a lotus flower above the pelvic. Here the petals and the blossoms both are shown emerge, not sunken.

Yamuna's waistband is quite unique. Because it contains lotus as within the bead lined borders and ornate flower with square execu-

ation at the place of its blossom on the lower belly.

# (iii) Udarbandha and scarf

We do not find Udarbandha in the Lichcehhavi sculptures except in Visnu images.

Vishnu Vikranta of Pashupati (pl. no. fig. no.?) has used a Udarbandha tassel and knot at the waist left wide in Vishnu Vikranta of Lajimpat (pl. no. III, fig no. 1), Tilganga (pl. no. 14, fig. no. 2) the sash tied round the waist-knots and its loop suspending over the thighs. The scarf and Udarbandha of Jalasayana Visnu (pl no. VI, fig. no. 1) falls across the thighs in a loop.

# (C) Asana

The Vaisnavite sculptures of L'chchhavi period are mostly represented in a standing fashion. Trivikram Vishnu from Pashupati (pl. no. III, fig. no. 2) Lajimpat (pl. no. III, fig. no. 1) Vishnu Sridhar (pl. No. IV, fig. no. 3) Trivikram of Changu (pl. no. III, fig. no. 3) all are in a standing fashion;

Even the secondary figures of these reliefs are shown in the standing or in an inclining fashion. Only Garuda is found seated during this period and his seats on his knees and toes:

There is one Varah image at Hadigaon (pl. no. VI, fig. no. 3) shown seated on Pamasana. The Vishnu of Changu is astride the back of Garudamount—Garudasana (pl. no. IV, fig. no. 2).

As regards the Saivite images in case of Umamahesvara relief from Nepal (26), Hadiga-on (pl.no. VI, fig no.4) and from National Museum (pl. No. VII, fig. no. 1) we see him sitting in Sukhasana in which the left leg rests on the seat and the right one dangles below on the

carved mountain pedestal. In case of Hadigaon relief we have four figures in Padmasana in meditation and one in Sukhasana (Ardhaparyarikasana).

The Kumarsambhava relief of Kathesimbhu have no traditional asanas. They are peculiarly seated in different fashions. In Parvati in penance as Aparna (pl. no. VII, fig. no. 2) Parvati has been shown seated which resembles Tralambha padasana posture. Her attendant is facing her below a tree sitting on hauhches with the bent knees near the feet of the goddess. In 'Siva in the disguise of a young Brahmachari ! efore Parvati'. Parvati is sitting on haunches with legs apart and her bent knees indicate that she had turned her face away from the abusive language about Siva spoken by the Brahmachari.

Mangla Gauri of Pashupati (pl. no. XII, fig. no. 2) is shown seated on Ardhapanyan-kasana. In this her left leg is bent as in Padmasana on the lotus seat and the dangling right rests on a small lotus flower carved on the base of the pedestal on the right flank.

## (D) Ayudhas and Mudras

Ayudhas and mudras are seen in the Hindu and Buddhist sculptures from the time of the Lichchhavi with define limbs and iconographic features—came into existence. There are sculptures with more than one arm and they are lashed with different types of objects which indicate some feeings of the deity which he wants to express on his followers when he is pleased. Thus we find sometimes the hands held in Varada or Abhayan, which means giving something to the devotees—booon or protection.

The ayudhas are of different types. Some of the ayudhas indicate the great power of deity and the other show the great proficiency of lord in the art of learning, music and dancing and some indicate his vicotorious qualities. Sometimes there are ayudhas and objects in the hands which indicate the great serenity the god is possessed of and some are indicative of great horrors.

The Vishnu Vikranta image of Pashupati (pl. no. III, fig. no. 2) has eight arms and holds different ayudhas and objects like shield club, discuss, etc, which show his great power of his eternal kingship.

After eight century A. D. when Vishnu is represented as Yogasana (pl. no. IV, fig. no. 2) or Sridhar (pl. no. IV, fig. no. 3) or as Kewal (as Boston) Vishnu (27) he is shown with couch, shell, shield and discus and lotus flower in his hands. The club and discus stand for his might, the couch shell for the idealism and the lotus flower for the purity and this is what, e.g., power idealism and purity a devotee wants to seek from his gods.

In Varah image (pl. no. V, fig. no. 3) we find the boar faced deity with two arms only. Here he does not hold any special objects in his hand but his very act of subduing the king of snake was a source of inspiration to his benefactors. In the Changu Trivikram murti (pl. no. III, fig. no. 3) we find a sword also in one of the right hands of the god. This weapon is found in one of the main right arms of Visnarupa form (pl no IV, fig no. 4) also. This attribute is indicative of great power only.

As regards the Saivite images in case of the Siva—lingas we find four faces. The expression of the faces might vary but in their short hands each cases are shown a water vessel Kamandalu and a rosary (Pashupati, Deopatan) In the Uma-Mahesvara relief the deity is shown holding the varadmudra, trident, the garland of rosary and either the left

breast or the waist or below the breast of the goddess. As regards goddess, who seats on the left thigh of the deity with her face turned towards the god keeps her left arm on the left bent knee while the right hand possesses the base of the left thigh of the god.

Of the five Kumarsambhav panels of Kathesimbhu 'Siva in the disguise of a young Brahmachari before Parvati (28) shows Siva holding a flower in his right hand. In the sculpture of Siva and Parvati in amour (pl. no. VII, fig. no. 4) Siva holds Abhayamudra in the right hand while the left one is empty. His consort here holds a cloth which has been thrown and wavers on her face and back and in her right hand she is holding a snake.

As regards the hand gestures of Buddhist divinities during the Lichchhavi period they are quite simple. The figures from Soyambhu (pl. no. IX, fig. no. 1), Pashupati (pl. no. IX, fig. no. 4) and one in the possession of Mr. K. P. Bhandari in Putalisadak, all display varade mudra in their right hands and hold the hem of Sanghati in their left hands near the left arm pit.

The Dhuaka Baha (pl. no. X, fig. no. 2) Bodhisativa holds the varadmudra in his right palm and his Katistha left hand car ies a lotus flower by its stem.

The Garudi from Hadigaon (pl no. VI, fig. no. 3) and Changu Narayana (pl. no. VI, fig. no. 2) are seated either on the capital of a pillar or on the ground with folded palms in the hand. This mudra always stands for dedication and devotion.

The Brahma of Pashupati (pl. no. V, fig. no. 1) has three faces and only two of his arms are carved in the sculpture. In these arms he holds the Yaksamala and Kamandalu; both

are indicative of his qualities of meditation and asterties.

The Manglagauri scene of Pashupati (pl. no. XII, fig no. 2) is slightly defaced but the attributes of her right hands are not so difficult to recognise. These are varad, the bell, the sword, the discuss, the blue lotus flower, the shield, the manuscript and the lotus flower in the hand held by stem resting on the left thigh. These attributes indicate that she not only possessed great power but had serenity and learning also.

# (E) Facial Expression

The Lichchbavi art starts in the fifth century A. D. with Mandeva. The history before this is hidden in the well of darkness. By the fifth century the School of Mathura and Sarnath had started reaching here and influencing images which were highly conducive to Dhyana yoga essential items for the spiritual manifestation. As the Lichchhavi sculptures derived their inspiration from the Gupta art of Northern India here also we find the reliefs imbued with the spirit of dhyana yoga. The heaviness of the faces had dwindled from the third century A. D. itself and in the fourth century they possess a natural serenity. Because of the high? under the poetic development of Sanskrit literature these were brought in the realm of art. The artists have tried to give a sober countenance to the faces as enjoined in the Classical Sanskrit works. Nose, mouth, eyes, cheeks etc. were drawn from actual objects and the native was portrayed in the icons. Therefore we see in this period the nose likely parrou's beak, the eye lashes curved like a highly drawn bow, the eyes like the restless fishes, the lips red like the bimbafal. It is in the light of these facts that we have to analyse the facial expression available in the case of the female figures. As regards the male one

they are imbued with different expression. Sometimes they are serene, sometimes robust and sometimes the faces look quite pensive and meditative.

The Brahma sculpture of sixth century (pl.no. V, fig. no. 2) although executed with open eye and slightly fleshy lips but its check of different faces been so ar istically slopes toward the chin that it had led a meditative import in the face. The same fact is attested by eye-lashes also. The face of the Siva in the relief of the pilgrims in the mountain as Stella called it (28), (Banerjee identified with the worship by the divine couple after the birth of Skanda) (29) is exceptionally devotional. The Uma—Mahesvara images of this period always show Siva in meditation with drooping eye-lids. In case of other deities of this relief we find them either of merry-making and piay.

We have a few Buddha or Bodhisattva figures of this period and these are very sensively portrayed. The 7th century Padmapani of Dhuaka Baha (pl. no. X, fig no. 1.0 2) has highly meditative eyes and the face on the while is so built that it reflects the trips of Dhyana yega in all its totality. The Siga Baha Bodhisattva (pl. no. X, fig. no. 1) executed about a century later has the same cheerfulness and spirituality but the degrees are less. The Yampi Baha Bodhisattvas (pl. no. X, fig. no. 3) stands in between the above mentioned Bodhisattvas. It has been to trayed with great skill and its face reflects a sober serenity environment.

Utmost care was taken in the facial expression of female sculptures not because in the classical phase a beautiful figure of a deity should be must there but because a lady is itself an embodiment of beauty at d foster of romance in the world. The classical works prescribe that a woman's face should be like the moons or the waist should be slender like lions

and hips beavy and legs should very artistically emerged from them to the bottom and yet they should be light and rhythmetic If we see the faces of sculptures in case of females they are really like the face of moon with simplifiedes of nature imbibed in them. The Parvati idol of Pashupati carved out in the body of a Siva linga (pl. no XI, fig no 2) is a quite sensitive and filled with a highten religions for bearers. Sensitively droped eye-lids and drawn eye-brows and cheerful smile indicate that she is absorbed in some great question and the answer is in her hand. The plastic carving of checks and nose a bun of hair on the head further add to the grace of female sculptures. Taking the plastic dictions into consideration I can boldiy say that the theme of the 'Parvati's penance as Aparna' (pl. no. VII, fig. no. 2) was executed immediately after the above mentioned Parvati's head on Siva-linga. Although here the face is completely mutiliated but the right-hand held in Vitarka mudra speaks of an arguing face with great determination in the mind.

The daughters of Mara in the relief of Mara's Temptation (pl. no. XI, fig. no. 1) are highly equipped after the failure in the task of alluring the exalted saints Hence they look very thoughtful.

The Yamuna (pl. no. XII, fig. no. 1) and Mangla Gauri (pl. no. XII, fig. no. 2) images of Pashupati show a decline in the plasticity. These are marked with heaviness which overwhelmed the realm of sculptures in the whole of Indo-Pak subcontinent.

Now the eyes have opened slightly, the cheek have to rue! fleshy and the chin does look supple and artistic and there is a marked ridge between the cheeks and base of noses from the side. Still their facial expression is

not of a completely different tradition as wefind in the stereotyped medieval reliefs.

# (F) Modelling

The nature or the best aspects of different. animates and inanimates these were copied. down in the human limbs during this period by the priest artists. When we see the sculpture of Lichchhavi period we are reminded of thoughtfulness, grace and idealism, including. the amoursity of life which have been copied down with great clan in the art of the Lichclihavi period in Nepal. As I referred above the faces of the Lichchhavi period in the reliefs are quite sensitively executed which gave the glimpses of the living human face. The arms from the shoulder fall so artistically that they always rendered a charm in the relief Theflexions are so developed in case of the standing figures that they produce a linear thythmon the sides. Their hand's gestures, their crowns, the nimbus, the ornaments, the transparent garments, the seats, the ayudhas are allbeautifully executed by the artist. The medium sized and slender carvings of the males and females shown in perpetual youth are indicative of a developed plastic tradition.

When we see the Lichchhavi sculpture we find that they have been mostly executed in basalt. The images were chiselled, smoothened and burnished perhaps with a coat of iron dust and so on. The limbs of the deities are so beautifully executed that not even in a single-specimen we find a chiselled mark. This has brought forth a Lichchhavi sculpture to a type of classical modelling. The limbs have been so artistically drawn that the sculptures give the semblances of the hving humans.

In the Kathesimbhu reliefs we find very supple carving of the limbs. They are so beautifully modelled that no real artisticity is rampant from anywhere. The modelling of the

hairs thrown on the back in the curly fashion and the execution of the mountains both are quite charming

The Varah sculpture (pl. no. V, fig. no. 3) is modelled divinitive but the artist has filled unprecedent warmth and elan in his sturdy limbs. The execution of boar face and the retrogate Vasuki holding the left leg of the deity are lively modelled.

The Padmapani and Laxmi Padmahasta figures of this period now standing in Ghatavihar (pl. no. X, fig. no. 2) and in the National Museum (pl. no. XI, fig. no. 3) both possessed a sensitive modellion with their contemplative faces and flexions. The crown and braide of Laxmi both are nicely modelled; the necklace and the lotus flower held in the hand are not less chanting and sensitive. A sensuous flexion of her waist could even be visualised even in the stone. The sunken navel and bulging hip-bone and bana-shape thighs are too quite sensitively modelled. In the whole this Laxmi carving of Vishnu relief wrongly described as Tara by the scholars of the past is an exalted piece of modelling tradition which the Lichchhavi practised in the past.

We have a few Garuda sculptures which are characterised with profound heaviness and its rough body is indicatice of his coat of armour which presyppose to wear.

The modellings of the garments is always in the transparent; hence the limbs above the hips in case of male and female look bare. But this is not a fact. For this visibility we should appreciate and thank Lichchhavi artists for the tradition of Lichchhavi societies in which such a developed feature in the life and art had eqisted.

(G) Stele

The sculptures of the Lichchhavi period have been executed either in the standing or seated fashion without any stele or stele with them. Because these sculptures are carved within the stele they show the perforations in some cases. But most of them have no such perforations. The steles are made in the elliptical shapes containing arches on their tops. terminated with pointed executions on the apexes. In the centre of the stele the cult deity is executed as engaged in some action or meditation and he may be surrounded with a host of other male and female deities in different fertures and posses. The puriphery of the stele are either carved with flames or the floral designs and in case of a few pieces there are inscriptions also on the pedestals, provide some details about the idols and dancers of panel.

The Vishnu Vikranta of Pashupati image (pl. no. III, fig. no. 2) is carved with n the stele and as stated above a short juscriptions in its base. Its periphery must have shown some designs but nothing is now extant. The Trivikram image of Changu Narayana (pl. no. III, fig. no. 3) shows perforation in the centre around the limbs of the main deity and the bottom is executed with a frieze of schematic flower within rectangular horizons. The leaves of the flowers are carved on four angles and the blossom in the centre is surrounded with small dots along the periphery. The lateral flames of the stele are plain and filled up with other images of the mytholopy. The arch on the top is constricted. There are sun and moon represented by round symbols and their rays and beams are executed by simple incision. Then there are horn like carved lines carved in topsyturvy which stands for cloud in the sky. The top shows the garland holding Uidyadharas flying amidst the clouds in emanciated elans. The Visvarupa image of the site (pl. no. IV, fig. no. 4) again shows perforations. Its

Mength is more than its breadth unlike other steles of the place. Because of the large number of carved figures in this relief we find no other rnamentation in this specimen. The Garudasana Vishnu's stele (pl. no. IV, fig. no. 2) is peculiar. Here the whole background of the stone is executed with the stretched feather of Garuda.

The stones of the Uma-Mahesvar murtis are alike, e. g., each of them shows the carvings of mountains. But perforation do not exist in them.

The steles of the Buddha figures of Soyambhu (pl. no. !X, fig. no. 1, pl. no. !1, fig. no. 2) and Pashupati (pl. no. IX, fig. no. 4) show plain backgrounds and floral designs in the periphery. In each case there are huge elliptical steles:

The steles of Bodhisattvas are simple: The stele of Yampi Baha (pl. no X, fig. no. 3), is perforated and carved with beautiful floral designs. In the extreme periphery there is again a band of the flames as we see in most of the early medieval sculptures of the valley.

We have plenty of sculptures without the stele in the background as in Dhumbarah (pl. no. V, fig. no. 3), Laxmi (pl. no. XI, fig. no. 3), Brahma (pl. no. V, fig. nos. 1, 2), Garuda (pl. no. VI, fig. no: 2, 3) images etc.

### (H) Aureole or Nimbus

Aureole or nimbus is called the Prabha—Mandala or Sirascakra. An aureole is given only to the cult deities or to some great religious teachers or reformers when portrayed in the sculptures either in the metal or stone or wood are painted in the Kalash. Aureole is a sign of physical or intellectutal or philosophi-

cal excellence. This being the case we find the aureole in a large number of sculptures of the deity executed by the Lichchhavi artists during the fifth and tenth century A. D.

The aureole of the Trivikram image of Changu Narayana (pl. No. III, fig. no. 3) is round and in its periphery it has strips of small dots and rising flames The Vishnu visuarupa (pl. no. IV, fig. no 4) possesses no Prabhamandala at all and the Seshsayi form in the bottom shows a canopy of seven-snakehoods. The Sridhar image (pl. no. IV, fig. no. 3) contains the aureole not only in case of the deity but behind the head of flanking Laxmi and Garuda. Here also we see the same designs as in the image. But they are not so artistic. The most striking aureole is of Dhumbarah (pl. no. V, fig. no. 3). It is massive. It is like a heavy rubber ring with a specious halo in the centre and carved with straight lines at intervals.

In the realm of Saivite sculptures we find the aureoles in case of the Uma-Mahesvaralingan murti of Lagan only (30). Here the aureole is elliptical and shows perforation in the centre. Its periphery is carved with the balls and flames.

As Buidha was a great min, a great teacher and a great reformer having immense knowledge and a developed mind, he was given the place of a very prominent deity in Buddhism. When he is represented in icons he is always shown with aureole.

The Soyambhu Buddhas (pl. no. XI, fig. no. 1, pl. no II, fig. no. 2) have elliptical aureole which shows the flames in one case and the floral designs in other. The Pashupati Buddha (pl. no. IX, fig. no. 4) contains the latter type.

Among three Bodhisattvas only the Yampi Baha Bodhisattva (pl. no. X, fig. no. 3) has an aureole showing a strip of balls and flames in the border and an elevated line instead of miniature balls.

The aureole of Laxmi Padmahata of Museum (pl. no. XI, fig. no.) is almost circular but the flames here are executed artistically.

# Foot Notes

# CHAPTER III

- 1) Kramrish, Stella, The Art of Nepal (New York, 1864), fig. No. 3, p. 56
- 2) Ibid., Fig. No. 4, p. 57
- 3) Ibid, Fig. No. 5, p. 58
- 4) Ibid., Fig. No. 6, p. 59
- 5) Ibid., Fig. No. 7. p. 60
- 6) Ibid., Fig. No. 8, p. 129
- 7) Ibid., Fig. No. 9, p. 61
- 8) **Ib**id., p. 16
- 9) Pandey, R. N., A Brief Survey of the Nepalese Art Forms (Kathmandu, 1968), pp. 20-21
- 10) Pal, Pratyapaditya, Vaisnav Iconology in Nepal (Calcutta March 1970, p. 91
- 11) Banerje, N. R., Parvati's Penance as Revealed by the Eloquent Stone of Nepal (Ancient Nepal, No. 2, January, 1968), pl. VI A
- 12) Ibid., pl. No. VII B
- 13) Ibid., pl. No. VIII A

- 14) Ibid., pl. VI, A.
- 15) Krishnamurti, Y. G., King Mahendra of Nepal, A Biography, (Bombay), p. 87
- 16) Banerjee, N. R., op-cit., pl. VI. A
- 17) Kramrisch, Stella., op-cit., fig. No. 3,. p. 56
- 18) Banerjee, N. R., op. cit., pl. No. VI A
- 19) Kramrisch, Stella., op. cit., Fig. No. 8,. p. 129
- .20) Ibid., pl. IX, p. 41
- 21) Ibid., Fig. No. 9, p. 62
- 22) Banerjee, N. R., op. cit., pl. No. VI. A.
- 23) Krishnamurti, Y. G., op. cit., p.
- 24) Banerjee, N. R., op. cit. pl. no. IX, p. 41
- 25) Ibid.
- 26) Kramrisch, Stella., op. cit. pl. no. IY, p. 41
- 27) Ibid., pl. no. 10, p. 65
- 28) Ibid. pl. no. III, p. 22
- 29) Banerjee, N. R. op. cit., pl. no. VII B.
- 30) Kramrisch, Stella, op. cit.pl. no. IX,. p. 41

(To be Continued)

# Principles of the Conservation of Ancient Monuments with Special Reference To Nepal

By N. R. Banerjee

# INTRODUCTION

The present is but a link between the past and the future, and all human achievements are a sum total of what has happened in the past. The past, therefore, exerts itself forcefully and effectively upon what is to follow and it does so overtly as well as covertly and sometimes imperceptibly. Even when no conscious effort is made to record the past meticulously, it makes itself felt through some kind of ideological transmission, for it is said that ideas have wings. At the same time it is one of our irresistible instincts to preserve ourselves and transmit our achievements and our heritage and legacy to posterity. Sometimes it is done consciously, though most often it happens in spite of ourselves. But the ravages of time and nature and the susceptibility of the human mind to oblivion and innate lethargy often stand in the way. It is these that have to be consciously combatted. One of the earliest combattors of the order for the conservations of human heritage was king Nabonidus, the Chaldean king of Babylon, who ruled between 550 and 539 B. C. He opened up the

Temple of Shamash at Sippar in Iraq, and, to-his pleasant surprise, was able to discover by excavation the original inscription of Naramsin (circa 2291-2215 B C.); son of Sargon I of ancient Sumer, who had first built the temple. He carried out some extensive repairs to the temple and recorded the fact in an inscription that he got engraved on its wall. History is replete with instances of such public undertakings of constructions and repairs.

Nearer home, in India, it was Firez Shah Tughulq (1350-1387 A D.), who is known as the first great conservator of monuments. He has left ample descriptions of the works of repairs carried out by him on various ancient monuments in Delhi and around in the Tuzuki Firez Shahi and including the gift of a new lease of life and a face-lift at once. As an effective and common means of preservation of most structures he introduced the use of brick-in-line concrete to serve as an apron around the structures or for the paving of their floors. His rare feat of bringing in two inscribed pillars of Asoka from Meerut and Topra (near Ambala), respectively, forms another act of

-conservation, though, judged by our present standards, such an activity would look quaint and unorthodox, although deserving of qualified praise.

In Nepal the tradition of archaeological conservation goes back to the days of Asoka. The inscribed pillar at Lumbini records and preserves one of the most important events in the history of Nepal, helping in the identification of the hallowed spot of Buddha's birth. Likewise, the inscribed pillar at Nigalihawa (District Tau'ihawa) records the fact of his having enlarged the stupa of the previous Buddha Kanakamuni to twice its size in the fifteenth year of his coronation and of his himself having inspected the works and worshipped at the stupa so conserved in the twenty first year of his coronation.

Later history is picked with such instances. The work of renovation and repairs of temples or objects of worship naturally claimed most attention as these were held traditionally as acts of piety that had power to advance the donor or executor on the path of religious merit. Thought it would be tortuous as well as unnvessary to multiply instances, it may perhaps be proper to briefly indicate the principal stages of the periodical repairs and renovations carried out to the Pasupati temple at Kathmandu, being the most important monument in Nepal. Though in existence from times immemorial as tradition would have us believe, the earliest inscriptional reference to the predominant position of Lord Pauspati goes back to the time of Amsuvarman, late in the sixth century A. D. It is known to have been defiled and damaged by Sahmsuddin Illyas in A. D. 1349, but it was found intact again at the time of Jyotirmalia about the beginning of the fifteenth century, indicating that the temple was thoroughly renovated between A. D. 1412, a fact which is directly confirmed by the evidence of Gopalaraja Vamsavali which described the reinstallation of the newly made image and reconstruction of the temple in 1371 B. C. An inscription of Java Prakasha Malla of the year 549 N. S. (A. D. 1428) mentions some repairs that were carried out by him in the intervening period i. e. between A. D. 1412 and 1428.

A manuscript entitled Guhyasiddhi, dated Nepal Samvat 775, indicates that the temple had been completely renovated in A D. 1634. The woodwork of the temple is known to have been completely eaten away by termites over the intervening years, requiring a third reconstruction in A D. 1696 during the reign of Bhupalendra Malla.

The subsequent history of the repairs to the temple is somewhat obscure, though inscre iptions again come to our rescue to proclaim that ornamental silver foil or gold plated brass over the woodworks of the temple date from the times of king Rana Bahadur Shah and his son King Girvan Yuddha Bikram Shah, carly in the nineteenth century, and some as the gift of the then Prime Minister Gen. Bhimsen Thapa. Large-scale renovation of the temple was carried out within living memory by the late Prime Minister, Chandra Samsher Rana. in the beginning of the twentieth century. If in spite of such a volume of information on the most important religious-cum-historical monument of Nepal, it is not easy to trace the pristine form of the temple or the precise nature of the additions, alterations, or renovations that were carried out to it from time to time. The position is rather academically unsatisfying as it fills us with a sense of void historically, and presents to us many a lacuna that we are hard put to fill.

The story in respect of the other important monuments in Nepal is not very much dissimilar One of the important relics and landmarks of Kathmandu is the old bridge across the Bagmati, first built by General Bhimasen Thapa, and later repaired by Prime Minister Chandia Samsher Rana, as recorded in insciptions installed on either side of the approach from the Kathmandu end. The most recent solution of the problem presented to it by the growing numbers of its users by the construction of a substitute which has been recently thrown open to the public. But the fate of the other, which has served generations of men failhfully for over a century, may not be sealed, by its retention as a relic as well as a utilitarian foot-bridge for passers by.

One of the greatest disasters that overtook the ancient monuments, as well as modern structures for that matter, in Nepal was the great earthquake of A. D. 1934 (1990 V. S.) The extensive repairs that were carried out thereafter to several monuments in Nepal, particularly in and around the Kathmandu valley, have laudably served to preserve the ancient heritage of Nepal, but often without the essential traces of their ancestral form, leaving to posterity some relics of which the original forms were apparently rather different from what they presently serve to convey.

The Dharara which is a prominent landmark of Kathmanda of the olden days is a monument of and to Gen. Bhimasena Thapa, with romantic associations with Jung Bahadur Rana, has had to be repaired after the earthquake with suitable modifications that resulted perhaps in the reduction of its height. And the fact is still remembered by most middle-aged men of Kathmandu.

One may feel nostalgically for the more than a hundred year old platform or landmark in the Tundikhel called the Khariko-bot-Ko Chautaro, which has witnessed many an important event of history of the olden days, and which now lives only in memory.

Repetition of instances of repairs and renovation to monuments need not detain us any longer, and we are led directly to consider the principles and purpose of conservation which the world, by trial and error and through many vicissitudes of fortune, has come generally to adopt and cherish,

The basic principles of conservation are the same everywhere though the actual methods employed for conservation or the machinery entrusted with the work may vary from country to country. The types of monuments or the materials used in their construction or the general state of their preservation, depending upon the factors of actual length of life and climate, besides the innate durability of the relies themselves, also vary, and each situation requires a suitably specific treatment.

The purpose of the conservation of ancient and historical monuments is to preserve intact the national heritage of architecture and art and bequeath it in turn to posterity as far as possible and practicable, in its pristine form. In fairness to the forbears, it is also necessary to keep a detailed record of any changes that may be introduced in an ancient structure from time to time in the interest of its preservation.

# 2. The Procedure and Machinery of Conservation in Nepal

The procedure of conservation is to retain unmodified ancient architectural relics, with the help of technical knowledge of the architectural forms of the ancient days. An institution called Chhen-Bhadel, dating apparently from the times of the Mallas, had been carrying out repairs to ancient and public edifices in Nepal as its specific duty. It was part and parcel of the Durbar from times immemorial. But extent transferred to an organization called

the Valley Construction Committee (Upatvaka Nirman Samiti) which came into existence in V. S. 2019 (A. D. 1956-57) From this time on the works of the Samiti were alternately done by it or the Public Works Department, which continued virtually to be in charge of all repairs to ancient structures till almost 1966, when the Department of Archaeology, that had come into existence in 2009 V. S. (A. D. 1952-53), took up the first major repairs to any ancient monument, namely, Kathmandapa jointly with and under the entire financial support of the Guthi Samsthan until the passing of the Ancient Monuments Preservation Act (Prachin Smarak Samrakshan Ain of 2013) of A.D. 1956-57, and even after the coming into being of the Department of Archaeology, repairs to ancient monuments were carried out sporadically by other agencies under the orders of the Government but not necessarily on the established principles of archaeological conservation. The modification of the temple by valley construction committee (Upatyaka Nirman Samiti) at the centre of the Rani Pokhari at Kathmandu, originally attributed to Pratapa Malla towards the beginning of the seventeenth century, is a case in point. Though this task of preserving the ancient heritage of the Department of Archaeology ever since its inception, it was considerably handicapped for want of an adequate executive staff as well as finances in the initial stages. These difficulties have now been overcome to an extent and the situation has improved considerably ever since the considution of the Guthi-Jirnoddhar Tatha-Nirman Samiti in 1967, and its joining hands with the Department of Archaeology for the execution of the works entrusted to it. This organization functions under the chairmanship of the Director, Department of Archaeology and is admimistered by a Secretary. The Committee consists of five members, of whom two are non-officials It decides upon the work that

has to be taken up, and accordingly works are taken up from time to time. The preparation of estimates carried out by an Engineer in the employ of the Department of Archaeology, and the actual execution of the works is left to be carried out by project officers. The works are supervised by the Engineer of the Department whose services have been transferred to the Samiti, provisionally, and a few overseers on the engineering side and by the Secretary to the Committee on the overall policy and administrative sides. The lines on which the repairs are to be carried out are usually outlined by the Director who also periodically inspects the works in progress.

On the technical side the Samiti is alsoserved by a specialist on Art and Architecture, and a Photographer of its own. The Department of Archaeology periodically lends its. Draftsmen to the Samiti in emergencies. Thus the set-up of the machinery for the conservation of monuments devised jointly by the Department of Archaeology and the Guthi. Jirnoddhar-tatha-Nirman Samiti is ideally suited to the present conditions in Nepal where the Guthi Samsthan exercises a large measure of control over all the religious establishments. in Nepal, both organisationally and administratively, and repairs are considered as part of its normal duries. Increasingly intensified adpotion of the archaeological principles of conservation, detailed in the following lines, which has been the aim of preservational repairs that have been carried out already and have also been emphasised in its objectives in the currently initial stages will have firmly laid the foundations of proper conservationof ancient monuments in the country.

# 3. General Principles of Conservation of Ancient Monuments

As a matter of principle, it is absolutely essential that before the repairs to any accient:

monument is undertaken, a complete descriptive record of the existing condition of the monument and the measures of repairs proposed is prepared, and approved of by the proper authority. This is to ensure that the architectural character of the monument is retained intact. For this purpose, photographic records of the monuments in addition are also desirable. It may often be necessary to prepare scale drawings of the affected parts of any structure in the form of plans, elevations and section, either in full or in part. These measured drawings alone would enable the executors to carry out the repairs properly and correctly and compare, in the course of of checking and in the event of any necessity, the condition of the monuments before repairs with the condition after repairs. Sometimes photographs may be generally helpful. These records may help the higher authorities or even responsible members of the public who may find fault with the works of repairs to keep a check on the works and ensure the correctness and propriety of the repairs, if necessary by ordering rectification of mistakes, if any.

Apart from these aspects of the matter, the posterity would not be in a position to judge how far the pristine aspects and forms of the ancient structures have been retained and in what parts modifications or departures have been introduced, in the absence of records to this effect. Such information is also useful to the researcher.

#### 4. Preliminaries

(A) Records of the condition of monuments and conservation notes

In a land where proverbially there are more temples than houses, not to speak of various other categories of monuments, the problem

of merely making a list of such motuments isenormous. The work of preparing records indrawing or in photographs is equally large in volume. Examining the condition of the monuments and preparing detailed notes on their condition and the repairs required by them is also a time-consuming affair.

But a beginning must be made, sooner rather than later, to prepare such records, starting from the well-known monuments, and gradually extending to monuments of lesser importance.

It can easily be imagined that many monuments are aften in such an advanced stage of decay that one cannot wait for such records to be completed, but must rush first a d tothem and save them from total ruin.

(B) Optimum list and Classification of Monuments

No country on earth can perhaps find enough funds to deal effectively with all her ancient monuments. It becomes necessary, therefore, to classify the monuments according to their importance, evaluated on ite basis of style, historical association and architectural or other distincitive features.

At the same time an optimum list of monuments that the authorities may decide to keep in repair, in consideration of the limited nature of the pecuniary resources, which naturally restrict the strength of the concerned executive Establishment as well as the scope of work, must also be worked out.

# (C) Phased Repairs

The works of repairs too have to be phased over a period of time in an order of priority and are to be taken up according to the wor-

king capacity of the competent staff available for the supervision on of the works In work ng this out the capacity of the supervisory staff must be taken into consideration so that they may be able to establish effective control over the supervision and execution of the works planned and taken in hand.

# 5. Special Features of Nepalese Monuments And Some Suggestions

# (A) The Durbar Squares

- (i) General: The Durbar squares of Kath. mandu, Lalitpur and Bhaktpur are almost unique in their lay—out, grouping and spacing and are living symbols of the past telescoping itself into the present through the expanse of the centuries. They are also very pleasing and attractive as well as fairly ancient to deserve admiration and complete protection. In any scheme of repairs to these groups of monuments it must be ensured that their pristine character must be retained unaffected. Unfortunately they continue to this day to be the centre-spots of the respective cities, serving as a busy market place of street vendors. Regularly established shops are also on the premises at Kathmandu and Patan. Of these the square or associated area at Kathmandu is the largest and also the oldest.
- (ii Restriction of Vehicular traffic in the Durbar Squares: Generally, the areas must be closed to vehicular traffic as such traffic is difficult to control, in view of the congested nature of the area; and the passage of vehicles through the area makes it incongruous to take photographs of the ancient monuments with anachronistically modern transport of all description amidst them. The danger to the safety of the structures, through chances of accidental hitting of the monuments, cannot be over emphasized. The brick pavement of the area

is also ancient, and if not saved in time will be worn out by the flow of heavy traffic.

- (iii) New structures in the area not to be permitted: Secondly no new structures should be allowed to be built in the area, nor the facade of any old house in the area allowed to be modernized, as such a phenomenon will present a contrast that is bound to be glaringly anachronistic, apart from totally spoiling the environment;
- (iv) No Misuse of the Premises: The monuments individually including old Palaces as well as the entire area should be kept free from use as business, squatting by vagiants, wanderers or pilgrims or visitors from distant villages. The walls of the structures should also not be used to paste advertisements or stick bills of any kind. Suitable punitive measures should also be taken against offenders.
- (v) Fence around the monuments: Some kind of wooden fences may also be elected around the areas suitably to prevent interlopers from encroching upon the monument and the areas
- (vi) Pulling down non-historical structures: Some unimportant structures of no historical or architectural importance or merit may also be pulled down to improve the view of the squares and the structures around and within them.
  - (B) Dismantling and Removal of old structures to require prior Approval of the Department

It is often seen that for the improvement to an area some old structures are required to be pulled down. In that process it may often result in the destruction of some essential parts of the older environments which form a

comprehensive complex. As a case in point, of cleaning the covered surfaces must of necthe example of the entrance gateway to the Bodhnatha Stupa on the way to Gokarna can be cited with a nostalgic feeling of pain. Before any authority decides to pull down any old structure, even if not apparently of any antiquarian interest, it would be proper if the prior approval of the Department of Archaeology is obtained.

# (C) Mural Paintings

- (i) General Description: Some monuments are enriched with mural paintings depicting historical, mythological and religious scenes. From the most superficial examination it can be stated that they are mostly tempera painttings. In many instances the murals are likely to be obscured by films of dust, soot, oil and vermilion, etc. Often again the carrier surface is a mud plaster on the inner walls of temples or monasteries, etc. The life of the painting depends of course on the condition of the painted surface itself but its life may depend on the security of the plaster itself. Being of tempera technique the paintings as well as the carrier bases may be affected by moisture or leakage of rainfall through the roof tricking down over the walls.
- (ii) Preservation of Paintings: The preservation of such delicate surfaces requires the greatest care and technical knowledge and skill. One of the primary requirements in the treatment of paintings is to ascertain the nature of chemicals employed originally. This would require analysis of the pigments in the laboratory and the chemicals to be employed for removing the soot and other foreign bodies obscuring the painted film and strengthening and fixing the painted surfaces have to be determined on the basis of the results of the experiments and analyses in a well-equipped daboratory. In consequence the actual process

essity be very cautious and slow.

- (ii) Delicate Problems: There are such things as the nature of the adhesion of the painted film to the plastered surface to be considerd in the matter of evolving the actual process of the work. Gaps, air pockets, blisters in painted film or detachments have to be determined accurately, with delicate instruments before the strategy of any chemical treatment is planned.
- (iii) Prior Need of an Inventory of Murals in Nepal: As a prerequiste to the solution of the problem of murals in Nepal, a complete inventory of the paintings may be made before a report on their condition and the remedies can be prepared, not to speak of the actual undertaking of such works Some of the monasteries, wherever they occur, are excellent repositories of excellent specimens of paintings which are on their way to speedy disappearance or deterioration. Very often information about the existence of such works of art of inestimable academic as well as artistic interest and value trickles down hesitantly from diverse sources. Such information should not merely be compiled, but followed up by actual examination on the spot as to contents condition. Photographic records must also be prepared at the same time.

#### (D) Woodworks

The woodworks of Nepal occupy a distinctive place in her architectural scheme. While they are expressive of a highwater-mark of technical as well as artistic excellence, they sufter from quick disintegration. In view of the perishable nature of the wooden medium a question arises if damaged parts of wood work, particularly separately attached parts like hands of carved figures, shou'd be replaced by newly carved pieces. A similar question also arises. as to the wholesale replacement of carved brackets or tunals in the event of such pieces having lost their features or being worn out.

Though strictly on principle, such replacements, being new works, must be discouraged and eschewed, in the interest of legical fullness of the structures as well as artistic beauty. Such replacements may be permitted in all suitable cases. Such renovation has been permissively done on the western side of the Bhimsena temple, at the northern end of the Durbar Square in Lalitpur.

# (E) Vessels nailed to temples

The temples of Nepal have often assemblages of large numbers of assortments of metallic vessels nailed to the upper walls on the exterior. They are of course a relic of a traditional custom, but as this practice does not augment the beauty of the temples, but on the contrary detracts from it, it would be proper to discourage, and if possible even probibit, the practice. The already existing vessels may well be taken off, and made over to the Nepal (National) Museum for exhibition and storage of traditional vessels of the recent past. The duplicate specimens could serve as exchange potential for obtaining suitable museum objects from other parts of the world in exchange.

# 6. Principal Conservation Works Carried out in Nepal in Recent Years.

# (A) The Difficulties

Notwithstanding the hampering and lingering difficulties impending the processes of the conservation of ancient monuments in Nepal, it must be recorded that considerable progress has been made in the preservation of the

cultural wealth of Nepal in recent years. Owing often to the advanced stage of decay in some cases, requiring urgent treatment, and other reasons it has not been possible always to follow the principle of making complete records of the monuments to show the condition before repairs. It is to be hoped, however, the persisting difficulties will be overcome before long.

Owing again to the peculiar nature of the monuments in Nepal, a major component of which has a basically wooden framework, which by its very nature is extremely difficult to preserve for long, total renovation has to be attempted more often than would be justified elsewhere.

Some chemical work for the cleaning and preservation of mural paintings has indeed been attempted limitedly, but the volume of work in the field of chemical preservation lying ahead is stupendous which only a much larger technical establishment with adequate training and experience and substantial financial backing alone can account for

# (B) Resume of Important Works Achieved So far

The stage is now set for the consideration of the principal works of repairs carried out during the last two years in Nepal.

#### (i) Structural Repairs

(a) Kasthamandapa:— The important temple enshrining Gorakhanatha with a record of reconstruction was one of the first menuments to receive extensive repairs in 1966. The principalitiems of work carried out comprise the demolition of the accretionary modern structures that had been built into its facade all round, thus revealing the original features,

the water-tightening of the roofs, and replacement of worn out wood works in the rafters, beams and purlins of the sloping roof, including the ornamental parts.

(b) The two Siva temples of Baneswar:—
These two stone temples which are identical
in shape and size, being of the late Malla or
early Shah period, with ogee-curved sikhara,
were with proper numbering in a serial order
of the courses and individual stones, and
restored to their pristine forms.

# (b) Lalitpur

- (i) Kumbheswara Temple:— This temple with five successive roofs in the pagoda, built on a single plinth, came in next for extensive repairs comprising mainly the replacement of plain modern rafters and purlins under the roofs, and rendering the roofs leak-proof.
- (ii) Bhimasena Temple: This temple is built in Nepal Samwat 802 (A. D. 1611) was rid of the accretionary modern structure housing a shop on the southern side, and as a result the original facade was fully exposed, and at the same time a series of labeld scenes from the Mahabharata carved in miniature on wood was brought to light below the tunals on the southern side. On the western side again the residential house of the priest of which the temple had dovetailed into the temple at the first floor level and had completely defaced and obscured the facade, was pulled down and the facade reclaimed, and a wide open space for circumambulation introduced on the west. As a novel experiment, the worn out and missing tunals on the ground floor of the western side were replaced with fully carved brackets, on the pattern of the carving on the other sides, with a brief inscription unobtrusively introduced on the sides to indicate the renovation.

(iii) Krishna Temple near Sun Dhara:—This temple built entirely of bricks in the sixhara style, and dating from about the sixteenth century was overgrown with vegetation and into brickwork had been disrupted and dislodged. It was a novel experiment to carry out repairs to a temple of this type to render the roof water-tight, after the removal of all overgrown vegetation, and the resetting of dislodged bricks, including ornamental courses which presented the major difficuly. In the course of the repairs it was observed that at last fiften different varieties of crnamental bricks of varying sizes have been employed by its builders in the construction.

# (iii) Matsyendranath Temple

The temple came in for replacement of worn out rafters, beams and purlins in the roofs and the introduction of brass sheets for the foofs in place of the original roof of tiles, in keeping with the existing sheets in the lower roof that had been introduced earlier.

# (C) Bhaktapur

Bhimasena Temple: The temple has received a face-lift, which consists of restoration of the vertical lines of the main shrine, water-tightening of the roofs and replacement of worn-out woodworks.

# (D) Kirtipur

Bagh Bhairava Temple:— The temple dating back from the century had been over-hundred with the years-old accumulation of debris storeds haphazardly in the different storeys, and the rafters of the roofs having given way had rendered them leaky, and the wooden pillars supporting the caves on the ground floors on the exterior had gone out of plumb. The wooden screens on the facades of different storeys had been variously damaged. All these defects have been removed, and the important temple

is now in a much better condition than it was before the repairs had been attempted. At the same time steps have been taken to protect the extensive remains of mural paintings on the outer walls of the temple of the ground floor, which are best preserved on the southern side, from further damage.

#### (E) Chobhar

Ganesa Temple:—The picturesquely situated temple of Ganesa (Jala Vinayaka) immediately outside the gorge through which the Bagmati gushes out of the valley of Kathmandu has received extensive repairs in the form of reconstruction of the damaged roofs, including watertightening and the resettling of the carved wodden tunals (brackets) which had had to be taken off earlier owing to the portending danger which the damaged roof had posed.

# (F) Budha Nilakantha

Anantasayana Vishnu:- The monolithic and recumbent image of Vishnu, dating from the seventh century A. D., has been lying in an enclosed pool of water creating the impressing of floating upon the waters. The waters in the pool are received through inlets from the streams that flow down the surrounding hills, and the excess water seeps out through outlets fixed in the sloping brick walls of the enclosed pool. The accumulated silt has been cleared from the enclosure. To prevent the subsidence of the nearly 18 ft. long image, which has been found supported on three trainsversely laid blocks of stone thus belying the traditionally sacrosanct belief in its being a swayambhu on self-emanating image, the pavement on which the stones rest has been strengthened by brick work. The sides of the rectangular enclosed pool found held together by a compact brick-work have been further secured

is now in a much better condition than it was and rendered water-tight. The inlets and outbefore the repairs had been attempted. At the lets of water that had been clogged with silt name time steps have been taken to protect have been cleared.

### (G) Khokana

Rudrayani Temple:- This temple is situated between Nokhu and Bungmati and not far from Kathmandu which was extensively repaired after the disastrous earthquake of A. D. 1934 (1990 V. S.) had again fallen into disrepair, and have received some essential repairs that would give it a new lease of life. It has not, however, been considered proper or safe to remove the iron clumps and stays that had been introduced in the course of the earlier repairs.

# (H) Lori Kundan in the Tarai

Siva Temple:- The remains of the brick built Siva temple revealed by the archaeologiogical excavation of 1961-62 on the prindipal mound at Lorikudan, near Taulihawa, in Lumbini Anchal, have been only partially exposed. The brick-work temple, wherein extensive use of ornamental bricks has been made, is dated to the eighth century by carbon-14 analysis. As a good deal of excavation work remains yet to be done on the site, the partial conservation work that has been completed by the Department of Archaeology on these forceless relics of the early medieval period comprises the strengthening of the compound walls, with a facade of ornamental bricks, on the northern and north eastern sides, respectively.

#### (ii) Chemical Conservation

(a) The Murals in the Palace of Bhupatindra Malla at Bhaktapur:— The murals in the palace forming part of the Museum of Paintings which had been obscured by soot grace and dust and had been differently damaged by leakage of rain water through the roof, were cleaned and secured by chemical treatment during 1965-66, by a joint team of H. M. G. (Department of Archaeology) and the technical team from the Chemical Branch of the Archaeological Survey of India

# (b) Kathmandu

(i) Kumari Ghar; - The obscured murals on the northern wing of the Kumari Ghar were dimitedly taken up by the technical team described above for chemical treatment and the work extended later by the Nepalese chemists employed for the purpose after they had gained their basic experience of such work in the course of their collaboration with the Indian team at Bhaktapur. As a result, a large number of excellently painted scenes including a life-size portrait of Prakasha Malla, in full regalia and battle array, were brought to light. Arrangments to save them from further damage have been made by encasing them in glass panels to serve at once as a barrier against any extraneous contacts, and as a transparent screen enabling visions to see the paintings without let or hindrance.

(ii) Hanuman Dhoka; - Similar work has been done by the Department of Archaeology in the old palace of Hanuman Dhoka with interesting results, and the works are still in progress.

# 7. Conclusion

It would be clear to see that Nepal has taken seriously and enthusiastically to the proper conservation of her national heritage. That she has been able to do so comparatively recently is easily understandable. She is keen to do her best in spite of the rather compelling limitations that linger for the present. It is to be hoped that the initial difficulties and consequential deficiences will soon be overcome, and Nepal will before long be in line with the rest of the world in point of technical adequacy and the quality of work in the fields of conservation of her ancient monuments as in any other.

# ABOUT THE AUTHORS

Shri Mohan Bahadur Malla

Shri Shankar Man Rajabanshi

Shri Devi Prasad Lamsal

Shri Hari Ram Joshi

Shri Rishi Keshav Raj Regmi

Shri Ramesh Jung Thapa

Miss Rehana Banu Syed

Shri N. R. Banerjee

Scholar (Mallaz, Beni, Myagdi)

Editor, National Archives

Jyotish Acharya, National Archives

Section officer, Ministry of Communication, HMG.

Anthropologist, Department of Archaeology

Director, Department of Archaeology, HMG.

Archaeological Officer, Department of Archaeology.

Director, National Museum, New Delhi (Formerly Archaeological Adviser, HMG, Nepal) 'प्राचीन नेपाल'का निमित्त प्राग्-इतिहास तथा पुरातत्व, लिपिविज्ञान, हस्तलिखित ग्रन्थ, मुद्राशास्त्र, अभिलेख, संग्रहालय तथा लित कलासंग सम्वन्धित मौलिक रचनाको माग गरिन्छ ।

रचना संक्षिप्त तर प्रामाणिक हुनुका साथै अद्यापि अप्रकाशित हुनुपर्दछ । तर कुनै प्रकाशित विषयका संवन्धमा नयाँ सिद्धान्त र प्रमाण प्रस्तुत गरिएका भए तिनको स्वागत गरिनेछ ।

रचनासंग सम्विन्धत चित्रहरू पठाउन सिकनेछ । रचना पृष्ठको अग्रभागमा मात्र लेखिएको हुनु पर्नेछ ।

निर्देशक पुरातत्व विभाग रामशाहपथ काठमाडीं, नेपाल

Contribution of original nature dealing with pre-historic and field-archaeology, epigraphy, manuscripts, numismatics, archives, art and architecture of Nepal and museum and other techniques connected with various aspects of our work are invited to Ancient Nepal.

The contribution should be concise and well documented, and based on hitherto unpublished data, if not new interpretation of already known evidence.

Photographs and illustrations (line drawing) may be sent. The typescript should be in double space and on one side of the paper only sent to:-

25

The Director

Department of Archaeology

Ramshahapath

Kathmandu, Nepal.