# प्राचीन नेपाल

पुरातत्त्व विभागको मुखपत्र

# ANCIENT NEPAL

Journal of the Department of Archaeology

संख्या १५ वैशाख २०२८ Number 15 April 1971

सम्पादक रमेशजङ्ग थापा Edited by Ramesh Jung Thapa

प्रकाशक श्री ५ को सरकार शिक्षा मन्त्रालय, पुरातत्त्व विभाग, काठमाडों, नेपाल । Published by
The Department of Archaeology
His Majesty's Government
Kathmandu, Nepal.

प्राप्तिस्थानः साझा प्रकाशन पुलचोक, ललितपुर । To be had of:
Sajha Prakashan
Pulchok, Lalitpur.

मूल्य रु. ५१-

Price Rs. 5/-



प्राचीन नेपाल

संख्या १५

वैशाख २०२८

Ancient Nepal

Number 15

April 1971

सम्पादक

रमेशजङ्ग थापा

Editor

Ramesh Jung Thapa

सहायक सम्पादक

रामचन्द्र ढु.ङ्गाना

Assistant Editor

Ram Chandra Dhungana

## विषय-सूची

## Contents

que Page

डोल्पो र केही अन्य स्थलका
पुरातात्विक उपलब्धि
जनकलाल शर्मा १ 1

The History of the Kallala
Dynasty
Ram Niwas Pandey ३६ 39

## डोल्पो र केही अन्य स्थलका पुरातात्विक उपलब्धि

-अनकलाल शर्मा

२०२६ सालमा पुरातत्व विभागका प्रधान अनुसन्धान अधिकारी श्री जनकलाल शर्माको नेतृत्वमा एउटा अनुसन्धानदल धवलागिरि अञ्चलअन्तर्गत डोल्पो जिल्लाको अध्ययन भ्रमणमा गएको थियो। जसमा उहांका साथमा लिपिविशेषज्ञ श्री हेमराज शाक्य र सूक्ष्मछिविकार श्री तेजरत्न ताम्त्राकार संमिलित हुनुहुन्थ्यो। यस दलले २०२६ साल पौष १४ गते जुमला उत्तर आफ्नो कार्य प्रारम्भ गन्यो। यस दलको मुख्य उद्देश्य डोल्पो जिल्लाका गुम्बा, मन्दिर र खास गरेर त्यहांका मूर्ति र चित्रको विवरण तयार गर्ने काम थियो। यस कममा बाटामा आउंदा जांदा पर्ने केही अन्य पुरातात्विक वस्तुको पिन निरीक्षण गन्यो। उक्त दलले पौष १४ गतेदेखि चैत्र ३ गतेसम्म गरेका निरीक्षणको संक्षिप्त प्रतिवेदन यहां प्रस्तुत गरिन्छ। —सम्पादक,

## जुम्लाः संक्षिप्त परिचय ।

जुम्ला कर्णाली अञ्चलको एउटा जिल्लाको नाम हो। कर्णाली अञ्चलको सदरमुकाम यसै जिल्लामा छ। सदरमुकाम भएको ठाउंलाई चौघान अथवा खलंगा पनि भन्दछन्। चौघानमा आजकाल एउटा सानो बजार छ। यहीं चन्दननाथ र भैरवनाथका प्रसिद्ध मन्दिर छन्। यसबाहेक बङीमालिका देवीको सानो मन्दिर पनि यहां छ। काठमाडौं हनूमान्ढोकाबाट यो ठाउँ १६६ कोश पर्दछ। जुम्ला जवा र तिला नदीको किनारमा रहेको समुद्रको सतहबाट ७६२४ फूट उचाइमा पर्ने एक सुन्दर उपत्यका हो। यसका प्राय: चारैतिर देवदाह, धूपी र सल्लायुक्त पहाड छन्।

यहांका प्राय: धरैजसो घर होचा, एकतले र कतै कतै दुई तीनतले पनि छन्। सबै घर ढुंगाले छाएका हुन्छन् र त्यसमाथि माटाले पुरेर सपाट मैदान बनाएको हुन्छ । जसबाट झट्ट हेर्दा ग्राधुनिक वास्तुशैलीमा बनेका मुण्डा घर जस्ता देखिन्छन् । यहांका घरका तलापिन होचा हुन्छन् । घेरंजसो घरमा झ्याल हुंदैन । संभवत: यो जाडोको कारणले होला । वर्षाको मात्रा कम हुने हुंदा छतलाई माटैले छोपे पिन बगाएर लाने र पानी चुहुने डर हुंदैन । झ्यालको ग्रभावले कोठा ग्रंध्यारा हुन्छन् । झ्याल राखे पिन जाडोमा बन्द रहन्छन् । आजकाल अर्थात् पूसको ग्राधाग्राधीमा पिन दिउसो घाम लागेका वेला ४० डिग्री फरेनहीटको तापमान रहन्छ र विहान बेलुका ३० डिग्रीमा झर्छ । आगो धेरै ताप्ने हुंदा मानिसका मुखमा रगत देखिदैन । सार्थ धूपी आदि धैरै कालो धूवां ग्राउने दाउराको आगो ताप्ने चलन छ जसले गर्दा मानिसको मुख र लुगा रंगिएको हुन्छ। यसै कारण यहांका जनता पाएसम्म कालो लुगा मनपराउछन् ।

यहां नदीकिनारमा धान र ग्ररू ठाउंमा मकै, कोदो, गहूं, जौ र ऊवा हुन्छ । रोगमा गलगण्ड र कुष्ठरोगको प्रकोप देखिन्छ ।

जुम्ला बजार ग्रर्थात् खलंगाभन्दा केही माथि शाही सेनाको छाउनी बसेको डांडोबाट हेरे चौघानको दक्षिण पूर्वमा रहेका चन्द्रननाथ र भैरवनाथका प्रांगणमा सिंगासिंग धूपी सल्लाका रूखका लिंगामा बांधिएका गेरुवारंगका विशाल ध्वजा हावामा फरफराइरहेको दृश्य म्रतिन मनमोहक लाग्दछ । त्यसको पश्चिमपट्टि अञ्चला-धीशको निवासको हातामा रहेको म्राकाशवाणी केन्द्रको एरियल झुण्याएका खांबा चन्द्रननाथको लिंगासित प्रतिस्पर्धा गरेर उभिएका देखिनछन् । यहां माल अड्डा, प्रहरी कार्यालय, घरेलु कारखाना आदि छन् । उपत्यकाको तलमाथि, वरपर सबैतिर हेरे बजारको दाहिनेपट्टि अञ्चल

भ्रदालत छ । यहांबाट १५-२० पाइला ग्रघि बढे एउटा सानो खोल्सामा काठको पुल (फड्के) आउंछ । पुल पार गर्नासाथ नयां बन्न लागेका कार्यालय भवन र बजार आउंछं। यहांको दृश्य कताकता भारतको कुल्लुसित मिल्न पुग्छ । तर न यहां स्याउका बगैंचा छन् न पीचरोडनै। तर कुल्लुमा चन्दननाथका ध्वजा पनि त छैनन्। यो आफ्नू भ्राफ्नू ठाउंको आफ्नू आफ्नू विशेषता हो।

#### (क) भैरवनाथ मन्दिर ।

भैरवनाथको मन्दिर गुम्बज शैलीमा बनाइएको छ । यो मन्दिर त्यति अग्लो र ठूलो नभए पनि बडो भव्य लाग्दछ । मन्दिरलाई घेरिएको हातामा रहेको बाहिरी द्वारबाट भित्र प्रवेश गर्नासाथ एउटा मन्दिर आउंछ र यही भैरवनाथको मन्दिर हो । यस मन्दिरको पश्चिम-पट्टिको भित्तामा तागाको एउटा भव्य भैरवमुख टांसिएको देखिन्छ । यसको गलामा दुइ पंक्ति अक्षर पंनि कुदिएको पाइन्छ जो यसप्रकार छ ।

- (१) श्री सम्बत् १६२५ सालमा वटुकभैरव प्रिति गरि ।
- (२) पुजाहारि शिवनाथ वर्षानाथहरूले चहाया लामकर ।
   यसबाहेक यहां खास उल्लेखनीय कुरा केही छैनन् ।

#### (ख) चन्दननाथ मन्दिर।

भैरवनाथको हातासित जोडिएको अर्को मन्दिर छ जसलाई चन्दननाथ भनिन्छ । मन्दिर भैरवनाथक जस्तो भए पनि अलि ठूलो छ । यसको वातावरण पनि भव्य छ । मूल द्वारबाट प्रवेश गर्नासाथ जुता फुकाल्नुपर्दछ । पशुपतिमा जस्तो फलाहारी भनेर रबरका जुता लान पाइंदैन । भित्र प्रवेश गरेर चारैतिर हेरे भक्तजन कर्त पाठ गर्न लागेका देखिन्छन् भने कर्त प्रार्थना । कर्त नाथ बाबा गांजा खानमा मस्तछन् भने कर्त बनाउँदै गर्न । कर्त बुद्धहरूको समूहमा कथावाचन पनि भइरहेको देखिन्छ । यसमाथि पुजाहारी यताउता स्रोहोर-दोहोर गरेर वाता-वरणलाई स्रक्ष गम्भीर र चहिकलो बनाइरहेका हुन्छन् । यहांका पुजाहारी नाथ जोगी हुन् अर्थात् कनफट्टा,

गोरखनाथका अनुयायी । सहायकका रूपमा ब्राह्मण पिन छन् । मिन्दिरमा अनेक ताम्रपत्र, शिलापत्र र मूर्तिहरू खचाखच छन्, जो यीमध्ये धरंजसो प्रकाशमा आइसकेका छन् । यी सब यहांका आकर्षणका वस्तु भए पिन यहांका मुख्य दर्शनीय वस्तु चन्दननाथका पादुका हुन् । चन्दननाथको मिन्दर यस भेकको साह्र प्रसिद्ध तीर्थस्थल हो । यो हिन्दूहरूको प्रसिद्ध तीर्थस्थल भए पिन बौद्धहरूका लागि पिन त्यत्तिकं मान्य स्थल हो भन्ने कुरा यसमा रहेका ढलोटको गुरु बज्जधर, तामाको शाक्यमुनि बुद्ध, ढलौटको मञ्जुश्री बोधिसत्व, ढलौटकं अरू शाक्यमुनि बुद्ध, त्यस्तं षडक्षरी लोकेश्वर, तामाको आर्यतारा, ढलौटकं अर्को शाक्यमुनि बुद्ध अदि मूर्तिहरूले पिन प्रमाणित गर्दछन् । यस परिस्थितिमा चन्दननाथ को थिए र किन यिनको यस्तो महत्व बढचो त्यो विचार गर्नु आवश्यक छ ।

चन्दननाथ कुनै देवयोनिका व्यक्ति होइनन्। यहांको जनविश्वासग्रनुसार उनी ईसाको चौधौं शताब्दीको ग्रन्त्य-तिर ख्याति पाइसकेका राजनेता र धार्मिक नेता थिए। उनको ख्याति यस क्षेत्रमा उनी जीवित हुंदै प्रबल थियो। यिनलाई राजा चन्दननाथ पनि भन्दछन् । चन्दननाथ मूलतः काश्मीरका निवासी हुन् र उनी आफ्नै समयमा यहां आएका थिए। उनी सानै उमेरमा चौरासी सिद्ध परंपराका छ्यालिसौं सिद्ध जालन्धरमा ग्रर्थात् कण्हपा र मत्स्येन्द्रनाथका गुरुका परंपरामा दीक्षित भएका थिए । चन्दननाथका परमभक्त चेलामध्ये यसै क्षेत्रका कुनै राज्यका राजकुमार बलिराज शाही पनि थिए। राजा अथवा सिद्ध चन्दन्नाथले जुम्लाको राज्य आफ्ना विश्वासी भक्त बिलराज शाहीलाई दिने विचार गरे। बिलराज शाहीको राजतिलक ईसवी सन् १४०४ (शाके १३२६, विकम संवत् १४६१) मा भयो । चेलालाई राज्य सुम्पेपछि उनी आफ्नू तपस्यामा लागे ।

सिद्ध चन्दननाथ बडो लगनशील र परिश्रमी व्यक्ति थिए । उनले यहाँ राज्य मात्र स्थापित गर्दिएनन् बरु खेती गर्ने तरीकामा पिन सुधार ल्याए। यहां जाडो ठाउं हुंदा धानको खेती हुंदैनथ्यो । उनले काश्मीरबाट जाडो ठाउंमा हुने धानको बीउ ल्याएर जनतामा वितरण गरे। केवल बीउ मात्र वितरण गरेनन् बरु त्यसलाई बीउ राख्ने समयदेखि काटेर भित्रचाउने समयसम्मका सबै विधिव्यवहार ग्रापने हातले गरेर देखाइदिए । ग्राज जुम्लामा

जुन हिमाली क्षेत्रमा हुने उन्नत धान पाइन्छ त्यो उनैको वरदान हो । यस्ता गुरु पाएर राजा बलिराज शाही पनि आफूलाई धन्य संझिन्थे । उनको राज बडो स्रानन्दपूर्वक चल्दै थियो ।

जोगीको बानी, गुरुमहाराज एक दिन सदाका लागि अलप भए। यस कुराले राजा बिलराज शाहीलाई कम खिन्न पारेन। उनले आफ्ना गुरुका नाममा एउटा मन्दिर बनाउन लगाए, दरबारके छेउमा। नाथ सम्प्रदायअनुसार उनका चरणको चिह्नस्वरूप पादुका राखियो। अब चन्दननाथ थिएनन्। चन्दननाथका पादुका पूजा हुन थाल्यो। आज पनि यसको पूजा हुंदैछ।

चन्दननाथको वरदानले राजा बिलराज पिन कम प्रसिद्ध भएनन् । भ्राज पिन भैलो र देउसी खेलन जाने नेपालीका मुखबाट निस्कन्छ.... "बिलराजका हुकूमले भ्राएको हामी।" अब चन्दननाथ र बिलराजको पाथिव शरीर यस लोकमा छैन । बिलराजले बनाएको चन्दननाथको स्मारक जुम्लामा छ र बिलराज नेपाली लोकसाहित्य, वंशाविल र केही अन्य अभिलेखमा जीवित देखिन्छन् ।

#### (ग) बडी मालिकाको मन्दिर।

मालिकाको नाम लिनासाथ प्रत्येक नेपालीका मनम।
एउटा ग्रनौठो आनन्द लहर पैदा हुन्छ । यस्तो हुनु
स्वाभाविक पनि हो । कारण उसले सानै उमेरमा सुनेको
हन्छ ।

#### असारमास दैचिउरा खान् । सब तीर्थ छोडी मालिका जान् ॥

तर यी मालिका नभएर वडी मालिका हुन्। मालिका त सातूसामल बोकेर जुम्लाबाट ग्रझ दुईचार दिनको बाटो जानुपर्छ। सातूसामल पिन बोक्नुपर्देन। त्यहां जाने यात्रीका निमित्त ग्रहिले पिन चार ग्राना माना घिउ, मह र चार पैसा मानो चामल दिलाउने एउटा स्थानीय गुठीको व्यवस्था छंदैछ ग्ररे! तर पीठको बाटो केवल जनैपूर्णिमा ग्रथवा श्रावणीपूर्णिमामा मात्र खुल्ने हुंदा पूसमा यात्रा गर्ने यात्रीले श्राशा गर्ने ग्राकाशको तारा थियो।

यी मालिकाको मन्दिर त चन्द्रननाथको मन्दिरबाट

निस्किनासाय चौघानको डिलमा माल ग्रड्डाको प्रांगणमा छ। एउटा सानो मन्दिर, त्यसभित २३ थान मूर्ति सजाएर राखिएका छन्। जसमा ६ थान पत्थरका र १७ थान धातुका छन्।

यहां राखिएका पत्थरका मूर्ति त्यिति याकर्षक छैनन्। तर धातुका मूर्ति केही पुराना र आकर्षक पनि छन्। यी धातुमूर्ति एउटा पित्तलको सिहासनमा सजाएर राखिएका देखिन्छन्।

सबभन्दा पहिले पद्मासन स्थित मैत्रेय बोधिसत्वको मूर्ति देखिनेक जसलाई सुन मोलम्बा गरिएको छ। यसको उचाइ साढे ग्राठ इञ्च छ भने यसको निर्माणकाल सत्रौं शताब्दी भन्न सिकन्छ । त्यसपिछ त्यति नै उचाइको समसामयिक सुन मोलम्बा भएका षडक्षरी लोकेश्वरको मूर्ति छ जसना यू पनि जडिएको छ। यसको लगत्तैपछि पहिलेके मूर्तिको समसामीयक बज्जासनस्थित धातुको बज्रधरको मूर्ति आउंछ, जसको उचाइ साढे सात इञ्च छ । हेर्दे जांदा सवा पांच इञ्च उचाइ भएको ग्रठारौं शताब्दीको पद्मपाणि लोकेश्वर देखिन्छ। यसको आसन अर्धपर्यंक छ भने दायांबायां यक्षहरू पनि देखाइएका छन्। यसैको छेउमा सात इञ्च अग्लो सुन मोलम्बा लगाएको सत्रौं शताब्दीतिरको पद्मासनस्थित षोडशभुजा सिंहवाहिनी भगवतीको मूर्ति पनि आउंछ। त्यसपिछ साढे तीन इंच ग्रग्लो सत्रौ शताब्दीको ललितासनस्थित धातुको ग्रार्थतारा छ भने उसैको समसामयिक सुन मोलम्बा लगाएको सवा पांच इञ्च अग्लो अपरिमित तथागतको मृति पनि आउँछ, जसमा यू पनि जडान भएको छ । यसको लगत्तैपछि श्रकी पनि धातुको चार इञ्च अग्लो श्रपरिमित तथागतकै मूर्ति ग्राउंछ । तर यो उन्नाईसौं शताब्दीको हो । अपरिमित तथागतपछि चार इञ्च उचाइ भएको तामाको ढलौटे कलात्मक शान्यमुनि बुद्धको मूर्ति राखिएको छ। यसको कलापक्षबाट विचार गर्दा यो मूर्ति सौहीं शताब्दीको अन्त्यतिर निर्माण गरिएको होला भन्न सिकन्छ। यो मूर्ति यहां राखिएका मूर्तिमा सबभन्दा पुरानो हो। त्यसको लगत्तैपछि सात इञ्च उचाइ भएको म्रालीढासनस्थित चतुर्भुजा भगवतीको मूर्ति देखिन्छ । यो मूर्ति बीसौं शताब्दीको हो । त्यसभन्दा पर पहिलो मूर्तिकै समसामयिक पांच इञ्च ग्रग्लो तामाको ढलौटे जम्बलेन्द्रको मूर्ति देखिन्छ भने साढे तीन इञ्च अग्लो सत्रौँ शताब्दीतिरको उस्तै तामाको दलौटे अष्टमुज लक्ष्मीनारायणको मूर्ति पनि

देखिन्छ । त्यसभन्दा पर ग्रकों मूर्ति छ जो उठ्न लागेको र व्याख्यान मुद्रामा धातुको शाक्यमुनि हो। यसको उचाइ सवा तीन इञ्च छ भने यसको निर्माणकाल सत्रौं शताब्दी भन्न सिकन्छ । यसपिछ तीन इञ्च उचाइ भएको संभवतः म्रठारौं शताब्दीतिरको तामाको म्रवलोकितेश्वरको मूर्ति छ जसलाई ललितासनमा विराजमान गराइएको छ। त्यसको लगत्तैपछि ग्रकों मूर्ति ग्राउंछ त्यो हो ग्रार्यताराको मूर्ति , जसको ग्रासन ललित देखिन्छ र उचाइ चार इञ्च छ । यसको निर्माणकाल ग्रठारौँ शताब्दी भन्न सिकन्छ । यो साधारण ढलौटको छ । आर्यतारापिछ आउँछ धातुको सिद्ध नागार्जुनको मूर्ति । यसलाई शास्त्रार्थ मुद्रामा देखाइएको छ र यसको उचाइ ग्रढाइ इञ्च छ भने निर्माणकाल ग्रठारौं शताब्दीतिरको होला । ग्रन्त्यमा यसैको समसामयिक धातुको पद्मासनस्थित उपदेशमुद्रामा एउटा मूर्ति छ जसलाई गुरु गोरखनाथ भनिन्छ। जसको उचाइ दुइ इञ्च मात्र छ । यो मूर्ति चन्दननाथको पनि हुन सक्तछ । बडीमालिकामा रहेका मूर्तिको भ्रध्ययनबाट यो स्थान हिन्दू र बौद्ध दुवैको साझा श्रद्धास्थल हो भन्न करैं लाग्छ । माथि वर्णन गरिएका तीनै मन्दिरको दर्शनपछि जुम्ला परंपरादेखि धार्मिक समन्वयको केन्द्र रहेको सहजै प्रतीत हुन्छ । हिजो भात्र होइन म्राज पनि जूम्लाको यै ग्रवस्था छ ।

## (घ) जुम्लाको इतिहासमा सुनकेसरा।

हामीले ग्रघि नै भन्यौं बडीमालिकाको मन्दिर चौघानको डिलमा पर्दछ । यस ठाउँबाट जमीन धेरै ढालू भएर एउटा ठूलो डिलको रूप धारण गरेको छ। शायद कुनै जमानामा जवा र तिलानदी यसै डिलको छेउबाट बग्दा हुन्। जवा र तिलानदीले छोडपिछ यसमा रूख उम्रे होलान्, घाँस उम्रे होलान् । ग्राजकाल त डिलभन्दा तल टूलो फॉंट छ र धानको खेती यहाँ राम्रो हुन्छ । जवा र तिलानदी म्राजकाल वारीपारीको बीचबाट बग्दछन्। उनीहरूले यस्तो डिल ग्रर्के बनाइसकेका छन्। खोला किनारमा वन्यपक्षी यताउता भुरं भुरं उडेर खोलरहेका देखिन्छन्, यस्तो वातावरणमा त्यहाँ बस्ने कुनै पनि व्यक्तिलाई जुम्लाको इतिहास याद भइहाल्छ। चन्दननाथ, बलिराज, विक्रमशाही इत्यादि । वास्तवमा भन्ने हो भने चौघान नै इतिहासकारको जीवित मूर्ति जस्तो छ । उ सबैको इतिहास भन्छ। चौघान हिजो पनि थियो, ग्राज पनि छ र भौलि पनि हुन्छ। उ महाप्रलय

नभएसम्म यहीं बसेर जुम्लाको इतिहास मौन भाषामा भनिरहन्छ । सुन्नेहरू ब्राउँछन् तर उसको ब्रस्तित्व यथावत् रहन्छ । उ भन्छ यो चन्दननाथको देश, बलि-राजले जोगीबाट पाएको देश, यहाँ अयस ब्राराममा लाग्नेलाई भलो हुँदैन ।

हामीमध्ये धेरैले सुनकेसरा रानीको नाम पढेका छौं अथवा सुनेका छौं। तर इतिहासको नायिकाको रूपमा होइन, लोककथाकी नायिकाको रूपमा। यो कुरा थाहा पाउंदा गर्व हुन्छ, उनी लोककथाकी नायिका होइनन् इतिहासकी नायिका थिइन्। उनीयसँ जुम्लाराज्यका राजाकी रानी थिइन्। जुम्लाको परंपरा यही भन्छ।

ईसाको सत्रौं शताब्दी ग्रर्थात् ईसवी सन् १६०२ देखि १६३१ सम्म जुम्लाको राजगद्दीमा विक्रम शाही नामका राजा थिए । उनी बिलराज शाहीका छैटौं उत्तराधिकारी हुन् । उनी प्रतापी र प्रजावत्सल राजा थिए । उनको राज्य पूर्वमा मुक्तिनाथसम्म फैलिएको थियो । भिनन्छ पश्चिममा बदरीनाथसम्म यिनको प्रभावक्षेत्रमा थियो । यसै कारण मुक्तिनाथ र बदरीनाथलाई ग्राप्ता इष्टदेव मानेर लेखापढीमा सबभन्दा माथि यी दुवैको नाम ग्रंकित गर्दथे । उनका यस्ता ग्रभिलेख ग्राज पिन पाइन्छन् । उनका साम्ने सबै राजा नतमस्तक थिए । भिनन्छ यिनै विक्रम शाहीको पटरानी सुनकेसरा हुन् । सुनकेसरा ग्रित रूपवती भएकी हुंदा राजा विक्रम शाही उनैको रूपलावण्यमा भुले जसले गर्दा राजकाजम। केही शिथलता ग्रायो ।

जुन समय राजा विकम शाही जुम्लाको राजगद्दीमा थिए त्यसै समय खोचरनाथ घौल्यात्रीमा नाड (भोटे) राजा राज्य गर्दथे। उनको नाम झम्पन थियो। झम्पन पिन सुनकेसरालाई पाउन पहिलेदेखि लालायित थिए। तर सुनकेसराको विवाह विक्रम शाहीसित भयो। यो कुरा झप्पनलाई मन परेको थिएन। यसैकारण उनी सुनकेसरालाई हरण गरेर लैजाने योजनामा लागे।

राजा विक्रम शाहीलाई शिकार गर्ने निकै चाख थियो। उनी कुशल शिकारी थिए। एक दिन शिकारमा जाने तयारी भयो। यसमा सुनकेसरा रानी पनि जाने भइन्। निर्दिष्ट ठाउँमा शिकारको थर्पु लाग्यो। विक्रम शाही ग्राफ्ना परिचारकका साथ दिनभर शिकारमा जान्ये र बेलुका फर्कन्ये, कहिले रातमा पिन शिकार हुन्थ्यो, कुनै दिन दिउंसो गए घेरै रात बिताएर फर्किन्थे । शिकारबाट फर्केपिछ ग्राफ्ना सबै बहादुरी ग्राफ्नी रानी सुनकेसरालाई सुनाउंथे । एवंरीतले विक्रम शाही शिकारमा व्यस्थ थिए । रानी ग्राफ्ना सहेलीका साथ राजा शिकारबाट कहिले फर्केलान् भनेर बाटो हेरिरहन्थिन् । दुवै एक ग्रक्नीलाई देखन नपाउंदा ग्रातुर हुन्यें ।

झम्पनलाई सुनकेसरा पाउने उत्कट अभिलाषा थियो तर उनी सदा ग्रसफल रहन्थे । झम्पनले विक्रम शाही शिकारमा गएको कुरा थाहा पाए । विक्रम शाही कित वेला शिकारमः जान्छन् त्यो कुरा ग्राप्ना दूतद्वारा झम्पनले पत्ता लगाइसकेका थिए ।

एक दिन झम्पनले राजा विक्रम शाहीको शिकार शिविरमा हमला गरे । त्यस समय विक्रम शाही शिकारमा गइसकेका थिए । त्यहांका सबै व्यक्ति झम्पनको सेनाका कब्जामा परे । झम्पन सुनकेसराको हरणमा सफल भए ।

विकम शाही शिकारबाट फर्के । बाटामा ग्रापनी रानीलाई सुनाउने कुरा गम्न थाले । ग्राज यो कुरा भने रानी खुशी होलिन् । राजा थर्पमा ग्राइपुगे। त्यहां कोही थिएन । विकम शाहीका मनमा साह्रं खिन्नता भयों । यो सबै खेल झम्पनकै हो भन्ने कुरा उनलाई निश्चय भयो । एक मन त सोचे सोझै गएर झम्पनलाई ग्राकमण गरौं । तर यहां त्यसो गर्न उनीसित पर्याप्त सेना थिएन । ग्रतः ग्राप्नू राजधानीमा फर्के ।

राजधानी फर्केपिछ झम्पनिसत लड्ने तथारीमा लागे। विक्रम शाहीले झम्पनको राजधानीमा स्राक्रमण गरे तर यसमा उनलाई सफलता मिलेन । केही दिनपिछ पुनः स्राक्रमण गरे यसमा पनि उनी पराजित भए ।

दुई दुई पल्ट हार खाएपछि विक्रम शाही निकैं निराश भए। राजा भएर उचित कुरामा युढ़बाट विमुख हुनु पनि उनलाई मन लागेन। ग्राफ्नू धेरैजसो सेना सखाप भइसकेको थियो। उनले मनमनै संझे "साइमल शाही"।

त्यस समय साइमल शाही नामका प्रतापी राजा तीरवाशूलीमा राज्य गर्दथे। विक्रम शाही र साइमल शाहीको मामाचेल। फुपूचेलाको सम्बन्ध थियो । विक्रम शाही साइमल शाहीको दरवारमा पुगे र यावत् वृत्तान्त भने ।

साइमल शाहीले ग्राप्तू सेना दिएर उनको सहायता गर्ने वचन दिए। ठूलो तयारीका साथ झम्पनमाथि ग्राक्रमण भयो। दुवै तर्फवाट घमासान युद्ध भयो। यस पटक विक्रम शाही विजयी भए। यो घटना बितेको ग्रनेक शताब्दी बित्यो। तर यहांको जनता ग्राज पनि घटनाको वर्णन नोकगीतको रूपमा यस प्रकार गाउंदछ-

मम्पनको जीजाजिउये गाई दोन गइछन् । माज मैंडा पारो राखी बाउली चुटी राइछन्।। चूटीयल्या फलाम य ठोकी यल्या कीला। साइमल साइका पल्टनले हीन लाग्या धला ।। छोपोयल्या झम्पनक बानी अल हात लुटी गयो राजपाट छूटी गयो झम्पनकी कान्सी रानी तामाडाडु धुन्छन् । झम्पनको सातै रानी कठै भनी रुन्छन्।। झम्पनकी टेक्न्या लौरी ठौर ठौर बुट्टा झम्पनका पल्टनभरी कठे छाति कूट्टा कुची कारम साइमा डांडा चारै सल्ली बेल । छकाल झुल्याका घाम झम्पन पड्या नेल झम्पनको लाइन्या बोखु छुरीले छेक्याको ॥ प्रम्पन जाड नेल पड्नु कर्ममा लेख्याको ॥ झस्पनको रातो पाखी राती काली धागी। सेर सेर मासु खान्या झम्पन कोद्या लीटा लागी !। झम्पनको रातो गोरु उदोमुख हुक्का ॥ पान सेर मासु खान्या झम्पन नाली बौर बुक्का ।। झम्पनको चड्न्या घोडो उदो हेरी खिल्क। झम्पनको सुनको टोपी चौघान डिल मिल्क ।

झम्पनको पतनपिछ यस भेकमा कित घटना घटे होलान् । विक्रम शाहोपिछ उनका कित उत्तराधिकारी भए । राजकाजका कित घटना घटे । १७८६ ईसवीमा गोरखा राजवंशले यस क्षेत्रमा ग्राक्रमण गन्यो।यो उसको ग्रन्तिम घटना थियो । उ ग्रव जुम्ली राज्य नभएर नेपाल ग्रिधराज्यमा विलीन भयो । उ ग्राजसम्म सानो थियो । ग्रव ठूलो भयो । जसरी जवा र तिला नदी कर्णालीमा पुगेर अथाह जलराशिमा मिलेर ठूल(हुन्छन्।

जवानदी तिलानदी हिमानदी मिली । कर्णालीलाई भेट्न गइन् गईं झिलिमिली ।। जुम्ला चारैतिर हिमाली श्रृंखलाले घेरिएको म्रिति नै मनमोहक ठाउं हो । यहां पुग्ने यात्री यस भ्रनुपम दृश्यबाट प्रभावित नभई रहन सक्तैन । त्यसै कारण यहाको जनता गाउंछ-

दखीनकी भागिरथी उत्तर सरोवर । अरू देश कैले हुन्थ्या हिमाल बरोबर ॥

## (२) डोल्पोभन्दा पहिले बाटामा पर्ने स्थानहरू।

## (क) दानसांघुको शिवालय ।

यो ठाउं जुम्लाको खलंगाबजारभन्दा स्राधा कोश पूर्व जवा र तिलानदीको संगममा पर्दछ । त्रिवेणीको बीचमा महादेवको मन्दिर छ जसमा प्राकृतिक शिविलगको पूजा हुन्छ । जवानदीमा भएको पुललाई दानासांघु भिन्एको हुंदा यसलाई दानसांघुको शिवालय भिनएको हो । मन्दिर जीणंशीणं छ । यस मन्दिरमा हाल कुनै मूर्ति पुजारीले स्रापने घरमा सुरक्षाका निमित्त राखेका छन् जसको दर्शन शिवरात्री नम्राई पाउन सिकंदैन । त्यसकारण यी कुन देवताका मूर्ति हुन् त्यो पनि भन्न सिकंदैन । ती धातुका मूर्ति शिवरात्रीका दिन सालको एक पटक यहां ल्याएर एक रात राखिन्छ र पुनः यथास्थान लगिन्छ । यो ठाउं जुम्ला र तिन्नीकोट जिल्लाको सिमाना पनि हो । यस संगममा हाल तीनघरको बस्ती छ ।

यस संगमबाट दाहिनेतिर लागे तिलानदीको काठेपुल आउछ । पुल पार गरेर तिलानदीको किनार किनार किना पूर्व गएपछि तिलानदीको बायांतिर एउटा गुफा देखिन्छ । गोठालाहरूको भनाइअनुसार यहां कुनै मानव अवशेष छैनन् । करीब एक कोश बाटो असै पूर्व गए देपालगाउं आउछ । यसलाई देवलगाउं पिन भन्दछन् । हाल तिबीकोट जिल्लाको सदरमुकाम यहीं छ । यहांबाट डोल्पो जाने मूलबाटो नछोडी उत्तरपूर्व बद्दै गए गर्ज्यांगकोट हुंदै लांगनाभन्ज्यांग पार गरेर गोटीचौर उपत्यका पुगिन्छ । तिब्बती भाषामा भन्ज्यांगलाई लांगना भनिन्छ - यहां नेपाली भाषाभाषीले यस ठाउं लाई रूलनियम जस्तै पारेका छन् । अथवा भनौ टिकनबजी चिउरा जस्तै ।

#### (ख) गोटीचौर उपत्यका र त्यसका पुरातात्विक श्रवशेष ।

गोटीचौर उपत्यका देवदारु र भोजका जंगलले भिरएको अति नै मनोहर ठाउं हो । यो तिब्रीकोट जिल्लामा पर्दछ । यस उपत्यकाको चारैतिर जंगलयुक्त पहाड बीचमा निकै परसम्म फैलिएको खुला मैदान छ । मैदानको बीचमा बाबिलाखोलो नागबेली परेर बगेको हुंदा यसको सौन्दर्य अझै चहिकलो भएको छ । बाबिलाखोलो उद्गमस्थल पनि यसै उपत्यकाको दक्षिण पट्टिको पहाड हो । बाबिलाखोलो दक्षिणबाट उत्तर बगेर जान्छ र मनीखोलामा मिसिन पुग्छ ।

गोटीचौर उपत्यकाको बीचग्रीचमा पुराना घरका केही ध्वंसावशेष पिन देखिन्छन् जसबाट पुरातत्वमा चाख हुने मानिस टाढैबाट हेर्दा झुक्किन पिन सक्तछ। वास्तवमा यी अवशेष प्राचीन होइनन् । तिब्बती शरणार्थी यहां आएर बसोबास गरेका थिए । किन्तु उपत्यका मनोरम भए पिन अनेक अन्य असुविधाले गर्दा यहां सबैको बस्ती उजाड भयो । आजकाल यहां केही चौरीगोठ मात्र अवशिष्ट छन् ।

## (ग) गोटीचौरको धारो ।

लांगनाबाट केही तल झरेपिछ गोटीचौरको मैदानभन्दा केही माथिबाट मूलबाटो तेछीं जान्छ । यसै
बाटामुनि दाहिनेतिर एउटा जलागय देखिन्छ । जलागयमा
ढुंगेधाराबाट निर्मल पानी निरन्तर ग्राइरन्छ । थाकेको
यात्रीका लागि यो ग्रमृततुल्य हुन्छ । ढुंगेधाराको सोझै
माथि डिलमा ढुंगेधाराको शोभा बढाउन शिखरशैलीमा
बनाएको एक मानिसको उचाइ जित ग्रम्लो ढुंगाको
एउटा मन्दिर छ । यसलाई भीमसेनमन्दिर भन्दछन् ।
तर ग्राजकाल यहां कुनै मूर्ति छैन । हुन सक्तछ यसमा
कुनै देवदेवीको मूर्ति पहिले थियो होला कारण मूर्ति
राख्न बनाएको ठाउं खालि देखिन्छ । यसको शैली विचार
गर्दा १५ ध्रींग्रथवा १६ ह्रौं शताब्दीको अनुमान हुन्छ ।

#### (घ) महापाषाण ग्रवशेष ।

जलाशयको १४-२० गज पर मानिसको उचाइका तीन विशाल पत्थर गाडिएका छन्। यिनको ग्रवलोकन- बाट यी महापाषाणयुगीन अवशेष हुन् कि भन्ने अनुमान हुन्छ तर शवाधार राखिएको कुने अवशेष त्यहां बाहिर दृष्टिगोचर हुन्त । यो निर्जन स्थलमा यस्तो वस्तु भेटिन विचारयोग्य कुरा छ । हुनत आसामको खिसया, जयन्ता पहाडमा अहिले पिन महापाषाणयुगीन ढुंगाबाट मनुष्यको अन्तिम संस्कार गरिन्छ र त्यसमाथि प्राचीन परंपराबाट ठूला ठूला ढुंगा गाडिन्छ । जसले गर्दा नयां दर्शकलाई भूम पैदा गराउछ । तर यहां त्यस प्रकार मृत्युसंस्कार गर्ने चलन अहिलेसम्म ज्ञान हुन सकेको छैन । यो प्रथा कुन शताब्दीसम्म यस क्षेत्रमा प्रचलित थियो वा थिएन त्यसको अन्वषण हुनु नितान्त आवश्यक छ ।

## (ङ) डिल्लिकोट गुम्बा ।

गुम्बाको नाम अर्कें होला ! हामीले भने यसको नाम डिल्लिकोट गुम्बानै राख्यौं । कारण यो गुम्बा डिल्लिकोट नामक गाउंमा छ। डिल्लिकोट निब्रीकोट जिल्लमा पर्दछ र गोटीचौर उपत्यकाबाट डोल्पोतिर जांदा बाटाको छेउमा यो गाउं ग्राउंछ । यो गाउं मानीखोलाको दक्षिण किनारमा भोज र देवदारुले भरिएको जंगल भएको डांडाको पुछारमा एउटा थुम्को परेको ठाउंमा अवस्थित छ । यहां ८-१० घर मात्र भएको सानो गाउँछ जसलाई डिल्लिकोट भन्दछन् । यो बस्ती खम्वाहरूको हो । यिनीहरू मूलतः तिब्बती हुन् र मातृभाषा पनि तिब्बती नै हो । उनीहरू नेपाली भाषामा महताराका नामले पनि विख्यात छन् । महताराहरू तिब्बती र नेपाली दुई भाषाभाषी भएको हुंदा नाम पनि दुवै भाषामा राख्तछन् । लोग्नेमानिस नेपाली लुगा पनि लगाउंछन् । तर स्वास्नीमानिस भने तिब्बती लुगानै मन पराउंछन् । उनीहरूको पूरै संस्कार तिब्बती ढंगको छ । त्यहो रुवाउंछन् पनि । त्यसै कारण उनीहरूसित एउटा गुम्बा छ । यो उनीहरूको साझा पैतृक संपत्ति हो । यसैलाई डिल्लिकोट गुम्बाः मानिएको हो ।

गुम्बा गाउंको सिरानमा पूर्वपट्टि जंगलभन्दा तल छ । जंगल गाउंको बीचबाट तीनसय गजभन्दा पनि कम समीपमा छ । गाउंभन्दा तल फाटफुट पोथाबाहेक कुनै जंगल छैन । गाउंको माथिल्लो भागमा भने निकै घना जंगल छ । यसमा सहसा सूर्यकिरण तलसम्म छिने पाउंदैन । यहाँका जनता यस जंगलमा ग्रापना चौरी छोड्दछन् । हिउदमा धपाइएका चौरी बैशाख जेठितर थलामा फर्किन्छन् । जाडो याममा प्रायः चौरी थाक्दछन् र तिनलाई घरमा राख्नु लाभदायी हुँदैन । यदाकदा चौरीगोठाला गएर दूध दुहेर पनि ल्याउँछन् । जंगल घना भएको हुँदा जाडो याममा हिमपात हुँदा चौरी त्यसबाट जोगिन सक्तछन् । यहां घोडा पनि यसै प्रकार जंगलमा छोडिन्छन् । ग्रावण्यकताग्रनुसार पक्डेर ल्याइन्छन् पनि ।

डिल्लिकोट गुम्बा कस्तो भौगोलिक स्थितिमा छ त्यो कुरा हामीलाई ज्ञान भयो । गुम्बाको प्रांगणमा पुगेर हेरे यसका बाहिरपिट्ट तिब्बती ढंगले ग्रग्ला अग्ला लिंगामा ठाडो पारेर बांधिएका लामालामा ध्वजापताका हावामा फरफराइरहेका देखिन्छन् । यो दृश्य निकै मनोहर लाग्दछ । जसमा काठको फलकद्वारा "ॐ मणिपद्मे हुं" मन्त्र ग्रंकित गरिएको टड्कारै देख्न सिकन्छ ।

गुम्बा दुइतले दक्षिण पूर्व फिलएको छ। त्यहा पुग्ने दर्शनार्थीलाई मदत गर्न यस गुम्बाका पुजारी लामा कहिले चुक्तैनन् । गुम्बाको भूइँतला भण्डारको काममा प्रयोग गरिएको छ । ग्रतः यहांका देवदेवीको दर्शन गर्न एउटा लिस्नु चढेर दोस्रो तलामा जानुपर्दछ।

यहां गुम्बालाई दुई भागमा विभक्त गरिएको छ ।
भिन्नी भागमा देवदेवी सजाइएका छन् र बाहिरी
भागमा लामाहरूले पर्वविशेषमा बसेर पाठ गर्ने ठाउं
बनाइएको छ ! भक्तजन पिन यहां बसेर आपनो काम
गर्न सक्तछन् । गुम्बाको भिन्नी कोठा ४० फूट लामो
र २० फूट चौडा छ । यसको बीचमा अनेक मूर्ति
राखिएका छन् । प्राय: यहां सबै मूर्ति माटाका छन् ।
भिनन्छ पहिले यहां धातुका मूर्ति पिन थिए तर ती
सबैले मूर्तिचोरका भण्डारको शोभा बढाइसके । भित्तामा
रंगीन चित्र पिन ग्रंकित छन् । यी सबै वस्तुको
अवलोकनबाट यसको निर्माणकलाको भ्रायु एक शताब्दी
पिन गुगेको छैन होला भन्न सिकन्छ । यो कालनिर्णयमा
लामालाई पिन कुनै भ्रापत्ति छैन । गुम्बाको निर्माणपछि
यसमा अनेक थपघट भइरहन् स्वाभाविक कुरा हो ।

हामीले ग्रघिनै भन्यौ भित्री कोठामा मूर्तिहरू राखिएका छन् । जसमा हेर्दै गए ४७ इन्च अग्लो

THE STATE OF STATE OF STATE

३० इन्च चौडाइ भएको दायां हातले बज्ज समातेको र बायां हातमा कलशपात्र लिएको बजासनमा बसेको गुरु रिन्गोछे (पद्मसंभव) को मूर्ति देखिन्छ। यसको छेउमा ४० इन्च अग्लो २० इन्च चौडाइ भएको खाँरोह्येसै छाग्याल (डाकिनी ज्ञानसागर) को मूर्ति उभिएको छ । यसको दायां हात ग्रभयमुद्रामा र बायाँ हातमा कलश देखिन्छ । अर्को यतिनै नाप भएको दायाँ हातमा पान र बार्यां हात श्रभयमुद्रामा भएको खांचेमेन्दरावको मूर्ति उभिएको छ । यी सबै मूर्ति तेलरंगले पोतिएका हुंदा म्राकर्षक देखिन्छन् । तर यिनको निर्माणशैली भने उति परिपक्क नभएको हुंदा ग्रलि भद्दा देखिन्छन्। यस कोठामा एउटा बोधिचैत्य पनि राखिएको छ जुन श्रठारौ शताब्दीतिरको अनुमान हुन्छ। यो धातुर्चैत्य ६ इन्च ग्रग्लो र ४ है इन्च चौडाइको छ । संभवतः यो म्रन्यत्रबाट यहां त्याइएको हो । यी यहांका खास खास वस्तु हुन् । यसबाहेक ग्ररू पनि सानातिना मूर्ति र वस्तु छन् ती दर्शकको मनलाई स्राक्षित पार्न सक्ने खालका छैनन् ।

मूर्तिपिछ यहाँका ग्राकर्षक वस्तु हुन् भित्ती चित्र । यसको पूर्वपिट्टको भित्तामा भैषज्यराज तथागत दीपंकर बुद्ध, शाक्यमुनि बुद्ध (मैत्रेय), पश्चिमपिट्टको भित्तामा सिंहमुखी डाकिनी, ग्याल्वा कर्मापा, छाकपा लामा, ह्लिमा ह्येसेर लामा, (सूर्यरिश्म गुरु), तावा लामा, रिन्योछे (पद्मसंभव) र २०१६ सालमा बनेका दानपित परिवारका चित्र ग्रंकित छन्।

यसँप्रकार उत्तरपट्टिको भित्तामा अवलोकितेश्वर, मञ्जुश्री, वज्पाणि, कर्मापा लामा, ण्डक्षरी लोकेश्वर (उभिएको), श्रमिताभ बुद्ध, बज्जपाणि (शान्तरूप), बज्जवण्टधर लामा र अश्वारोहिणी डाकिनीका चित्नले कोठाको शोभा बढाएको छ।

भित्रको मूर्ति राखिएको कोठाभन्दा बाहिर एउटा कोठा छ जसको चर्चा पहिले पनि भइसकेको छ जसमा विशेष ग्रवसरमा लामाहरू बसेर पाठ गर्दछन् । साथै भक्तजन पनि यहां बस्दछन् । यसका भित्ता पनि चित्रले सजाइएका छन् । यसमा बज्जधर. गुरु श्रीपद्म, गुरु पद्म-रिश्म, गुरु सूर्यरिश्म, गुरु शान्यसिंह, गुरु बज्जधर । गुरु लोदेन छोगश्रे गुरु पद्म ग्याल्पो, गुरु बज्जकील, गुरु बज्गस्त, ग्रार्यतारा, बौणाराज महाराज, खड्गराज चैत्यराज, ध्वजराज र दानपति परिवारका चित्र श्रंकित छन्।

पहिले नै भनियो यो गुम्बा यसै गाउँका महातारा (खम्बा) परिवारको पैतृक बस्तु हो । जसलाई पनि उनीहरूले संरक्षण दिंदै ग्राएका छन् । यस धार्मिक उत्तराधिकारम। उनीहरूलाई ठूलो गर्व छ।

#### (च) डिल्लिकोटको द्वार ।

डिल्लिकोट गाउँको पुछार मानिखोलाको किनारमा गाउको प्रवेशद्वार छ । बाहिरी रूपरंगबाट यो उति आकर्षक छैन । किन्तु भित्रपट्टि पानी रंगले बनाइएका ग्रनेक भित्ती चित्र छन् । जसमा बुद्धका जीवनसबन्धी चित्रको बाहुल्य छ । द्वारको निर्माणमा ढुंगा, माटो र काठको उपयोग गरिएको छ । बाहिरबाट हेर्चै गए यो द्वारले झन्डै चैत्यको श्राकार लिएको दृष्टिगोचर हुन्छ । यस क्षेत्रको प्राय: प्रत्येक सम्पन्न गाउँमा यस्तो द्वार बनाइएको पाइन्छ र यस्ता द्वारमा बुद्धको जीवनी ग्रांकत हुन्छ । यहांका जनता यस्तो द्वारलाई तिब्बती भाषामा कगनी भन्दछन् ।

यस द्वारको छेउमा बग्ने मानिखोलाको पारिपट्टि डिल्लिकोट गाउँको टीक पारि पाखामा मानिगाउँ छ । यहाँ पिन गाउँलेहरूको एउटा गुम्बा छ जसमा भएक। धातुका कलात्मक मूर्ति चोरी भइसके । अब त्यसमा पिन माटाका मूर्ति मात्र छन् । त्यस्तै हाल डिल्लिकोटभन्दा करीब २ कोश पूर्वोत्तरमा डोल्पोतिर जांदा बाटामा पर्ने चोत्त बा चुर्तागाउमा भएका गुम्बाको पिन छ । चुर्तागाउबाट डोल्पोको सिमाना २ कोश जित पूर्वेतिरमा छ । अतः चुर्ता पिन तिब्रीकोट जिल्लामा प-यो ।

## (३) डोल्पोको भौगोलिक परिचय ।

तिब्रीकोट जिल्लाको पूर्वी भागमा गए डोल्पो जिल्ला भाउने हुंदा यसको भौगोलिक परिचय हुनु आवस्यक होला । कारण कुनै पनि क्षेत्रको सामाजिक जीवनको भ्रध्ययन गर्न त्यस क्षेत्रको भौगोलिक ज्ञान नितान्त भ्रावश्यक हुन्छ । स्रतः यसको संक्षेपमै भए पनि सर्वप्रथम भौगोलिक स्थिति विचार गरीं । डील्पो नेपाल ग्रीवराज्यको पश्चिमी भागमा पर्ने धवलागिरि ग्रञ्चलग्रन्तगतको एउटा जिल्ला हो। यो जिल्ला संसारको मानचित्रमा ५२२१ देखि ६३३६ डिग्रीसम्म पूर्वी देशान्तर (Latitude) र २६४२ देखि २६४२ डिग्रीसम्म उत्तरी ग्रक्षांश रेखा (Longitude) मा पर्दछ

ाङ श्रा क्रिएटाई हार्लाप्ट्रन्स हुनी तही क्रिक्ट हैं यस जिल्लाको पूर्वमा मुस्ताग, पश्चिममा तित्रीकोट र जाजरकोट, उत्तरमा जनगणतन्त्र चीनको तिब्बती क्षत्र राज्यस्त्रकार । स्टानका तिब्बती क्षत्र राज्यस्त्रकार । स्टानका तिब्बती स्त्र तथा दक्षिणमा रुकुम, बागलुग र म्याग्दी जिल्ला पर्दछन् । इ. इस्कर्वेट प्रस्ति हान् । स्वास्त्रकारी स्त्रिकार स्त्रिक डोल्पोको पूर्वी सीमालाई समुद्रको सतहबाट २१,००० देखि २६,००० फुटसम्म अग्ला हिमाली पर्वतले मुस्ताङ्गबाट ि प्रिकृति के शिक्ष के स्थान हारित कार्य है। इस किस किस किस किस किस है। बाटुली पाटन पर्देख । यो ठाउँ पार गरी पूर्वी भागमा कर्मा प्रकार है। बाटुली किस्सिन किस है। गए मुक्तिनाथ पुगिन्छ । यसको पश्चिमी मीमालाई १४,००० फूट अंग्ली मौरे तरेपौरे तथा १४,५२२ फूट ग्रग्लो भालुलेकले तिश्रीकोट र जाजरकोट जिल्लाबाट म्रलग गरेको छ । उत्तरमा तिब्बत र डोल्पो जिल्लालाई फील्दरखीलाभन्दा उभी पर्ने १६,००० देखि २१,८०० फूटसम्म अग्ला खुंलापहाडको शृंखलाले सीमारेखाको काम गरेर ग्रलग पारेको छ । दक्षिणमा १७,६८५ फूट् अंग्ली तोरीबारीलेकले डोल्पोलाई रुकुम जिल्लाबाट र १४,००० देखि २१,४४२ फूटसम्म अग्ला जंगलापानी-ढलो र फागुने जस्ता हिमाली पर्वतप्रखलाले म्याग्दी र वाग्लुङ्ग जिल्लाबाट ग्रलग पारेको छू। यसबाट डोल्पो जिल्ला चारैतिर हिमाली शृंखलाले घेरिएको ग्रतिदुर्गम क्षेत्र हो भन्ने कुरा स्वतः सिद्ध हुन ग्राउछ। यसको क्षेत्रफल २,६०० वर्ग माइल र जनसंख्या करीब २२,००० छ।

यसको प्राकृतिक रूप मानचित्र बनाएर हेरेमा केही करंग खुस्केको छाता उघारेर उत्तानो पारेर राखे जस्तो केही नामलको बाटुलो देखिनेछ । डोल्पो जिल्लाको सीमा रेखामा केही समय यता थपघट भइरहेको हुंदा प्रामाणिक मानचित्र बन्न सकेको छैन ।

## (४) चौरीकोटदेखि गुद्दुमडांडासम्मका पुरातास्विक वस्तुहरू।

ा चौरीकोट मौरेको लेक काटेर पूर्वतिर जांदा ३ कोश जित पर मूलबाटोमा पर्ने एउटा गाउँकी नाम हो । यो

formula pay in a way responsible of the lat

नेपाली खम्बाहरूको बस्ती हो । खम्बाको नाम मुझासाय यो नया बस्ती हो भन्न प्रनाण केही छन । तर जंगबहादुरका कहिल बस्यो त्यसको त प्रमाण केही छन । तर जंगबहादुरका पालामा पनि यो बस्ती थियो भन्ने यहाका बूढापाकाको भनाई छ । यहा चौरोपालनको काम ग्राधक हुन्छ । त्यसकारण यसको नाम पनि चौरोकोट भयो होला । यहा गाउँको सिरानमा पुवपट्टि एउटा गुम्बा छ । यसको निर्माण यस शताब्दीमा भएको हो । यसमा पनि माटाका भूतिबाहिक धातुका मूर्ति चोरी भुइसके ।

चौरीकोटबाट असे अघि बढ़े रिमीगाउँ आउंछ। रिमी पञ्चायतभित्र एउटा हुरीकोट भन्ने गाउँ भेरीनदीको किनारमा पनि एउटा गुम्बा छ जसमा भएको धातुका ६ थान मूर्ति हालै चोरी भए र पुन: भेटिए। ती श्रहिल त्यस गाउँमा छन्।

बलांग्राको लेक काटर पूर्वातर गए पारा गांड पञ्चायत गांड । यस पञ्चायतभित्र गुद्दमहाहा नामको स्थान भेटिन्छ । यस ठाउँ मा होल कुनै वस्ती छैन । तर त्यहां पुरानी भग्नावशेष पाइन्छ । भग्नावशेषका छेउछाउँ मा बनाइएकी भेडागोठका गारामा कलात्मक बेलबुट्टा भएका हुंगाका टुका देखिन्छन् । जसलाई हेरेर यहां सोह्नी—संत्री शताब्दीतिर सुन्दर ढुंगाको चैत्य थियोहोला भन्न सकिन्छ। तर श्रज्ञानताले गर्दा ती नष्ट भइरहेका छन् ।

## (५) त्रिपुरासुन्दरीको मन्दिर ।

त्रिपुरासुन्दरीको मन्दिर डोल्पो जिल्लामा भएका हिन्दू शक्तिपीठमध्ये सवभन्दा प्रसिद्ध ठाउं हो । यो ठाउं भैरवीनदी र छलगाड (खोलो) को संगम त्रिवेणीमा रहेको उच्च टाकुरामा अवस्थित छ जसले गर्दा श्रद्धालु जन टाढ़े-बाट यसको दर्शन पाउन समर्थ हुन्छन् । गाउं भन्दा पिन यो ठाउं अग्लो छ । तर डोल्पो जिल्लाको अरू ठाउंको अपेक्षा यो ठाउं होचे भन्नुपर्छ । यसको उचाइ समुद्रको सतहबाट ७०६२ फुट मात्र छ। यसकारण यहां जाडो कम हुन्छ । साथै कुनै कुनै वर्षबाहेक भारी हिमपात पिन हुँदैन । यत्रतत्र पानीमा ठाडो भने अवश्य जम्द्रछ। यहाँ धानको खेती हुन्छ ।

मन्दिरको द्वार पूर्वाभिमुख छ । यहाँबाट चारैतर्फको दृश्य देखिन्छ । यो ठाउँ यहाँको गाउँभन्दा उच्च कुटारामा छ भन्ने कुरा हामीले प्रसंगवश पहिले पनि भनिसक्यों । पूर्व फर्कर उभिए बाया भागमा केही तल सार्कीहरूको बस्ती छ । दरको पूर्वोत्तर कुनामा बाहुन छेत्रीको छ्या-मिसे बस्ती छ । यी दुवै गाउं लाई मिलाएर कोटगाउं भनिन्छ । यसको सको नाम तिबीकोट पनि हो । त्रिपुरा-कोटको विकृत नाम तिबीकोट हो । स्राजकाल तिबीकोट रामको सको जिल्ला पनि छ जो जुम्लाको छेउमापदछ । पहिले तिबीकोटका नामले प्रसिद्ध भएको ठाउं यही हो । स्राजकाल यसै नामको अर्को जिल्ला पनि भइदिएकोले छेरै मानिसलाई भ्रम पैदा हुन्छ ।

यस ठांडकी देवीलाई किन त्रिपुरासुन्दरी भूनियो त्यसको वास्तविक ज्ञान हुन सकेको छैन ।

यो ठाउ अत्यन्त सुन्दर ठाउँ मा भएको हुँदा यसलाई तीनैपुर (स्वर्ग, मत्यँ, पाताल) मा नपाइने खालको सुन्दर ठाउँ मा विराजमान भएकी देवीको मन्दिर भनेर स्थानीय जनताले यसलाई त्रिपुरासुन्दरी भनी बढ़ाई—चढ़ाई नाम-करण गरेका हुन् अथवा त्रिपुरासुर नामक राक्षसको वध गर्न शिवलाई सहयोग गर्ने देवी भनेर यसको नामकरण भएको हो अथवा त्रिपुरासुन्दरी देवीले यसको जीणोंद्वार गराएर यसको नाम यस्तो रहन गएको हो त्यो खोजको यिषय हुन गएको छ ।

त्रिपुरासुन्दरी मन्दिरको भौगोलिक स्थिति र त्यसको नामका विषयमा हामीले विचार गऱ्यौ । ग्रब मन्दिर भित्रको स्थिति ग्रध्ययने गर्नु हाम्रो कर्तव्य हुन ग्राउंछ ।

मूल मन्दिरभन्दा बाहिर चारैतिर पाटी पौवाले घरेर बीचमा मन्दिर बनाइएको छ । मन्दिरको उत्तरी भागको कोठामा देवदेवी विराजमान छन् र दक्षिणी भागको कोठामा हवनकुण्ड छ । यसको परिक्रमापिछ हवनकुण्ड र खास मन्दिरको बीचमा बनेको ढोकाबाट केही भित्र छिरेर गएपछि दाहिनेतिर मोडिनु- पर्दछ र मूल मन्दिरको गर्भगृहमा पुणिन्छ । जहा पुजारी बडो तन्मयताका साथ चन्दन घोटिरहेका हुन्छन् । यहाँ ७ जना पुजाहारी छन् र यो न्यौपाने थरका उपाध्याय बाह्मण हुन् । हामी त्यहां पुगेका समय ६ जना पुजाहारी मूर्तिचोरोको स्रिभयोगमा थुनामा थिए, पछि छुटे। यो पुजाहारी वंशपरंपरागत हुन् ।

तिपुरासुन्दरीदेवीको खास मूर्ति छैन्। प्राकृतिक ढुगालाई नै ग्रादिशक्तिपीठ मानिन्छ। यति हुँदाहुँदै पनि यहां ग्रन्वेषकले निराश हुनुपने कारण छैन । ग्रादि-शक्तिका उपासक भक्तजनहरूले ग्रनक मूर्ति र ग्रन्थ कलात्मक वस्तु चढाएका छन्। जसलाई देखेर एक पटक गद्गद् नभई रहन सर्किदैत।

स्रादिशक्ति त्रिपुरासुन्दरीलाई चढाइएका १७ थान चांदीका आसा गुर्जा पन्साएर हेने सके एउटा कपडाले छोपेर राखेको पत्थरको वस्तु देखिनेछ । यो महिषमिदिनी भगवतीको मूर्ति हो । यसको न चित्र लिन सिकन्छ न नाप नै । स्रतः यसलाई श्रद्धापूर्वक नमस्कार गरेर सन्तोष गनुँपर्दछ । यसको छेउमा आदिशक्ति जगन्माता छन् जसको दर्शन नपाए पनि भक्तजनबाहेक अन्वेषकलाई कुनै स्रसन्तुष्टि हुँदैन। पुजाहारीबाहेक स्रक् सबै भक्तजनलाई स्रादिशक्ति माता त्रिपुरासुन्दरी भगवती मुख छोपेरै दर्शन दिन्छन् ।

यसैको छेउमा एउटा अल्टबल कमलको आकार भएको तामा र चांदी मिसाएर बनाएको ढलौटको मण्डल छ जसको बीचमा महिषमिदिनी भगवतीको मूर्ति विराजमान छ। यस मण्डलका पत्रमा अल्टमातृकाका मूर्ति अकित छन्। बीचमा रहेकी भगवतीको उचाइ २ इञ्च र चौडाइ १ इञ्च छ। यो मण्डल आवश्यकतानुसार उघान र बन्द गर्न सिकन्छ। उघारेर राखे मण्डलले फक्रेका कमलका फूलको आकार धारण गर्छ र बन्द गरे नफक्रेको कमलका फूलको आकार धारण गर्छ र बन्द गरे नफक्रेको कमलका फूलको कोपिलाको छप बन्दछ। यस मण्डलमा पूरा ६ मूर्ति अकित छन्। बन्द गरेर नाप लिए यस मण्डलको उचाइ ५ इञ्च हुन्छ। यसको कलापक्षबाट विचार गर्दा निर्माणकाल १५-१६ हो शताब्दी अनुमान हुन्छ।

महिषमिदनी भगवतीको मण्डल राखिएको ठाउ मैं पृष्ठ रौं शताब्दीतिर बनेको साढे तीन इञ्च उचाइ र साढे दुई इञ्च चौडाइ भएको प्रमामण्डलसहितको गुरु बज्जधरको मूर्ति छ । त्यसँको छंउमा उसँको समसामिक चार इञ्च उचाइ र ग्रहाइ इञ्च चौडाइ भएको सप्तलोचनी ताराको धालुमूर्ति राखिएको छ । यसको ग्रासन बज्जपर्यंक, सुद्रा वरद र ग्रम्भय छ । यसको ग्रकों कुनामा उसँ समयको पाँने चार इञ्च उच्च र तीन इञ्च चौडाइको हातमा विन्दुपात्र तथा खंड्ग लिएकी चतुर्भु जा भगवतीको धातुको मूर्ति पनि देखिन्छ ।

यो देवदेवीको मूर्ति राखिएको ठीक अर्कीपट्टिको कुनामा ६ इञ्च उचाइ र साढे तीन इञ्च चौडाइ भएकी मध्यकालीन राजसी पौशीकयुक्त एउटा सालिक छ। यसको दाहिने हात ध्यानमुद्रामा र बायां हातमा म्रारसी छ । शिरमा फेटा बाधिएकी छ जसलाई सम्याएर मल्लकालीन राजमुकुटको रूप दिइएकी छ । कानमा कर्णपताका विभूषित छन्। यी सबै लक्षण-बाट यी राजाको सालिक हो भन्न सुगम हुन्छ । पर्द्मा-सनमा बसेको यो मानवमूर्ति सानै भए पनि भव्य देखिन्छ। यसको बगलमा पांच इञ्च उचाइ र तीन इञ्च चौडाइ भएकी राजसी पोशकि र आभूषणयुक्त नारीमूर्ति छ। यसकी आसन ललित भए पनि अन्य मुद्रा राजाके समान छन्। रातीका छेउमा साढे पाच इञ्च ग्रम्ली र चार इञ्च चौडाइ भएको एउटा मर्को पुरुष मूर्ति छ जसकी पोशाक, स्रासन र मुद्रा राजासित मिल्दर्छ । तर यसकी दाहिने हात भांचिएको छ । यी मूर्ति वा सालिक रौतैला (राजकुमार) को हो । यो सबै मूर्ति ढलौटवाट बनेका र्छन् । यी मानवमूर्तिका समूह राजपरिवारको हो । मनाइको तात्पर्य हो यी विक्रम शाहीका परिवार हुन्। साथमा भएका रानी सुनकेसरा हुन् र अर्को पुरुष उनको राजकुमार हो । विक्रम शाही यस प्रदेशका राजा थिए भन्ने कुरा हामीले जुम्लाको इतिहासमा "सुनकेसरा" नामक शीर्षकको प्रसंगमा चर्चा गरिसकेका छौं। यो सालिक विक्रम शाही (इ. सन् १६०२–१६३१) का समसामयिक प्रतीत हुन्छन्। यसबाहेक अन्य चार धातुका सुन्दर मूर्ति थिए ती यही २०२६ साल पौष १७ गते चोरी भइसकेका हुंदा २४ गते खोजेर पाउनु सभव छैन । यतः तिनको दर्शनबाट बुञ्चित हुनु स्वाभाविक कुरा हो । शायद ती ग्रब यस ठाउंबाट सदाका लागि लुप्त भए । यसै प्रसंगमा मन्दिरका ६ जना पुजाहारी पत्राउ परेकी कुरा प्रसंगवश ग्रधिन चर्चा भइ सकेको छ। पुजाहारीको भनाइम्रतुसार ती मूर्ति भगवतीका **185**0 centers in the symptom make the

त्रिपुरासुन्दरीको मन्दिरमा पुजाहारीसित एउटा हस्त-लिखित ग्रन्थ पनि छ । जसको पारायण यस मन्दिरमा नित्य गर्नु श्रनिवार्य मानिन्छ । ग्रतः यसमा केही रहस्य पाउन सकिएला भन्ने ग्राणा गर्नु स्वाभाविक हो ।

पुस्तकको बाहिरपट्टि "त्रिपुरासुन्दरी त्रिशक्तिरूपा लक्ष्मी कवच" भन्ने वाक्य अकित छ । यसबाट पुस्तकको नाम यही हो भनेर निश्चय गर्ने सुगम हुनु स्वाभाविक कुरा हो। पुस्तक प्राचीन शैलीको श्रलग श्रलग पत्र भएको छ।
यसको कागज भने भड़चाएको नेपाली कागज नभएर काशीतिर पाइन हस्तलिखित ग्रन्थमा उपयोग गरिने खालको
थियो। जसबाट ग्रन्थ बाहिरबाट ल्याएको हो श्रथवा
त्यस्तो कागत ल्याएर यहां लेखिएको हो त्यो एकाएक
ध्यानमा श्राइहाल्छ। यसमा उपयोग गरिएको भाषा संस्कृत
प्रायः श्रशुद्ध र लिपि देवनागरी छ। ग्रन्थको पूरा पारायण
गर्नुसंभव छैन अतः ग्रन्थको श्रादि र श्रन्त्य हेरेर श्रापन्
कार्य समाप्त गर्नुपर्छ।

ग्रन्थको प्रारम्भमा श्री गणेशीय नमः श्री त्रीपुरासुन्दर्ये नमः देव्यौवाच भगवान्सर्वधर्मज सर्वशास्त्रार्थपारगाय त्रिशक्ति ह्पपा लक्ष्म्या कवच यत्प्रकाशित ।" र ग्रन्त्यमा "इति श्री छ्रद्रयामले तन्त्रे त्रिपुरासुन्दरी सहस्त्रनाम संपूर्णम् इति सम्वत् १६९४ साल समये वैशाषमासे कृण्ण्यक्षे प्रतिपदायां शनिवासरण्वतायां श्री माइ त्रीपुरासुन्दरि सर्णं लेषक पुणनिंद उपाध्याय: सर्मणः शुभम्" लेखिएको छ ।

यसबाट यो ग्रन्थ १६१४ सालमा पूर्णानन्द उपाध्यायले रद्रयामलतन्त्रबाट उद्भृत गरेर लिएका रहेछन् भन्ने कुरा स्वतःसिद्ध हुन ग्रायो । रद्रयामलतन्त्र सर्वविदित कुरा हुदा यसमा ग्रंधिक विचार गर्नुपर्ने कुरा रहेन । पूर्णानन्द उपाध्याय कुनै समय यसै मन्दिरका पुजाहारी थिए भन्ने कुराको पुष्टि यस मन्दिरका वर्तमान पुजाहारी भीमदस्त उपाध्यायबाट पनि मिन्यो ।

यस मन्दिरमा मूर्तिबाहेक यसै शताब्दीमा पानी-रंगद्वारा ग्रंकित गरिएका मित्ती चित्र पनि छन् । यिनलाई पनि त्यहा पुग्ने मन्वेषकले त्यसै त्याउन सक्तेन ।

मन्दिरको दक्षिण पट्टिको भित्तामा उभिएकी लक्ष्मी, हसवाहिनी सरस्वती, गणपति र पश्चिमपट्टि योगासनमा शिव पदमासनमा पार्वती र पुजा गर्ने पत्पर नौ जना भक्तहरू छन्। यस प्रकार उत्तरितरको भित्तामा नवदुर्गाका चित्र देखिन्छन्।

यी त भए भित्री भागका कुरा । मन्दिरको बाहिर प्रवेशदारकी दाहिनेतिर पेटीमा साढे चौबीस इञ्च ग्रग्लो र तेह्र इञ्च चौडाइ भएको एउटा शिलापत्र राखिएको छ । यो शिलापत्र विकमबहादुर राना नामक व्यक्तिले संवत् १९६२ सालको ग्राश्विन महीनामा ग्रापनी आमाको उद्घार हुवस भनी यहां आउने साध्यस्तिलाई बस्न सुविस्ता गराउने हेत्ले मन्दिरको उत्तर तपको धर्मशाला बनाई राबेका निकार प्रिकृतिक मान्द्रिक प्रकृतिक प्र

त्रिपुरासुन्दरीको मन्दिरभन्दा पश्चिमजत्तर र कोटगाउंभन्दा पश्चिम गाउंसितै जोरिएको पहरामा एउटा
गुफा सानो भए पनि भूतप्रेतमा बिश्वास राख्ने जनता
उप्तादिक प्रादरको दृष्टिले हेर्दछन । यहां कुनै मूर्ति छैन
तर बेलाबेलामा पशुंबलि दिइन्छ । यसमा जाने बाटो
साहै विकट छ ।

## (६) दूनेको सरस्वतीमन्दिर

दूने डोल्पो जिल्लाको सदरमुकाम हो । यहां एउटा सरस्वतीमिन्दर छ । यस कारण दूनेलाई सरस्वतीतीर पिन भन्दछन् । यो ठाउं भैरवीनदीको किनारमा छ । भैरवी भरीको सहायक नदी हो। यहां सरस्वतीको मन्दिर भएको हुंदा भैरवीलाई पिन कसै कसैले सरस्वती भनेको सुनिन्छ । तर दूनेबाहेक तलमाथि कतै कसैले भैरवीलाई सरस्वती भनेको सुनिन्छ । तर दूनेबाहेक तलमाथि कतै कसैले भैरवीलाई सरस्वती भनेको सुनिन्छ ।

यहांको सरस्वतीमन्दिर स्राधुनिक हो। यसको निर्माण वि. सं. १६८३ सालपछि भएको हो। यसका पुजाहारी यहींका स्थानीय बासिन्दा हुन्। यहां जम्मा ८ घरको बस्ती छ। यो ठाउँ समुद्रतलबाट ७४०० फूटको उचाइमा पदंछ।

मन्दिर साधारण किसिमको एकतले र यसको द्वार प्यापित छ। भित्रको नाथ दश पूट चार इञ्च लम्बाइ र त्यति नै चौडाइ भएको यस मन्दिरमा अनेक मृति खचाखच राखिएका छन् । यिनमा प्रायः सबै मृति आधुनिक छन् ।

यसुमा सर्वप्रथम पांच इञ्च उचाइ र श्रद्धाइ इञ्च चौडाइ भएको ललितासनमा बसेको चतुर्भू जा सरस्वतीको मृति राखिएको पाइन्छ । त्यसपछि यसभन्दा श्रुलि पुरानो केह्र इञ्च उचाइ र साढे श्राठ इञ्च चौडाइ भएको चतुर्भुज गणेशको शिलामूर्ति देखिन्छ । यसैक्समा एउटा अको धातु-को ग्राधनिक सरस्वतीको मूर्ति ग्राउंछ । जसको उचाइ साढे पांच इञ्च र चौडाइ मढाइ इञ्च छ ।

यो सरस्वतीनिन्दर हो । तर यसमा सरस्वतीका मूर्ति मात्र छैनन् । अन्य देवदेवीका मूर्ति पनि राखिएका छन् । यसमा गणेशको मूर्ति हुनु त्यति अमिल्दो लाग्दैन । कारण गणेश विद्नान्तकको रूपमा पनि रहन सक्तछन् । तर यहां गणेश मात्र छैनन् ।

हेर्दे जांदा साढे पांच इञ्च उचाइ र साढे तीन इञ्च चौडाइ भएको एउटा हरगौरीको प्रस्तरपूर्ति राखिएको छ र यो पिन ग्रस्त जस्तै ग्राधुनिक छ । यसैको ग्राडमा पांच इन्च उचाइ भएको उसै कालको चतुर्भुज विष्णुको प्रस्तरमूर्ति पिन छ ।

यी त भए धातु र प्रस्तरका मूर्ति । धातु र प्रस्तरका मूर्तिबाहेक यहां माटाका मूर्ति पनि छन् र ती सबै ग्राधुनिक र कांचा माटाका ।

सबभन्दा पहिले शेषासन चतुर्भुं ज नारायणको कुरा
गरीं। यसको जचाइ चौबीस इन्च र चौडाइ बाह्न इन्च
छ। यसको लगत्तै पिछ बत्तीस इन्च ग्रग्लो र सत्र इन्च
चौडाइ भएको मयूरवाहिनी चतुर्भुं जा सरस्त्रतीको मूर्ति
ग्राउंछ। यी देवदेवीका छेउमा देश्रे घुडामाथि दाहिने
पाउ राखेर पलेटी कसेर बसेको, दाहिने हातमा
पुष्प र देश्रे हातमा छद्रमुष्टि पारेको बीस इन्च उचाइ र
नौ इन्च चौडाइ भएको एउटा मानवम् छ। यो मूर्ति
पृथ्वीनारायण शाहको हो। यसै क्रममा ६ जना भक्त
उभिएका, त्यसपछि हनुमान् र सिंहको पालो ग्राउंछ।

यी सब मूर्ति जेसुकैका भए पिन त्यित महत्वका छैनन्।
यहांको सवभन्दा महत्वपूर्ण मूर्ति हो ग्रायंताराको। यो
रजतप्रधान धातुमा बाक्लो सुनको मोलम्बा लगाइएको छ।
यो ढलौटे मूर्ति सानो भए पिन भारी छ। यसको
एउटा हात ग्रभय र एउटा हात वरद मुद्रामा छ। ग्रासन
लिति देखाइएको छ। यसको वस्त्राभूषण र केशविन्यासमा
ग्रापनै विशेषता छ। यसको उचाइ तीन इन्च र
चौडाइ दुई इन्च छ। यसको शैलीका अनुसार
निर्माणकाल सत्रौ शताब्दीको प्रारम्भितरको होला भन्न
सिकन्छ।

यस्तो अत्याधृतिक मिन्दरमा यति पुरातो मूर्ति पाउत् असंभव कुरा हो। यो कुरा भुल्तु हुन्त । यो मूर्ति यहींका बासिन्दा अशोककुमार हमालले बारी खंन्द्रा के बर्विश्रीय मिन्दरभन्दा करीव एक सय गाज पर पाएका हुने। त्यसे दिन्देखि यसले यस मिन्दरको शोभा बदाएको हो। यो उनीहरूको भनाइ हो। यदि यो कुरा सत्य हो भने यो मूर्ति पाएका ठाउंमा श्ररू पनि वस्तु पाइत संभव छ ।

यस मन्दिरमा भित्ती चित्र पनि ग्रंकित छन्। ती वित्र पनि मूर्ति जस्तै ग्रत्याधुनिक हुंदा यहां उल्लेख गर्नु त्युति उपयुक्त नहोला ।

#### स्या प्रकृति सामित्र के लिए हर ने स्वर्णकृति कर स्वर्णकृति । स्वर्णकृति । **्रिक्, भ्रातकृति हुंगो**्रीकृति । स्वर्णकृति । स्वर्णकृति ।

दूनेको सरस्वती मन्दिरभन्दा केही तल उत्तरपश्चिम कुनामा पर्ने एउटा बारीमा शिलापत्र जस्तो एउटा ढुंगो गाडिएको छ । यसलाई स्थानीय जनता भूतको ढुंगो भन्दछन् । यसमा कुनै प्रक्षर ग्रंकित छैन ग्रतः यो शिलाभिलेख भन्ने कुरै भएन । वारीको बीचमा रहेको ढुंगाका वरिपरि केही जमीन बांझो छोडिएको छ । यो भूतको ढुंगालाई कसैले छन् हुंदैन ।

यसलाई भूतको ढुंगों भन्नमा विशेष तात्पर्य छ । कारण केही वर्षप्रथि यसै ढुंगाको छंउमा घरको जग खन्दा एउटा माटाको घ्याम्पो पाइएको थियो । त्यस घ्याम्पोमा मानिसका हांडखोड थिए । ध्याम्पो गांडका ठाउमा परिपरि ढुंगाको बाक्स जस्तो गारो बनाएको थियो । यस गाराको लम्बाइ ग्राठ हात थियो । ध्याम्पाका साथमा ग्रहू पत्र थिए । जसलाई गाउका कटाकेटील खलाउना बनाउद फोरेर पयाके । भूतका पात्र केटाकेटी बाहेक कसले छुंछन् र ? खलाउना खलाउन केटाकेटी त कतिबोटि बिरामी परे भूत लागेर । त्यस कारण ती सब चीज प्यांकिए पनि ।

गाउलेका ग्रन्धविश्वासका कुरो हाम्रा लीगि
महापाषणयुगीन सभ्यताका सूचक थिए । संभव छ
यस्ता भ्रवशेष खोजी गरे अन्यत्र पनि पाउन सिकएलान् ।
पार्ट प्राप्त पहुला भ्रवशेष ठहरिए
पार्ट यो वस्तु महापाषण युगका भ्रवशेष ठहरिए
पार्ट ने नेपालको पुरातात्विक जगत्मा पहिलो वस्तु
हुने ।

#### there are a (9) riginal year () therein are

डोल्प्रोको सदरमुकाम हुनेबाद ४ क्रीश पूर्व गुएप्छि हुपातारा नामको गाउं झाउंछ । यहां गाउंका जनताले कनाएको एउटा गुम्बा छ । यसैलाई दुप्पागुम्बा भनिएको हो । गुम्बा बीहीं शताब्दीको पारंभितर बनेको भए प्रति श्रहिले त्यसको अवस्था जीनं छ । जसबाद त्यहां जाने गौला व्यक्तिलाई निराशबाहेक केही हुंदैन । तर गुम्बाका वरिपरि गाडेका लिंगाका घ्वजा हावामा फरफराउंदा त्यसको आवाजले केही सन्तोष अवस्थ दिलाउंछ । यो गुम्बा दुप्पातारा गाउंको सिह्नानमा छ यो गुम्बा भएको ठाउंको उचाइ समुद्रको सतहबाद ११००० फूट होला । यो पूर्विभिमुख छ ।

गुम्बा एकतले भए पनि यहां अनेक आकर्षणका वस्तु राखिएका छन् । हुनत यसको पूर्व पश्चिमको लमाइ ४३ फूट र ५ इञ्च उत्तर दक्षिणको चौडाइ १६ फूट ११ इञ्च मात्र छ। किन्तु यसमा सजाएर राखिएका माटाका मूर्ति र भिती चित्रले दर्शकलाई मुख नपारी छाड्दैनन्।

द्वारवाट भित्र प्रवेश गर्नासाथ माटाका मूर्ति लहरै सजाएर राखिएका देखिएछन् । सबुभन्दा पहिले दर्शकको दृष्टि २४ इञ्च अग्लो र २२ इन्च चौडाइ भएको पदमासनस्थित बज्ज र खट्टांगधारी गुरु पद्मसभवमा पर्दछ । यसपछि यसैको छेउमा २६ इन्च ग्रानो र १६ इन्च चौडाइ भएको ग्रमिताभ बुद्को मूर्ति देखिन्छ। बुजासनमाथि ध्यानमुद्रामा रहेको यो मूर्ति निक आकर्षक लाग्दछ । यसै अमुमा २६ इन्च उचाइ र त्यतिनै चौडाइ भएको ग्रपरिमित तथागतको मूर्ति छ । बज्रासनमा ध्यानमुद्रामा रहेको यस मूर्तिका हातमा स्रमृत, ग्रायुकलश धारण गराइएको छ । त्यसपछि ग्रन्थमा १२ इन्च उचाई र द इन्च चौडाइ भएको मुरापरी बजा-सनमा राखिएको शावयम्नि बुढको मृति छ । यो मृतिको अवलीकन्युछि दर्शकको ध्यान गुम्बाको भित्तामा पानी-रंगद्वारा ग्रंकित गरिएका रंगीन चित्रमा जान्छ । गुम्बा ग्राल ग्राल चिकएको र त्यति सुरक्षा पनि हन नसकेको हुंदा एक शताब्दी नपुर्दे यी चित्रले ग्रापनो स्थन्तिम दित गनिरहेको स्रमुभव हुन्छ ।

पूर्वतफ्को भित्तामा सबभन्दा पहिले आलीहासन, पूर्वतफ्को भित्तामा सबभन्दा पहिले आलीहासन, हवजा तथा वज्रधारी काधमृति छ जसका साथमा पालगोनमानी श्वेतवर्णी शक्ति निर्णित छ । यस चित्रको दर्शन गर्ने व्यक्ति आफू पनि भावविभोर भएर स्तब्ध हुन संक्रष्ट । यस त्रममा आलीढासन खट्वांगपात्रधारी रक्तवर्ण ताधिनख्य र उस्तै आसन भएको पात्र र नकुलधारी नीलवर्ण जम्बल, त्यसपछि नीलवर्ण लिखतासन तथा कमल र नकुलधारिणी तारा, वज्जपर्यकासन, श्वेतवर्णा, सप्तलोचनी तारा, र अन्त्यमा भैषज्यराज तथागतका चित्र मनमोहक लाग्दछन्।

दक्षिणतिरको जिल्लामा सर्वप्रथम भूस्पर्शमुद्रामा प्रक्षोभ्य बुद्ध ग्रेकित देखिन्छ र त्यसपिछ कमणः वरद सुद्रामा रत्नसभव, धमँचक्रमुद्रामा सभवतः वरिधन, ध्यानमुद्रामा अमिताभ, ग्रमयमुद्रामा अमोवसिद्धि, विकालबुद्ध (१) दीपंकर, (१) शाक्यमुनि र (३) मैत्रेय पनि ग्रंकित छन्। ग्रिघ बढ्दै जांदा बोधिसत्व-सिह्त ग्रामिताभ, सहस्रभुज लोकेश्वर, ग्रालीढासन बज्जधारी रक्तवर्ण एक प्रकारको महाकाल, गुरु रिम्पोछ ग्रर्थात् पद्मसभव र यस पाताको अन्त्यमा बज्जकपाल तथा खट्वागधारिणी, सिहमुखी डाकिनीको चित्र ग्राकित देखिन्छ।

यसै प्रकार पश्चिम तर्फको भित्तामा बज्रसत्व, समन्तभद्र, खण्डित भइसकेकोशक्ति सहितको कोधमूर्ति, किन्नपात्रधारणी रक्तवर्णा योगिनी, शक्तिसहित आलीढासन षड्भुज महाबज्जपाणि, त्रिमुख षड्भुज शक्तिसहित अञ्जलिबद्ध बज्जकोल भैरव, किन्नपात्रधारी शक्तिसहित बज्जासनमा बसेको र दायांबायां कमलपुष्प लिई धर्मचक मुद्रामा अकित रक्तवर्ण तान्तिक मूर्ति र अन्त्यमा अपरिमित तथांगतका चित्र साह मनमोहक छन्।

उत्तरतर्फ पिन धर्मचेक मञ्जुश्री, षडक्षरी लोकेश्वर, बज्जपाणि, आयंतारा, ग्रष्टतारादेवी, इमरु एवं श्रुगधारी सिद्ध, डमरु र षण्डधारिणी श्वेतवणी डाकिनी, बज्जवाराही, डमरु र कपालधारिणी नीलवाराही र ग्रन्त्यमा सिहवाहन ध्वजराज देखिन्छन् ।

मूर्ति र त्यसपिछ यहाँको आकर्षणको वस्तु हो माने।
यो माने ५१ इन्च उचाइ र २६ इन्च गोलाइ भएको
काठको खोको वस्तु हो। यसलाई चारैतिर छालाले
मीरेर त्यसमा सुन्दर ढंगले रञ्जना जिपिमा षडक्षरी मन्त्र
"ॐ मणि पद्मे हुँ" अकित गरिएको छ। त्यसलाई तल

र माथि काठका मूढा राखेर फलामका कीलाको धूरीद्वारा घुम्न सक्ने किसिमले ठडचाइएको छ र तल्लो
भागमा एउटा छालाको लोती बाधिएको छ जसलाई
तान्नासाथ गोडाले चलाउने लुगा सिउने मिशिनको ठूलो
चक्का घुमेझे फनफनी घुम्न लाग्दछ । यस खोका मानेभिन्न पनि षडक्षरी मन्त्र कागजमा लेखेर यसलाई भरिने
गरी हालेर बन्द गरिएको छ। यसमा मन्त्र लेखेर राख्नाको
उद्देश्य यो माने जतिपल्ट घुमायो त्यति पल्ट यो सबै
मन्त्रको पाठ गरेको पुण्य लाभ हुन्छ भन्ने धार्मिक विश्वास
हो ।

यता केही वर्षदेखि यस क्षत्रमा पनि मूर्तिचोरको जगजगी बढेको छ । यस गुम्बाका ग्रज्ञात भएका धातु र काठका मूर्ति चोरीबाट जोगाउन यस गुम्बाका ग्रिधिकारी वा पुजाहारी जे भनौं चंखलाल बूढा मगरले ग्रापनो घरमा राखेका छन् ।

उनका घरमा भएका मूर्तिमा ग्रठारौ शताब्दीतिरकी साढ़े नौ इन्च अग्लो, साढ़ छ इन्च चौड़ाइ भएको धातको मूर्ति सर्वप्रथम प्रायो । यो मूर्ति स्ननागतबुद्ध स्रथति म्रार्यमैत्रेय बोधिसत्वको हो । यसको म्रासन वज्र र मुद्रा धर्मचक छ । त्यस्तै ग्रेकों मूर्ति २१ इन्च ग्रग्लो र १३ इन्च चौडाइ भएको गुरु पुद्मसंभवको छ। यसको स्रासन पद्मासन छ र पित्तलका पाताले निर्मित छ। संभवतः यो मूर्ति १६ सौं शताब्दीको प्रारंभमा बनेको हो। यसका साथमा ग्रकी पनि मूर्ति छ। त्यो पित्तलको नभएर काठको छ । यसमा सुनौला रंग पोतेर पित्तलको जस्तै वनाएको छ । यो उभिएको मूर्ति पद्मपाणि लोके-श्वर (बुंगमेश्वर) को हो । यसको उचाइ २३ इन्च र चौडाइ ११ इन्च छ । यसको पनि निर्माणकाल १६ सौं शताब्दी हो । अन्त्यमा एउटा ग्रकों काठको मृति पनि ग्रायो । जसको उचाइ १८ इन्च र चौडाइ १० इन्च सुनौला पोतिएको छ । जसले गर्दा मूर्ति चमकिलो देखिन्छ । यसको निर्माणकाल पनि पहिलेक काठका मूर्तिको समान देखिन्छ ।

टुप्पागुम्बाको निर्माण यसै शताब्दीमा भएको भए पनि सबै मूर्तिको अवलोकनपछि यसको परंपरा श्रद्धारौँ शताब्दीदेखि नै शुरु भएको होला भन्न करै लाग्छ। गुम्बा त बन्छन् भरिकन्छन् तर शुरुको परंपरा कायमै रहन्छ।

#### (५) शहरतासका गुस्बा र धाराहरू।

। हर्ष कर्मा १७४ माने १७ (चामाने र जार्नाहरू ्<sub>वत</sub>्रशहरतारा भन्नामाथः मानिस्वाई यो तारा नाम गरेको शहर रहेछ भन्ने भान पर्दछ । तर यो ७० घर मात्र भएको एउटा गाउँ हो । यसका निवासी मुगुर हुन्। यो गाउं टुप्पाताराबाट एक कोश दक्षिणपूर्वमा पर्दछ । यहांका निवासी सगर भए पनि यितको भाषा 'काइके' हो । काइकेशाषा संभवत मोनखमेर परिवारको हो । काइनेभाषाभाषीको संद्या जम्मा ६०० मान छ। यस गाउंभन्दा वल उहेको ३२ घर मात्र वस्ती भएको ताराकोट र ट्रप्पाताराका ६५ घर मगुरबाहेक ग्रह कोही काइके बोल्दैनन् । अड्डाखानाबाहेक यिनीहरूको एउटा गाउं ले अर्को गाउं सित संम्पर्क राख्ने भाषा हो तिब्बती। यसैकारण यिनीहरूका दुइ नाम हुन्छन् । एउटा ग्रह्णा-खानामा काम लाग्ने नेपाली साम र अर्को घरमा काम लाग्ने नाम तिब्बती भाषामा हुन्छ । युनै जनताले बनाएका धार्मिक स्थीठ केही गुम्बाहरू छन् । तिनैको 

#### (क)) अतंत्लो ुमाघाङ् गुस्त्रा । 👙 🚈 🚕 👝 🚌

यहां अस नामका दुई गुम्बा छन् । पहिले तल्लो गुम्बाकै कुरा गरौं । यो बाहिरबाट झ्वाट्ट हेर्दा गुम्बा त्यित आकर्षक छैन । तर भित्र पसेपछि त्यित असन्तोष हुंदैन । गुम्बाको हार पूर्वाभिमुख छ । यो एकतले गुम्बा हो यसको लम्बाइ चौंडाइ त्यित धेरै छैन । नापेर नै हेरेका खण्डमा पूर्वपश्चिम लङ १२ फूट ४ इन्च र उत्तरदक्षिण लङ १२ फूट १० इन्च मात्र देखिन्छ । यो भित्री कोठाको नाप हो । यस कोठालाई अनेक मूर्ति र भित्री चित्रले जीवन दिएको छ ।

ស្តែក ស្រីក ក្សាសុ សំ ២ 🦛 សម ្រ

द्वारबाट प्रवेश गर्नासाथ ३५ इन्च म्रग्लो र १६ इन्च चौंडाइ भएको गुरु पद्मसंभवको मूर्ति देखिन्छ जसलाई बजासनमा राखिएको छ र तेलरंगले रंगाइएको छ । यसको बनावटबाट यसलाई झट्ट हेरेर माटाको भन्न अस्जिलो पर्छ । यसका स्नासपासमा अन्य मूर्ति पनि छन् । तिनमा माटैद्वारा निर्मित ३६ इन्च अग्लो र २२ इन्च चौंडाइ भएको रंगीन अपरिमित तथागतको मूर्ति अझै भन्य लाग्दछ । अन्यमा काठद्वारा निर्मित १२ इन्च उचाइ र ८ इन्च चौंडाइ भएको अस्तिताभ तथागतको रंगिन मूर्ति सजाइएको छ ।

यस खुम्बामा मूर्तिबाहेक भिन्नी चित्र पनि झंकित छन् । भित्ती चित्र पानी रंगद्वारा निर्मित छन् । पूर्वेपृष्टि-को भित्तामा सर्वेप्रथम श्राउंछ बजुपाणिको चित्र,त्यस-पछि कमसः सिंहनाद लोकेश्वर, श्रालीढासनस्थित रक्तवर्ण शर्रचापघारी महाकाल, ताण्डवरूप बज्जवीर महाकालका चित्र पाइन्छन् ।

दक्षिणतफेको भिद्धामा बजुकील महाकाल, बजुवाराही, त्रिमुख पड्मुज प्रालीढासन महाकाल (जसका साथमा शक्ति पनि देखाइएको छ), शक्त्यात्मक कत्रिपात्रधारी नीलवर्ण प्रालीढासन महाकाल, शक्त्यात्मक समन्तभद्र र बजासनस्थित गुरु पद्मसंभवका चित्र देखिन्छन्।

पश्चिमपट्टिको भित्तामा स्रभय वरद मुद्रामा दीपंकर तथागत, भूस्पर्श मुद्रामा शानयमुति, धर्मचक्रमुद्रामा सैत्रेय स्रभिताभबुद्ध, भैषज्यराज र स्रन्त्यमा दुर्गतिपरिशोधन तथागतको चित्र स्रकित छ । जसको वर्ण स्वेत र स्रभय, सर्द्धस्यान मुद्रा देखाइएको छ ।

स्रन्त्यमा उत्तरतर्फको भित्तामा नष्टप्रायः चित्र देखिन्छन् । अन्य ठाउँभन्दा यो पाटो ज्यादै जीर्ण भएको छ र यसका चित्र पनि नष्ट भएका छन् । यसमा बांकी रहेका चित्रमा स्रपरिमित तथागत र एकादश लोकेश्वर देखिन सक्ते स्रवस्थामा छन् ।

#### ातार क्रांक करें वे क्षेत्र के क्षेत्र कराई के विकास है. (ख) माथिल्लो माघाङ मुम्बा ( क्षेत्र कराई) क्षेत्र कराई क

तल्लो माघाङ गुम्बाबाट निस्केर केही कदम माथि गएर उक्लेपिछ माथिल्लो माघाङ गुम्बा म्राउंछ । यो गुम्बा पहिलो गुम्बाभन्दा केही समयपिछ निर्मित भएको हो । पहिलो गुम्बा एकतले छ भने यो दुइतले छ र यसको द्वार पनि उत्तराभिमुख छ ।

यस गुम्बाको हारबाट भित्र पस्नासाथ लहरे मूर्ति राखिएको देखिन्छ । जसमा सर्वप्रयम चोङखापा नामक एकजना प्रख्यात लामाको मूर्ति देखिनेछ । जसलाई मञ्जुश्री ग्रवतार पनि मान्दछन् । यो मूर्ति धर्मचकमुद्रामा छार दुवैतिर पद्धांकुरमाथि चन्द्रहास, खड्ग तथा पुस्तक श्रकित गराइएको छ । प्रद्मासनमा रहेको यो मूर्ति हेदी निकै भन्य लाग्दछ । यसमा मोतिएको तेलरंग पनि एउँ स कारण हो । यस मूर्तिको उचाइ २६ इन्च र चौडाइ १६ इन्च छ। टाढँबाट हैरेर यसलाई सहसा माटाको भन्न किटिन पर्दछ। त्यसपछि २२ इन्च उचाइ र १४ इन्च चौडाइ भएको वज्रासनस्थित धमेचकमुद्रामा माटाको शाक्यमुनि बुद्ध छ। त्यति न लम्बाइ चौडाइ भएको श्राक्यमुनि बुद्धको माटाको मूर्ति पनि राखिएको छ। तर यसको मुद्रा भू-स्पर्श छ। यसै क्रममा १७ इन्च उचाइ र १३ इन्च चौडाइ भएको लिलतासन आर्यताराको मूर्ति र बज्रासनस्थित पद्मराभवका दुई मूर्ति छन्न एउटाको उचाइ २४ इन्च र चौडाई १६ इन्च छ भने अक्तिको उचाइ १४ इन्च र चौडाई १२ इन्च मात्र छ। यसपछि पुनः आयो आर्यताराक मूर्ति, जसको उचाइ १० इन्च छ। यसपछि यन्त्यमा एउटा राजा अथवा लामाको मूर्ति देखिन्छ। यो बज्रासनमा अवस्थित छ र ध्यानमुद्रामा पुस्तकसहित दृष्टि गोचर हुन्छ। यसको उचाइ १६ इन्च र चौडाई १२ इन्च छ।

मूर्तिको प्रवलोकनपिछ पालो ग्रांड छ भित्तीचित्रको।
पूर्वतर्फको भित्तामा रहेका त्रिमुख पड्मुज शक्त्यात्मक
बज्रकील महाकालले सर्वप्रथम दर्शकको स्वागत गर्दछन्।
उति न हातमुख भएका बज्रघण्टेंघर महाकाल पनि ग्रापन्
पालो पर्खिरहेका देखिन्छन्। त्यसपिछ ग्राकाशयोगिनी,
द्विभुजकत्रिपाद्यधारी शक्त्यात्मक शंवर, समन्तभद्र तथागत,
बज्रमूह एकपछि एक गर्दै ग्राउ छन्।

ក្នុងស្រាស់ ស៊ីនិ

पश्चिमतर्पंको भित्तामा सर्वप्रथम अमिताभ तथागत आउछन्। त्यसको लगत्तैपछि षडक्षरी लोकेश्वर, छेदोपेमाग्याल्पो अर्थात् आयुपद्मराज छन्। उनको वर्ण रातो भए पनि उनकी शक्तिलाह उनीबाट अलग देखाउन कलाकारले तास्रवर्ण अंकित गरेको छ। ललितासनमा बसेको पुरुषका हातमा बजूकलश र शक्तिका हातमा पताका र कलश देखाइएको छ। यसपछि कमशः सहस्रभुज लोकेश्वर, अपरिभित तथागत र यस पाटाको अन्त्यमा बजू र कंगलीधारी एक प्रकारको महाकाल देखिनेछ।

यसै प्रकार उत्तरतर्पको भित्तामा सर्वप्रथम ग्रायंतारा र त्यसपछि उर्ग्यननोर्ली ग्रथित् उर्ग्यन रत्न जम्बल (कुन्नेरविशेष) को चित्र छ । यसको हातमा ध्वज र नकुल धारण गराइएको छ । यसको ग्रासन लेलित भए पनि सिहारूढ देखिन्छ । यो चित्रको निरीक्षणमा दर्शकलाई झको लाग्ने दृश्य कही ग्राउदैन । दर्शकका सामनेका चित्र पनि बदलिद जान्छन्। कमशा जम्बलकुबैर,

द्विभुज महाकाल, चतुर्महारीज (वीणाराज, ध्यंजराज, खड्गराज र चैत्यराज) का चित्र बडा रोचक छन्। ग्यस्त बुद्धहेकक, रत्नहेकक, बज्जहेकक, पद्महेकक, कर्महेकक, र बज्जहेकक ग्रंथात् बज्जसत्व ग्रंशका चित्र पनि कम ग्राकषेक छनन्।

TO DESCRIPTION

यस गुम्बाको एउटा अर्को पनि तला छ । जसमा मूर्ति ब्रादि कलात्मक बस्तु छन् कि भन्ने आणका हुन्छ । तर यस तलामा केवल लामाहरूलाई बस्ने ठाउँ छोडिएको छ । यसकारण यस गुम्बाका दर्शनीय वस्तु समाप्त भए भन्ने ठान्नु उपयुक्त हुन्छ ।

#### (ग) नामग्याल गुम्बाको ध्वसावशेष ।

माथिल्लो माघाङ गुम्बाबाट केही माथि डाडामा पुरोपछि एउटा भग्नावशेष आउँछ । यसै ठाउँमा पहिले कुनै समय नामग्याल नामको गुम्बा थियो दियसै कारण अहिले पनि यहांका जनता त्यस भग्नावशेषलाई नामग्याल गुम्बाका नामले सम्बोधन गर्दछन् र बाटो हिड्दा त्यहां पुग्नासाथ ग्रारिरपूर्वक झुकेर ढोग्दछन् । यति हुंदाहुंदै पनि भ्रनेक भ्रार्थिक कठिनाइले गर्दा यो गुम्बा पुन: बन्न संकेको छैन । तर यसका यावत् सामग्री ताक्ला लामाका घरमा सुरक्षित देखन पाउँदा त्यहा पुरने यात्रीलाई ग्रानन्द लाग्नु स्वाभाविक हुन्छ । ताक्ला लामाको घर भग्नावशेष भएको ठाउँबाट धेरै पर छैन । १५-२० वर्षदेखि जम्मा भएको धूलो झारेर हेर्न सके यहां मूर्ति मास्र होइन तञ्जूर कञ्जूरका पुस्तक पनि मुरक्षित पाउन सिकन्छ । तर यी सबै वस्तु एक शताब्दी-भन्दा पुराना कुनै पनि छैनन् । यो सबै वस्तु एउटा ग्रंध्यारो कोठामा राखिएका छन्। वाहिर ल्याएर हेर्नु धार्मिक ग्रन्धविश्वासले बाधा गर्छ। यस अवस्थामा दियालाको प्रकाशभन्दा चोरबत्ती भए अधिक उपयोगी हुन्छ ।

यस कोठामा भएका मूर्तिमा सबभन्दा पहिले १९ इन्च अग्लो र १९ इन्च नै चौडाइ भएको ग्रमिताभ बुद्धको मूर्ति छ। त्यसपिछ षड्क्षरी लोकेश्वरको मूर्ति ग्राउछ। जसको उचाइ १५ इन्च र चौडाइ ११ इन्च छ। त्यस्तै २२ इन्च अग्लो र १३ इन्च चौडाइ, भएको ग्रमिताभ बुद्ध र १२ इन्च उचाइ र ७ इन्च चौडाइ भएको षडक्षरी लोकेश्वरका मूर्ति पनि छन्। यो सबै मूर्ति पित्तलका पाता जोडेर बनाइएका छन्। ढलौटे सूर्तिमा ७ इन्च उचाइ र साढ तीनइन्च चौंडाइ भएको ध्रपरिमित तथागत र एउटा षड्क्षरी लोकेश्वरको सूर्ति छ। जसको उचाइ ७ इन्च र चौंडाइ ४ इन्च छ। यसबाहेक धर्मपाल सादिका माटाका सूर्ति पनि छन्। तर ती सबै नष्टप्रायः छन्।

#### (घ) सामथलिंग गुम्बा।

नामग्याल गुम्बाभन्दा निकै माथि डांडामा पुगेपिछ 
ग्रिलिकित सम्म ठाउं ग्राउंछ । यहीं सामयिन नामको 
गुम्बा छ। यो शहर तारागाउंभन्दा निकै माथि टाकुरामा 
छ । यहांबाट प्रायः हिमाली चुचुराभन्दा ग्रम्य पहाड 
यसका समकक्ष देखिन्छन् । चारैतर्फ के भनौं तीनै 
तर्फ श्रृंखलाबद्ध पर्वतमालाको दृश्य मनमोहक लाग्दछ । 
यसको दक्षिणी भागमा ठांगे पर्दछ । ग्रतः झ्वाट्ट हेर्दा 
परको दृश्य अवलोकन गर्ने ग्रवरोध हुन्छ । यस ठाउंको 
उचाइ समुद्रको सतहबाट १२००० पुट होला ।

सामयलिंग गुम्बा जस्तो आकर्षक ठाउँमा छ यसको सजावट पनि त्यस्तै आकर्षक छ । गुम्बाको चरैतिर "ॐ मणि पद्मे हुँ" मन्त्र लेखिएका रंगीविरंगी ध्वजापताका टाँगिएका छन् । यसको विशालद्वार पनि तैलरंगले पोतिएको छ र त्यहां पनि बौद्ध देवदेवीका चित्र अंकित छन् ।

भित्र पस्नासाथ धूपको सुगन्धले दर्शकलाई वाह्य-जगत्बाट विमुख भएर गुम्बाभित्रे रहेका वस्तुमा ग्रापन् मन केन्द्रित गराउन पहिलो संकेत गर्दछ ।

गुम्बाको पत्लो छेउको भित्तामा काठको लामो वेदिका बनाएरत्यसमा कमैसित एघारथान माटाका मूर्ति सजाइएका छन् र ती झट्ट हेर्दा माटाका जस्ता देखिदैनन्। तिनको रंग जस्तो हुनुपर्छ त्यस्तै रंग तिनमा उपयोग गरिएको छ। यसमा प्रयोग गरिएको रंग तेलरंग छ। मूर्तिका सामने लहरै खाद्य पदार्थका पात्र सजाइएका छन् र त्यसपिछ घिउका बत्ती निरन्तर बिलरहन्छन्। ठाउँ ठाउँमा तिब्बती शैलीमा बनेका सिन्के धूप बालिएका हुन्छन्। यस गुम्बाको निर्माण करीब एक शताब्दीपूर्व स्थानीय जनत्वले गरेका हुन् । यसको द्वार पूर्वाभिमुख छ। उत्तर दक्षिणलङ १५ फूट १० इन्च छ भने पूर्व पिचम लङ १६ फूट छ। यसको निर्माण स्थानीय वास्तुशैलीमा

भएको हुंदा शिखर नभएको मुण्डा छ । जसलाई पहिले दलिनमाथि ढुंगा छापेर त्यसमाथि माटाले छोपिएको छ । यहां वर्षाको मात्रा कम हुने हुंदा छतबाट सहसा कोठामा पानी चुहुन सक्तन ।

्रमूर्ति सजाइएको ठाउंमा सबभन्दा पहिले पच्चीस इन्च ग्रग्लो र चौद्ध इन्च चौडाइ भएको बज्जासनस्थित गुरु पद्मसंभवको मूर्ति राखिएको छ । यसपछि तेईस इन्च अग्लो र एघार इन्च चौडाइ भएको गुरु धाक्पोको कोधमूर्ति छ । ग्रालीढासनस्थित यस मूर्तिका हातमा बज्र र कलंग छन्। रक्तवर्ण भएको यो मूर्ति किनै भयावह देखिन्छ । हेर्दे जांदा शान्त प्रकृतिको अमिताभ बुद्धको मूर्ति पनि ग्राउष्ठ जसको उचाइ चौध इन्च र चौडाइ दश इन्च छ । यसै प्रकार कमश: प्रन्धू इन्च उचाइ र दण इन्च चौडाइ भएको बजासत्व, तेह्र इन्च उचाइ र ग्राठ इन्च चौडाइ भएको अमिताभ, तेईस इन्च उचाइ र तेह्र इन्च चौडाइ भएको शाक्यमुनि, उन्नाईस इन्च उचाइ र एघार इन्च चौडाइ भएको दीपंकर, बाह्र इन्च उचाइ र आठ इन्च चौडाइ भएको ग्रमिताभ, बाईस इन्च उचाइ र एघार इन्च चौडाइ नाप भएकी नृत्यरूपा सिंहमुखी डाकिनी' चौध इन्च उचाइ र नौ इन्च चौडाइ भएको ग्रमिताभ र अन्त्यमा ग्रठार इन्च उचाइ र एघार इन्च चौडाइ भएको ग्रभिताभका मूर्ति देखिन्छन् ।

मृतिपिछ यहांका दर्शनीय वस्तु हुन् भित्तीचित्र । यी भित्तीचित्र पानीरंगद्वारा निर्मित छन् । पूर्वतर्फको भित्तामा सर्व प्रथम बज्जवाराही, कोधमृति, शक्त्यात्मक बज्जवीर महाकाल, प्रष्टभुजादेवी, बज्जवीर महाकाल, षडक्षरी लोकेश्वर, मञ्जुश्री र दक्षिण भित्तामा डमरुश्रृ गधारी च्वेन लामा, बज्जसत्व, रक्तवर्ण षडक्षरी लोकेश्वर र यस पाटाको अन्त्यमा सर्वसुगतगर्भा कुन्ध्वी घेसेगको चित्र ग्रंकित छ।

यसं क्रममा पश्चिमपट्टिको भित्तामा पुग्नासाथ सर्वप्रथम नीलो वर्ण भएका अक्षोभ्य देखिनेछ । यसको आसन वक्ष छ । साथै यो ध्यानमुद्रामा देखिनेछ । त्यसभन्दा पछि पनि श्रकों अक्षोभ्यके चित्र दृष्टिगोचर हुन्छ । अघि बढ्दै जांदा दीपंकर तथागत शाक्यमुनि, मैत्रेय, अमिताभ तथागत र यसपाटाको अन्त्यमा वैदूर्य प्रभ तथागतको चित्र छ । यसको वर्ण खेस र आसन बक्ष छ यसका दुवै हातका हत्केला उत्ताना पारेर राखिएका छन् र एउटा हातमा बज्ज र अर्को हातमा वैदूर्यमणि लिएको देखिनेछ ।

त्यस्तै उत्तरतर्फको भित्तामा हेरे बच्चगुरु, शक्त्यात्मक महाकाल सिथो श्रर्थात् बच्चहेरुक, जसलाई शान्तिकोधको गण पनि भन्दछन्, श्राकर्षक लाग्दछन् । ढोकाको दायां बायां हेरे विणाराज, खड्गराज, चैत्यराज र ध्वजराजका चित्र सुन्दर ढंगबाट श्रंकित गरिएका देखिन्छन् ।

## (ङ) दोस्रो सामर्थालग गुम्बा ।

यहां स्रकों पनि उसै नामको गुम्बा छ भन्ने कुराको सूचना लामाले नदिएसम्म नयां यात्रीले स्रन्दाजसम्म पनि गर्न सक्तैन । सूचना मिलेपिछ विश्वास नगर्ने कुरै आउ दैन ।

सामर्थालग गुम्बाको प्रांगणिसत जोरिएको एउटा ग्रकों घरको छत छ । साधारण दृष्टिले हेर्दा यहां अर्को घर पिन छ भन्ने पत्तं हुंदैन । कारण एउटा घरको छत र गुम्बाको प्रांगण एक ठाउँमा मिलेर सानो मैदान जस्तो ठाउँ बनेको छ । यस मैदानमुनि दोस्रो सामर्थालग गुम्बा छ । पिहलो सामर्थालग गुम्बा दुईतले छ भने दोस्रो पिहलो गुम्बाको प्रांगणबाट दुईतलामुनि छिडीमा छ । यसमा पिहलो गुम्बाको तुलनामा प्रकाश निकै कम छ । चोरबत्तीका साथ दियालो नसल्काई हेरी भन्ने चिताउनै पर्देन । श्रद्धा प्रकट गरेपछि लामाले व्यवस्था नगर्ने कुरै छैन ।

यसमा सर्वप्रथम छत्तीस इन्च चौडाइ मएको ब्रज्ञासनस्थित गुरु पद्मसंभवको मूर्ति देखिन्छ । यो माटाको मूर्ति हो । यस गुम्बाको निर्माण पनि एक शताब्दीभित्र भएको हुदा यसमा सजाइएका मूर्ति पनि गुम्बाका समसामयिक नै हुन् भन्ने कुरा अनुमानसिं कुरा हो । यसपछि ऋमशः पैतीस इन्च अग्लो र एक्काईस इन्च चौडाइ भएको अमिताभ बुद्ध, तेईस इन्च अग्लो र अठार इन्च चौडाइ भएको लिलतासनस्थित क्तिपात्रधारी महाकाल, बाईस इन्च उचाइ र तेह इन्च चौडाइ भएको एकादशलोकेश्वर, चौध इन्च उचाइ र स्नाठ इन्च चौडाइ भएको एकादशलोकेश्वर, चौध इन्च उचाइ र स्नाठ इन्च चौडाइ भएको पद्मसंभव, द्याईस इन्च उचाइ र स्नाठ इन्च चौडाइ भएको पद्मसंभव, द्याईस इन्च उचाइ र स्नाठ इन्च चौडाइ भएको पद्मसंभव, द्याईस इन्च उचाइ

र एकार इन्च चौडाइ भएको समन्तभद्र, त्यतिनै नापको श्रपरिमितकै मूर्ति राखिएको छ ।

यसमा पनि अन्य गुम्बामा जस्तै भित्ती चित्र ग्रंकित छन्। पूर्वतर्फ सबभन्दा पहिले बज्जसत्वको चित्र ग्रंकित गरिएको छ र त्यसपछि क्रमशः रक्तवर्ण षडक्षरी लोकेश्वर, बज्जधर, ग्रार्यतारा, सहश्रभुजलोकेश्वर, मञ्जुश्री, र षडक्षरी लोकेश्वरका चित्र ग्रंकित देखिन्छन्।

त्यस्तै दक्षिणतर्फको भित्तामा बज्रपाणि, द्वारभन्दा माथि चतुर्महाराज भ्रर्थात् वीणाराज, खड्गराज, ध्वजराज र चैत्यराज, उग्येननोर्ला (कुवेर), महाकाल, शक्त्यात्मक त्रिमुख षड्भुज शम्बर र शक्त्यात्मक अचलवीरका चित्र छन् ।

पश्चिमपट्टिको भित्तामा बज्जकील महाकाल, षड्भुज शम्बर, बज्जवाराही, शक्त्यात्मक त्रिमुख षड्भुज शम्बर, द्विभुज शम्बर, समन्तभद्र, ग्रपरिमित र अन्त्यमा बज्जगुरुका चित्र ग्रंकित देखिन्छन् । यी पानीरंगका रंगीन चित्र साह्नै ग्राकर्षक ढंगबाट निर्मित छन् ।

डोल्पो जिल्लामा मूर्तिचोरको जगजगी बढ्दै गएको छ भन्ने कुराको चर्चा प्रसंगवश पहिले पिन भइसकेको छ । यसै कारण यस गुम्बामा रहेका धातुका मूर्ति पिन लामाले आपनो घरमा राखेका छन् । लामाको घर यसै गुम्बाको माथिल्लो तला हो। छिडीतलाको आधा भागमा गुम्बा छ भने आधा भागमा लामाका गाईबस्तु रहन्छन् ।

लामाले घरमा राखेका मूर्तिमा आठ इञ्च अग्लो र पांच इञ्च चौडाइ भएको षडक्षरी लोकेश्वरको मूर्ति, त्यसपछि ६ इञ्च उचाइ र चार इञ्च चौडाइ भएको आर्यतारा र अन्त्यमा मैत्रेय बोधिसत्वको मूर्ति आयो। यो मूर्ति अन्य मूर्तिको अपेक्षा ठूलो छ। यसको उचाइ छब्बीस इञ्च र चौडाइ सत्र इञ्च छ। लामाका घरमा भएका सबै मूर्ति गुम्बानिर्माणकालका समसामयिक हुन्। अर्थात् एक शताब्दीपूर्वका।

#### (च) शहर ताराका धारा।

शहर तारागाउंको पुछारमा यस गाउंको पानीपनेरो छ । यस ठाउँमा गाउँका जनताले ढुंगाको गारो लगाएर चौतारो जस्तो ठाउँ बनाएका छन् र भुइमा पनि निकै परसम्म ठूला ठूला ढुंगा छापिएका देखिन्छन्। यसै ठाउं मा लहरै तीन धारा राखिएका छन्। बीचको धारो गोमुखी र ग्रगल बंगलका दुई धारा अजामुखी छन्। यी तीनग्रोटै धाराका मुख धातुका छन्। सबैमा पातलो सुनौलो जलफ लगाइएको छ । बीचको धारो ठूलो र ग्रह दुई धारा साना छन्। पानीका मूलको उद्गम पनि यहीं छ ।

#### (९) गुम्बाताराका गुम्बाहरू

शहर ताराबाट करीब डेढ कोश दक्षिण पूर्व गएपछि पहाडको टाकुरामाथि केही संग परेर पुनः डांडो उकालो लागेका ठाउँमा एउटा गुम्बेगुम्बा भएको मगरहरूको गाउँ छ । यसैलाई गुम्बतारा गाउँ भिनएको हो। यसगाउँमा गुम्बाहरू धेरै भएर नै होला यसको नाम नै गुम्बातारा रहन गयो । गाउँको नामको पछाडि तारा त यहांका दुईचार प्रसिद्ध गाउँमा जोडिएकै छ । यो गाउँ घ्याबोर हिमालयको छेउमा छ । ध्याबोर स्वतंत्र हिमाल नभएर ठांगेको एउटा शाखा हो ।

#### (क) धाङसा गुम्बा।

गुम्बातार।गाउंको छेउमा एउटा सम्म परेको ठाउँ छ।

यसको पल्लो छेउ उत्तरपूर्वको कुनामा एउटा विशाल
दुईतले घर छ। यसका वरिपरि गाडिएका अग्लाग्रग्ला
लिंगामा तलदेखि माथिसम्म पुग्ने गरी बाँधिएका ध्व जा
हाबामा फरफराएको देख्नासाथ दर्शकलाई यो गुम्बा हो
भन्ने कुरा पत्ता लगाउन कुनै कष्ट हुदैन। यो यस गाउंको
प्रसिद्ध गुम्बा हो। यस गुम्बाको नाम धाङसागुम्बा हो।

गुम्वामा पुग्न्भन्दा पहिले दुई विशाल चैत्य छन् । ती गोल नभएर लामा छन् जसका वरिपरि ''ऊँ मणि-पद्मे हुं'' मन्त्र ग्रंकित हजारौं ढुंगा भक्तजनले चढाएका छन् । यहांको धार्मिक परंपरानुसार यसलाई दाहिने पारेर अधि बढ्न सबैको कर्तव्य हुन ग्राजंछ ।

घांडसागुम्बाको विशाल द्वारबाट भित्र प्रवेश गर्नासाथ दाहिनेतिर एउटा कोठा छ जसमा विशालकाय महाकालको मूर्ति राखिएको छ । यस कोठाको नाप भित्रबाट लिंदा उत्तरदक्षिण लङ ११ फूट र पूर्व पश्चिम लङ १२ फूट द इञ्च छ ।

यी विशालकाय महाकालको वास्तविक नाम धर्मपाल

महाकाल हो । यस कोठामा भएका सबै मूर्ति माटाका छन् । यिनमा प्रमुख मूर्ति धर्मपालको हो । यस मूर्तिको स्नासन लिलत छ र बाहु चार छन् । प्रथम दुई हातमा कित्रपात र द्वितीय दुई हातमा खद्धग र खटांग लिएको देखिन्छ । यसको उचाइ ६२ इञ्च र चौडाइ ६६ इञ्च छ । यो हेर्दा डरलाग्दो भएर नै यसको मुख कपडाले छोपेर राखेको पाइन्छ । यसमा केटाकेटी सहसा जाँदैनन् तर लामा भने नित्य पूजाका लागि जान्छन् । महाकालको एकातिर काकाश्याको मूर्ति खडा छ । यस मूर्तिको आसन आलीढ र दुवै हातमा कित्रपात्र छन् । यसको उचाइ ३६ इञ्च र चौडाइ २७ इञ्च छ । महाकालको स्रकों बगलमा अलीढासन कित्रपात्रधारिणी सिंहमुखीको मूर्ति खडा छ । जसको उचाइ ३६ इञ्च र चौडाइ २६ इञ्च छ । यनको निर्माणकाल कलापक्षबाट विचार गर्दा १६ रों शताब्दी अनुमान हुन्छ र लामाको परंपरा पनि त्यही भन्छ ।

द्वारबाट भित्र पस्नासाथ दाहिनेतिर पर्ने कोठामा रहेका देवदेवीको चर्चा भइसक्यो । ग्रब द्वारबाट भित्र पस्नासाथ ग्राउने मूलकोठाको चर्चा गरौं। यसलाई तिब्बती भाषामा छिकोर भन्दछन् । छिकोरको उत्तरदक्षिण लङ्ग नापेर हेरे ३१ फूट १० इञ्च र पूर्व पश्चिम लङ २६ फूट देखिनेछ ।

यसको अन्तिम भागमा एउटा वेदिका बनाइएको छ जसमा विशालकायदेखि साना साना मूर्ति पनि सजाएर लहरै राखिएको छ । मूर्तिका सामने विभिन्न ठूलासाना पात्रमा खाद्यपदार्थ र लहरै बत्ती बाल्ने दिया राखिएका छन् । जसमा अहोरात्र घिउका बत्ती बलिरहन्छन् । यसको बीचवीचमा धूपका पात्र पनि देखिन्छन्। जसवाट आएको सुगन्धले कोठाको बातावरणलाई स्वच्छ पारिरहेको पाइन्छ । विभिन्न देवदेवीको चित्र प्रकित विशालकाय खम्बाका छेउछाउमा वाद्ययन्त्र पनि देखिन्छन् जसलाई लामाहरू पूजाका समयमा र त्यस्तै पर्वविशेषमा बजाउं-छन् । वेदिकाको पछाडि ठूलो दराज देखिनेछ जसमा मूर्ति सजाएर राख्न २६ म्रोटा सुन्दर खोपा बनाइएका छन्। भनिन्छ पहिले यी सबै खोपामा धातुका सुन्दर मूर्ति सजाएर राखिएका थिए । ग्रहिले त्यसमा दुई मूर्ति-भात्र देखिन्छन् , खोपा खाली हुनाको कारणमा भनिन्छ-क्राज भन्दा दुई वर्षपहिले ती मूर्ति यहांबाट चोरी भए। स्रेद प्रकट गर्नुबाहेक अब केही रहेन । देवता राख्न बनाएको यस्तो दराजलाई स्थानीय जनता तिब्बती भाषामा ल्हाखाङ भन्दछन् ।

हामील पहिले नै भनिसकेका छौं। यस कोठामा मूर्ति राखिएका छन्। जसमा अधिकतर माटाका छन्। यसमा सबभन्दा पहिले बज्जासनस्थित गुरुपद्मसभवको मृति ग्राउ छ । जसको उचाइ ६६ इञ्च र चौडाइ ४० इञ्च छ । यसै ऋममा ६० इञ्च अग्लो र ३६ इञ्च चौडाइ भएको बजासनमै बसेको धर्मचक्र मुद्रामा मैत्रेय बोधिसत्वको मूर्ति पनि छ । यसभन्दा पर ग्रपरिमित तथागतको मूर्ति छ जसको उचाइ ६० इञ्च र चौडाइ ३६ इञ्च छ । यसका साथमा ग्रकी मूर्ति पनि अपरिमित तथागतकै छ । तर यसको उचाइ ३६ इञ्च र चौडाइ २३ इञ्च मात्र छ । यसभन्दा पर बोधिसत्वमाथि कमल र त्यसमाथि बज्रासनस्थित गुरुपद्मसंभवको मूर्ति राखि-एको छ । जसको उचाइ ३४ इञ्च र चौडाइ १६ इञ्च छ । यस मूर्तिका ग्रगलबगलमा दुइ शक्तिका मूर्ति उभ्याइ-एका छन् । जसको उचाइ १६ इञ्च र चौडाइ ७ इञ्च छ । यसको लगतै पछि ग्रालीढासन हयग्रीव भैरवको मूर्ति आउं छ । यस नामबाट घोडाको जस्तो घाटी भएको मूर्ति होला भन्ने कसैले अनुमान गर्न सक्तछ । तर यसको षांटी त मनुष्यके जस्तो छ । यसको शिरोभागमा एउटा घोडाको टाउको देखाइएको छ । त्यसै कारण यसको नाम हयग्रीव हुन गयो। तीन मुख, षड्भुज, चतुष्पाद र रातो वर्ण भएको यस मूर्तिलाई चारओटा प्रेतमाथि उभ्याइएको छ । यसका प्रथम दुई हातमा विन्दुमाल देखिन्छ । द्वितीय दुइ हातमा के थियो त्यो नष्ट भइसकेको हुंदा भन्न सिंकदैन र तृतीय दुई हातमा खट्वाँग र खड्ग लिएको देखिन्छ। शक्ति नीलवर्णा कविपात्रधारिणी देखाइएको छ । यस भैरवमूर्तिको उच।इ ४२ इञ्च र चौडाइ २८ इञ्च छ । यसभन्दा पर एउटा काठको चैत्य राखिएको छ जसको उचाइ १२ इञ्च र चौडाइ ८ इञ्च छ । बैत्यको छेउमा भूस्पर्शमुद्रा भएको शाक्यमुनिबुद्धको मूर्ति राखिएको छ। जसको उचाइ १० इञ्च र चौडाइ ६ इञ्च छ । यस गुम्बामा भएका मूर्तिमा यो एउटा प्रस्तरको छ । यसको कलापक्षबाट विचार गर्दा बोधगया-तिरबाट हालसाल ल्याइएको प्रतीत हुन्छ । हुनसक्तछ कुनै व्यक्तिले तीर्थयात्राबाट फर्कदा त्याएर यहां चढाएको हवस् ।

ि छिकोरको श्रत्यमा एउटा द्वार छ जसबाट छिरेर भित्र जानुपर्वछ । यो परिक्रमाकक्ष हो। जसलाई स्थानीय

जनता आपनो मातृभाषा तिब्बतीमा नोङकोर भन्दछन् । यो पूर्वपश्चिम फैलिएको छ । जसको लम्बाइ २६ फूट र चौडाइ ११ फूट छ । यस कोठामा बाहिरी कोठाको ग्रपेक्षा प्रकाश ज्यादे कम ग्राउंछ । एक छिन पर्खेर हेरे त्यहां विभिन्न मूर्ति सजाएर राखेको देखिन्छ । यिनमा सबभन्दा पहिले बीचमा सजाइएको भूस्पर्शमुद्रामा ध्यान-मग्न शाक्यमुनि बुद्धलाई नै लिऊं। जसको उचाइ १०२ इञ्च र चौडाइ ७६ इञ्च छ । बज्जासनस्थित यो मूर्ति तामामा सुन मोलम्बा लगाएर निर्मित छ । यसको स्राकार जस्तो भव्य छ त्यत्तिकै ध्यान दिएको पाइन्छ । यस मूर्तिलाई जित हेरे पनि दर्शकको मन अघाउँदैन । झट परबाट हेर्दा मूर्ति पूरा देख्न सिंकदैन त्यसको कारण मूर्ति ग्रधिक उच्च भएको हुंदा भुइँतला बाट उठेर ग्रकों तला-समेत छेडेर माथिल्लो तलामा समेत पुगेको छ। कुमसम्म भुइंतला र त्यसभन्दा माथि शिरोभाग माथिल्लो तलामा गएर ग्रन्त्य भएको छ । दर्शकलाई दर्शन गर्ने बाधा नहोस् भनेर माथिल्लो तलाको निक भाग चौकार पारेर खालि छोडिएको छ । जसबाट मूर्तिको सामने पुग्ने व्यक्ति तल-देखि माथिसम्म देख्न सक्तछ । तर छविकार भने यसको भ्राद्योपान्त छवि लिन वाइड एङगल लेन्स विना भ्रवश्य ग्रसमर्थ हुन्छ ।

यस मूर्तिको स्नासन पिन त्यित्तिकै मनोरम ढंगले बनाइएको पाइन्छ । जसरी तामाका पातामा सुन मोलम्बा लगाएर मूर्ति निर्मित गरिएको छत्यसै गरी यसको स्नासन पिन बनाइएको छ । स्नासनको लम्बाइ १४३ इञ्च र उचाइ ६० इञ्च छ । चौडाइपिन त्यसलाइ सुहाउंदो छ ।

आसनको संक्षेपमा विवरण दिने हो भने शाक्यमुनि बसेको ग्रासन पद्मांकुर विकसित पद्म, बज्रमाला र विश्वबज्जले सजाइएको पाइनेछ । विश्वबज्जका दायांतिर गण्डीधर महाकाल र बायांपट्टि छ्चासकामिनीका मूर्ति देखिन्छन् । यी मूर्तिका ग्रगसबगलमा सूंड फर्काएका हात्ती र हात्तीका दायांपट्टि घोडा र बायांतिर हारिती यक्षिणी पाउनेछों । यसका ग्रगलबगलमा सिहका मूर्ति ग्रंकित गरेर शाक्मुनिको ग्रासनलाई सिहासनको रूप दिइएको छ। घोडाभन्दा तल ५ ग्रोटा पूजादेवीका मूर्ति पनि ग्रंकित देखिन्छ ।

यस विशाल २ सुन्दर मूर्तिलाई हेरेर कलापक्षबाट विचार गर्दा यसको निर्माणकाल ईसाको १६ ह्हाँ शताब्दीको मध्यतिर भयो होला भन्न शिकन्छ । यो गुम्बाको सब-भन्दा पुरानो मूर्ति यही हो । यसबाट यस गुम्बाको परपरा पनि यसैको साथसाथ जोडिएको छ भन्न असिजलो पर्देन । आज गुम्बाको जुन रूप हामी देख्तछौ त्यो त आधाशताब्दीतिरको हो ।

गुम्बामा भित्किने र जीणोंद्वार हुने कम त वितिन-रहन्छ । गुम्बाको ग्रहिलेको श्राकार पिन यस क्षेत्रका ख्यातिप्राप्त तपस्वी लामा श्याङारिम्पोछिबाट भएको हो । सुनिन्छ उनी यस लोकमा छैनन् । यदि उनले यसको जीणोंद्वार ग्राधाशताब्दीग्रघि नगराइदिएका भए हामीले यी कलात्मक वस्तु शायदै हैने पाउने थियों । ग्रतः यस क्षेत्रमा उनको नाम ग्रमर रहनेछ भन्न करैं लाग्छ ।

जुन समय गुम्बाको जीर्णोद्वार भयो संभवतः त्यस समय बनाइएका माटाका अन्य मूर्ति पनि यहाँ राखिएका छन्। जसका विषयमा यहाँ चर्चा गर्नु आवश्यक होला।

शाक्यमुनि बुद्धका ग्रंगलबंगलमा दुई मूर्ति देखिनेछन् ती सारिपुत्त र महामौद्गल्यायनका हुन । प्रसन्नमृद्रामा उभिएका यी दुवै मूर्तिको उचाइ ३५ इन्च र चौडाइ १९ इन्च छ । त्यसपिछ पालो ग्राउंछ विकम शाही महा-राजको । विकम शाही यस प्रदेशका ख्यातिप्राप्त राजा थिए भन्ने कुरा सर्वविदित छ। त्यसै कारण ग्रहिले पनि उनका सालिकको पूजा हुन्छ । यस सालिकलाई सुखासनमा राखिएको छ र दायां हातको चौर ग्रौलो उठाएको ग्रीकित गरिएको छ र बार्या हातमा पात्र देखाएको छ ।

एउटा हातको श्रींनो ठडचाउने र श्रकों हातमा पात्र हुनाको कारणमा भनिन्छ उनको एउट इच्छा थियो । त्यसकारण त्यो श्रोंनो ठडचाइएको हो । तर त्यो इच्छा के थियो, त्यो बुझ्न श्रकों हातमा भएको पात्र में पर्याप्त छ । त्यो असपात्र हो । श्रथीत् श्रप्तपूर्णाको पात्र । यसकाट स्पष्ट भयो— "उनी श्राप्ता प्रत्येक प्रजाको पेट श्रप्तके भरिएको देख्व वा सुन्न चाहत्ये ।" यो अर्थ सार्थक पनि प्रतीत हुन्छ । कारण यस प्रदेशमा सेती कम हुने हुँदा सन्त्रको श्रापात ब्यहिरबाट गर्नुपर्छ । यो परंपरा श्रचापि कायम छ । यहां श्रधिकांश जनता मांसले पेट भर्दछन् । यस्तो ठाउँमा श्रप्तले श्राप्त्र पेट भर्न याउनु सौभाग्यक कुरा मानिन्छ। यदि यो कुरा सत्य हो भने विक्रम शाही निक उदार शाजा देखन्छन् । यस कारण न उनी यस प्रदेशमा ग्राज पनि पूज्य भएका होलान् ।

विक्रम शाही र पृथ्वीनारायण शाहको ग्रीलो देखाउने मुद्रामा कुन अन्तर छैन । एकको सालिक था चित्र लिएर अर्कीको भन्न पनि सिकन्छ । तर विक्रम शाहीलाई छुटघाउने अर्का हातमा लिएको पात्र हुन आउछ । संभवतः कलाकारहरूले यसै परंपराको नकल गरेर पृथ्वीनारायण शाहको चित्र पनि बनाए । तर उनका हातमा पात्र राखेनन् । पात्र नभएको हुदा चन्द्रागिरिको भःज्याङ्गबाट च्याएको र मेरो एउटै इच्छा छ भनेको ग्रथं यसमा आरोपित गर्न सुगम भयो। यदि यसै ग्रथंमा पृथ्वीनारायण शाहको चित्र पनि निर्माण भएको हो भने काकताली पर्न जानु एउटा रोचक विषय हुन ग्राउंछ।

विकम शाहीका छेउमा उनकी मुमाको पिन सालिक स्थापना गरिएको छ । यसको उचाइ १० इन्च र चौडाइ ७ इन्च छ । सालिकको दाहिने हात बरद मुद्रामा छ र बार्या हात उत्तानो पारेर खालि राखिएको छ । विकम शाहीका साथमा उनकी रानी मुनकेसरा नभएर आमाकी सालिक हुनु विचारयोग्य कुरा छ । यस्तो हुनुमा पिन यहां भएको जनविश्वास विश्वसनीय देखिन्छ ।

"यस प्रदेशमा जुन वेला विक्रम शाही राज्य गर्दथे त्यस समय यस गुम्बाको निक्षे ख्याति भइसकेको थियो। राजा विकमशाहीले यस गुम्बालाई निक्र धनदौसत दिएर परिपूर्ण पार्न सहयोग गरेका थिए । उनले श्रापनी श्रामाकी पुण्य लाभका निमित्त यहां नित्यपूजाको व्यवस्था गरेका थिए । त्यसे कारण यहाँ ग्रामाको सालिक देखिन आयो ।" उनका समसामयिक सालिक कालकममा नेष्ट भएर गएका हुमाले जीर्णोद्वारका सयममा पुनः निर्मित्त भए । यस कुरालाई धाङसागुम्बाका प्रथम निर्माता ग्रज्ञातनाम लामाकी मूलिले पनि साक्षी दिएकी छ । यी लामाको समसामयिक मूर्ति पनि नष्ट भएको हुँदा जीर्णोद्वारका समयमा युनः स्थापित गरियो । कुनै पनि मूर्तिको कुनै ग्रंग केही भंग भएमा कुनै पुण्यवती भदीमा लगेर प्रवाहित गरिविने सर्वमान्य प्रचलन ग्राज मनि कायमै छ । जसले गर्दा हाम्रा अनेक कलात्मक वस्तु अथाह जलराशिमा विलीन अरुपर गए र हुँदै पनि छन्। यो कुरा मूर्तिमा मात्र सीमित छन, पुस्तकमा यनि प्रयोग हुन्छ । समब छ धस्तो मुरा अन्य कलात्मक अस्तुमा पनि लागु हुंदो है। माधि चर्ची गरिएका लामाका भूतिको उनाइ ४८ हरू र

चौडाइ ३२ इन्च छ । यो बजासन मूर्तिको दायां हात भूस्पर्शमुद्रामा छ भने बायां हातमा रत्न लिएको देखा-इएको छ । यसका साथमा उनका समसामयिक अर्का लामा पनि छन् । जसको मुद्रा समान देखाइएको छ र उचाइ ४४ इन्च र चौडाइ २० इन्च छ । अन्त्यमा यी दुवै मूर्तिभन्दा अग्लो अर्थात् ४७ इन्च अग्लो र ३७ इन्च चौडाइ भएको भूस्पर्शमुद्रामा शाक्यमुनि बुद्धको मूर्ति देखिनेछ ।

यस गुम्बामा मूर्तिबाहेक अनेक सुन्दर चित्र पित भित्तामा अंकित देखिन्छन् । संभवतः यी चित्र गुम्बाको जीणोंद्धार भएका समयमा अंकित गराइएका हुन् । यी चित्रको निर्माण समान आकारमा गरिएको छ । जसको उचाइ ५३ इञ्च र चौडाइ ३९ इञ्च छ । प्रत्येकजसो देवदेवीका चित्रको पुछारमा ती देवदेवीको नाम र त्यसका साथसाथै दाताको नाम पित तिब्बती लिपिमा अंकित छ । जसबाट यो स्पष्टतया भन्न सिकन्छ अक्तग अलग व्यक्तिले अलग अलग चित्र बनाउन लगाए । जसको अर्थ हो गुम्बाको जीणोंद्धारमा धेरै व्यक्तिको सहयोग प्राप्त थियो ।

चित्र निरीक्षणकममा पूर्वी भित्तामा हेरे यसमा सर्व-प्रथम विआयु देवदेवी ग्रर्थात् अपरिमित तथागत, उष्णीष-विजय र सप्तलोचनी ताराका चित्र ग्रंकित छन्। त्यस-पछि ऋमैसित षडक्षरी लोकेश्वर, बज्जगुरु, बज्जसत्व, शाक्यश्री लामा, बज्रधर लामा, शक्त्यात्मक समन्तभद्र, शक्तिसहित बजासनस्थित द्विभुज शम्बरका चित्र देखिने-छन् । यसै क्रममा हेर्दे जांदा छेछोग्तेको चित्र देखिन्छ। यसका मुख तीन र हात छः स्रोटा छन् । स्रालीढासन-स्थित यस चित्रका प्रथम दुई हातले बज्ज र घण्ट धारण मरेको छ र द्वितीय दुई हातले पताका र पात्र लिएको छ भने तृतीय दुइ हातले वाद्य र पाश ग्रहण गरेको देखिनेछ । यसका साथमा नीलवर्ण शक्ति देखाइएको छ । शक्तिको मुखमुद्रा क्रोधमग्न र हातमा कर्तिपात्र धारण गराइएको पाइनेछ। यसपछि बज्जवाराहीको चित्र ्छ । बज्जवाराहीपछि दोर्जेफुर्वाते ग्रर्थात् बज्जकील भैरव देखिन्छ । यसका तीन मुख छन् । तीन मुखको रंग अलग ग्रलग छ । नीलो, सेतो २ रातो । शक्तिसहित आलीढासन यस भैरवका षड्भुज र चतुर्पाद देखिन्छन्। प्रथम दुई हातले बज्जकील, द्वितीय दुई हातले बज्जपाश ्र तृतीयः दुई हातले कित्रध्वज लिएको दृष्टिगोचर हुन्छ।

यसका शक्तिको वर्ण नीलो र कित्रपात्रधारिणी छ । यस कममा जात अघ बढ्यो उति रमाइला नित्न आउँ जान्छन् । हेर्दे जादा मानीते अर्थात मिणमहाकालको चित्र पनि दर्शकका सामने उपस्थित हुन्छ । शक्तिसहित आली-ढासनमा भएको यस महाकालको वर्ण नीलो र द्विभुजामा अंकित गरिएको छ । यसका हातमा भैरवमुख अंकित कालो झण्डा र पाश देखिन्छ । जसकी शक्तिको वर्ण खेत छ र कपालपात्र हातमा धारण गरेको पाइन्छ । साथै शक्तिको आसन बेताल देखाइएको छ ।

ग्रघि बढ्दै जादा दर्शकका सामने डेस्नुङमाको चित्र आउछ । ग्रालीढासन द्विभुज भएको यस चित्रको रंग फोक्साको जस्तो रातो छ । यसको स्राभूषणमा व्याघृचर्म देखाइएको छ । एकचक्षु एकदन्त र एक हातमा शूरो लिएर एउटा व्यक्तिलाई धस्न लागेको र अर्का हातमा नकुल र पाश लिएको यसको आकृति सांच्चिकै भयावह देखिन्छ। यसको छेउमा बच्चकंगली लिएको आलीढासनमा भएको "सांग्येदोग" को चित्र लगत्तै आउंछ । त्यसपिछ भने षड्भुज महाकालको चित्र देखिन्छ। म्रालीढासनमा भएको यस महाकालको वर्ण नीलो र प्रतिमुख देखिन्छ । यसमा चतुर्पादको दर्शन पाइन्छ र प्रथम दुई हातमा कित्रपात्र, द्वितीय दुई हातमा अक्षयमाला र ध्वजा, तृतीय दुई हातमा डमरु र पाश स्रंकित छ । यसका भूमिको स्रासन बेताल देखाइएको छ । यी चित्रमा जित आँखा दौडाए पनि दर्शकको मन अघाउँदैन । वेतालमाथि शक्तिसहित ग्रालीढासन भएको ग्रकी चित्र पनि यही छ। जसको दायां हातमा बज्ज र बायां हातमा कंगली र बज्जकील लिएको देखाइएको छ। यसको वर्ण रातो र शक्तिको वर्ण नीलो छ । शक्तिका हातमा कविपाव छन् । यसमा लेखिएको नाम मेटिएको भए पनि यसलाई एक प्रकारको भैरव भन्न सिकन्छ। यसै कममा सहस्त्रभुज लोकेश्वरको चित्र पनि आउंछ। यसका शिर एघार छन् र उभिएको छ । बाहु सहस्र छन् भन्ने कुरा त यसको नामले नै व्यक्त गर्दछ । प्रथम दुई हात ग्रञ्जलिबद्ध छन् । द्वितीय दुई हातमा ग्रक्षयमाला र कमलपुष्प धारण गरेको पाइन्छ । त्यसपछि अन्य हातका मुद्रा कुनैमा वरद देखिन्छ भने केही हात मुक्त पनि छन् । शक्तिको रंग रातो र प्रथम दुई हात आलिंगन मुद्रामा छन् भने द्वितीय दुई हातमा तीन रत्न र कर्तिधारण गरेको देखिन्छ । तृतीयादुई हातमा पात्र र त्रिदण्ड लिएको पाइन्छ । यी दुवै देवदेवी उभिएका छन् । निरीक्षणक्रम ग्रज्जै समाप्त भएको छैन । भितामा अज्ञै परसम्म चित्र ग्रंकित छन् ।

सहस्रभुज लोकेश्वरपिछ पैमाग्याल अर्थात पद्मिजन लोकेश्वरका ठीक सामने पुगिन्छ । यसको वर्ण रक्त र द्विभुज पड्मांकुरसिहत अञ्जलिबद देखाइएको छ । यसका साथमा कुंकुमवर्ण भएको किंत्रपात्रधारिणी शक्ति अंकित छ । त्यसपिछ कमैसित अमोधसिद्धि तथागत, अमिताभ, रत्नसंभव, अक्षोभ्य, वैरोचन, दीपंकर, शाक्यमुनि, मैत्रेय बोधिसत्व र बज्जगर्भ तथागतका चित्न अंकित देखिन्छन् । यी सबै ध्यानमुदामा छन् र वर्ण नील राखिएको छ ।

पूर्व फर्केको धांसागुम्बाको मूलद्वारबाट बाहिर निस्कंदा बायांतिर गुम्बासितै जोडेर बनाएको एउटा सानो घर छ । यसमा पूरे घरलाई एउटा कोठाको रूप दिइएको छ जसलाई स्थानीय जनता मणिलाखांग भन्दछन्। यसमा विशालकाय माने उभ्याइएको छ । यस मानेलाई काठका फलेकद्वारा खोको पारेर भकारी जस्तो बनाएको छ र बाहिर छालाले मोहोरेर त्यसमा विभिन्न चित्रकारी गरिएको छ। यसभित्र खोको ठाउँलाई भर्न विभिन्न मन्त्र लेखेको कागजले पुरेको छ । यसमा पुस्तक पनि हालिन्छन् भन्ने विश्वास छ । यो गोल मानेका तल र माथि फलामका छड राखेर फनफनी घुम्न सक्ने स्थितिमा उभ्याइएको छ र म्रावश्यकतामनुसार छालाका लोतीद्वार। धक्का दिएर घुमाइन्छ । यो जितपटक घुम्छ त्यति पटक परिक्रमा गरेर त्यहां राखिएका मन्त्र पाठ गरेको पुण्यलाभ हुन्छ भन्ने धार्मिक विश्वास छ । मानेको उचाइ ५ फुट ७ इन्च र त्यसलाई सुहाउने गोलाइ पनि छ। मानेमा ग्रंकित गरिएका चित्रमा कीर्तिमुखक्षप, ॐ मणि पद्मे हुं मन्त्र र ग्रब्टमंगल मुख्य छन् । यस मनिलाखांग नामक कोठाभित्र चारेतिर भित्तामा पनि चित्र ग्रंकित छन्। तिनमा खास गरेर तिसूक्तका ३५ प्रकारका विभिन्न बुद्धका रूप र भद्रकल्पमा भ्रवतरित हुने एक सहस्र बुद्धका चित्रले कोठाको शोभा बढाएको छ ।

#### (ख) रेवाभुम्बा गुम्बा ।

गुम्बा तारागार्वेभन्दा माथि डांडामा टाउँबाट सेतो देखिने घरका वरिपरि जुन रंगीविरंगी ध्वजापताका फहराएको देखिन्छ त्यो रेवाभुम्बा गुम्बा प्रथीत् श्राणीकलण विहार हो।

यसको द्वार पूर्वाभिमुख छ। स्थानीय शैलोमा तीनतले पारेर बनाएको यो गुम्बा सांच्यिन मनोरम छ। तर यसभित्र कुनै मूर्ति राखिएको छैन । यस गुम्बाभित्र एउटा विशाल चैत्यको निर्माण गरिएको छ र चैत्यको शैली तिब्बती ढंगको छ। चैत्यमा कुनै प्रकारको बुट्टा म्रादि नराखिएको हुंदा साधा देखिन्छ । विहारको भुइँतलामा परिक्रमाकक्ष छोडेर चैत्यको देदिका निर्माण गरिएको छ। दोस्रो तलामा चैत्यको गर्भगृह र तेस्रो तलामा चौकुला तथा त्रयोदशभुवन, उष्णीण चुडामणि पुरने गरी विशाल रूप प्रदान गरेर बनाइएको छ। ग्रतः यसलाई गुम्बा नमनेर छोर्तेन स्रर्थात चैत्य भन्तु नै युक्तिसंगत हुन्छ। तर स्थानीय जनता यसलाई गुम्बा भन्दछन्। त्यसकारण हामीले पनि गुम्बाने मान्यौं। चैत्य स्थापित गरिएको कोठाको नाप लिएर हेरे उत्तर दक्षिण लङ २६ फुट ६ इन्च र पूर्व पश्चिम लङ २३ फुट ४ इन्च देखिन्छ। यसको निर्माण यसै दशकमा भएको हो।

यो अत्याधुनिक चैत्य देखेर पुरातत्वका पुजारीले नाक चेप्याइहाल्ने कुरा आउँदैन। यसमा भएका कलाकृतिको शैली प्राचीन छ। ग्रतः यसलाई त्याग्नु ठूलो भूल हुन्छ। यसलाई देख्ता अहु मनमा ग्राउँछ।

"पुराणामिच्येव नसाधु सर्वम्।"

यसका प्रत्येक वस्तुको निरीक्षण गर्न लागे चैत्यको गर्भगृहमाथि एउटा चतुष्कोण प्वाल छ जसबाट ध्यानपूर्वक हेरे विभिन्न बौद्ध देवदेवीका सूक्ष्ममूर्ति, बौद्धसूत्रमन्त्र, धारिणी विद्या ग्रंकित माटाका मुद्रा भक्तजनले चढाएर थुपारेको पाइन्छ । त्यसपछि दोस्रो तलाको चारैतिर भित्तामा विभिन्न बौद्ध देवदेवीका चित्र ग्रंकित देखिन्छन्।

कमशः हेर्दे गए पूर्वपट्टिको क्रिक्तामा हरितवर्ण बजासनस्थित दुवे हात उत्ताना पारेको र रत्न, ग्रर्धचन्द्र लिएको आकृति देखिनेछ । यसै कममा बजासनस्थित ध्यानमुद्रामा प्रकों रूप देखिनेछ जसको वर्ण सेतो छ । त्यसपछि ग्राउंछन् सुपरिचित त्रिकुलनाथ । ग्रर्थात् बज्जपाणि, षडक्षरी मञ्जुश्री । यसको संगसंगै बजासनमा बसेको धर्मचक मुद्रा र भ्वेतवर्ण भएको देवरूप र त्यसपछि अन्त्यमा बज्जासन र वरदमुद्रा भएको पीतवर्णधारीको चित्र आउंछ ।

दक्षिणपिट्टिको भित्तामा सर्वप्रथम बज्रासनस्थित दायां हातमा सर्प, नायां हात अर्थ ध्यान, नागछत्रसिहत नीलवर्णधर आर्छ । त्यसपिछ खेतवर्ण, बज्रासन तथा बच्च र रत्न लिएको तथा ध्यानमुद्रामा बज्रासन भै बसेको नीलवर्ण, अभयमुद्रामा बज्रासनमा बसेको हरितवर्ण र बज्रासनस्थित ध्यानमुद्रामा रक्तवर्ण भएका विभिन्न चित्र पनि आर्डछन् ।

पश्चिमतर्फको भित्तामा पनि धनेक चित्र देखिन्छन् । यिनमा सबैको ग्रासन बज्ज देखिन्छ, वर्ण र मुद्रा भने केही फरक देखिन्छ । पहिले धर्मचक्र मुद्रामा रक्तवर्ण, त्यसै क्रममा ग्रकों भूस्पर्शमुद्रामा पीतवर्ण, धर्मचक्र मुद्रामा पीतवर्ण, वरदसुद्रामा नीलवर्ण पाइन्छन् ।

उत्तरतर्फको भित्ताका चित्र पित सबै बज्रासनमा देखिन्छन् । जसका वर्ण र मुद्रा ऋनमः यस प्रकार छन्- श्वेतवर्ण धर्मचक्रमुद्रा, नीलवर्ण भूस्पर्शमुद्रा, पीतवर्ण वरदमुद्रा, रक्तवर्ण दुवै हातमा अग्निज्वाला र धन्त्यमा रक्तवर्ण तथा दुवै हातमा हरिया पात अनिज् गरिएका चित्र छन् ।

माथि वर्णन गरिएका सबै चित्र त्रिस्कन्धसूत्र अन्तर्गतका ३५ बुद्धमध्येका मुख्य मुख्य मात्र हुन् । अरू सानातिना सयकडौं चित्र यसमा अकित छन् । ती सबैको बियरण अल्प समयमा साध्य हुन सक्ने कुरा होहक ।

, छिद्धी तलाम। पनि विभिन्न देवदेवीका चित्र प्रिक्ति स्व । पूर्वपट्टिको भित्तामा सबभन्दा पहिले हयप्रीव र त्यसपि कमेसित शक्तिसहित विभुज शम्बर, मणिमहाकाल, धमंचक मञ्जुशी र षडक्षरी लोकेश्वरका चित्र छन् । त्यसको लगतैपिछ एउटा चित्र छ जसको अगलबगलमा सिह्मुखी र कोलमुखी छन् । दायां भागमा सिह्मुखी र बाया भागमा कोलमुखी देखिन्छन् । बीचमा भएको पुरुष चित्रको वर्ण एक छ । यसको बाहन वेताल देखिन्छ भने आसन प्रत्यालीक छ । तीन मुख र समुभेज भएको यो चित्र निके प्रभावकारी देखिन्छ । समका प्रथम पुरु हालमा सर्विक्षेप देखिन्छ भने दितिय पुरुष हालमा सर्विक्षेप सेविक्छ । स्वस्पि प्राचेष्ठ मोलको महाकाल । यसका हात छ देखाङ्ग्का छन् र प्रालीढासनमा छ ॥ बसमा पाउ सार देखिन्छन् । प्रथम

दुई हातमा कितपात्र, द्वितीय दुई हातमा पाश र त्रिदण्ड, तृतीय दुई हातमा पात्र देखिनेछ र ग्रन्त्यमा नीलवाराहीको चित्र ग्रंकित छ ।
वाराहीको चित्रलाई दायां हातमा मानिसका हाडको बाद्ययन्त्र लिएर नृत्य गर्दे गरेको देखाइएको छ ।

यसै प्रकार दक्षिणतर्फको भित्तामा नृत्यरूपा ज्ञानडाकिनी, रक्तवर्ण षडक्षरी लोकेश्वर त्यसपछि शक्तिसहित अवलोकितेश्वरको चित्र अक्तित देखिन्छ । बज्रासनस्थित यस अवजोकितेश्वरलाई पद्मांकुरसहित अञ्जलबद्ध देखाइएको छ । यसरी शक्तिलाई कर्त्वपात्रधारिणी र कुमकुम वर्ण पारेर प्रस्तुत गरिएको छ । यसपछि शक्तिपहितको समन्तभद्र जस्तो रूप देखिन्छ । जसका हातमा उमरु र घण्ट धारण गराइएको पाइनेछ । हेर्दै जांदा बज्रासनस्थित अभयमुद्रामा एक लामा देखिन्छन् भने ध्यानमुद्रामा अर्का लामा पनि उपस्थित हुन आउंछन् । यसै क्रममा व्याख्यान दिन लागेको मुद्रामा बज्रासनस्थित एक लामा र लिलतासनमा बसेका अभयमुद्रामा अर्को लामा पनि देखापर्दछन् । लामापछि भूस्पर्शमुद्रामा अर्को लामा पनि देखापर्दछन् । लामापछि भूस्पर्शमुद्रामा श्वेतवर्ण बुद्ध र अन्त्यमा बज्रधरको रूप देखन पाइन्छ ।

पश्चिमतिरको भित्तामा सर्वप्रथम रक्तवर्ण दीपंकरको चित्र छ । जसको मुद्रा स्रभय र वरद देखाइको छ । त्यसपछि पीतवर्ण भूस्पर्णमुद्रामा शाक्यमुनि, कुमकुमवर्ण धर्मचक्रमुद्रामा मैत्रेय, भैषज्यराज तथागत, बज्जासनिस्थत बज्जवण्धारी लामा, दावांबाया पद्मपाणि बज्जपणिसहित सभिताभ तथागत, श्वेतवर्ण चतुर्मु ख बज्जासनिस्थत ध्यानमुद्रामा एक रूप र समन्तभद्र तथागतका चित्र देखिनेछन् ।

यसै प्रकार उत्तरतर्फको भित्तामा अपरिमित तथागत, बज्जसत्व, आर्यतारा, उपदेश र अर्धध्यानमुद्रामा पुस्तक-सहित बजासनस्थित एक लामा, गुरूपद्मसंभव, पद्मांकुरमाथि धर्मचत्रमुद्रामा खड्ग र पुस्तकसहित एक लामा, वज्ञ र बज्जकील धारण गरेर शास्त्रार्थमूद्रामा बज्जासनस्थित एक लामा र अन्त्यमा दायां हात अभय मुद्दा, पद्मांकुरमाथि खड्य र पुस्तक, बायां हातमा बंद्र्यंमणि लिएका बज्जासनस्थित अर्धध्यानमुद्रामा एक लामाको चित्र अंकित पाउने छों।

#### (ग) खारुंग गुम्बा

रेवाभुम्बा गुम्बाबाट केही माथि गएपिल एउटा गुम्बा म्राउंछ जसको नाम खारुंग गुम्बा हो। गुम्बाको द्वारबाट प्रवेश गर्नासाथ विभिन्न देवदेवीका मूर्ति लहरै सजाएर राखेको देखिन्छ। गुम्बाको निर्माण संभवतः एक शताब्दीम्रिघ भएको होला र म्रहिले जीर्ण म्रवस्थामा छ। सबभन्दा पहिले देवदेवी सजाइएका कोठाको नाप लिएर हेरे पूर्वपश्चिम लङ १६ फूट ६ इञ्च र दक्षिणउत्तर लङ १५ फूट छ। यसको द्वार पूर्वाभिमुख छ। यसमा सजाइएका मूर्तिमा एउटा काठको छ र अरू सबै माटाका छन्। तर यिनलाई राम्रोसित परीक्षा नगरी दर्शक सहसा छुट्याउन समर्थ हुँदैन।

हेर्दे गए सर्वप्रथम ५१ इञ्च भ्रग्लो र ३४ इञ्च चौडाइ भएको बज्जासनस्थित पद्संभवको मूर्ति ग्राउंछ। त्यसपछि ललितासनस्थित चतुर्भुज महाकाल देखिन्छ। जसका दुइ भुजमा कित र महिषशिर तथा द्वितीय दुई भुजमा खड्ग र खट्वांग धारण गराएको पाइन्छ। महाकालको उचाइ ४८ इन्च र चोडाइ ३५ इन्च छ। त्यसपछि त्रमशः बयालीस इन्च उचाइ र उनन्तीस इन्च चौडाइ भएको ग्रपरिमित तथागत, बीस इन्च उचाइ र तेह्र इन्च चौडाइ भएको भूस्पर्श-मुद्रामा शाक्यमुनि, तेईस इन्च उचाइ र चौद्ध इन्च चौडाई भएको गुरु पद्मसंभव, उन्नाईस इन्च उचाइ र दश इन्च चौडाइ भएको अपरिमित तथागत, बीस इन्च उचाइ र बाह्र इन्व चौडाइ भएको ग्रमिताभ, सन्न इन्च र उचाइ एघार इन्च चौडाइ भएको षउक्षरी लोकेश्वर, दश इन्च उचाइ र ६ इन्च चौडाइ भएको कुवर, सोह इन्च उचाइ र ६ इन्च चौडाइ भएको अपरिमित तथागत त्यति नै नाप भएको बोधिचैत्य, चौद्ध इन्च उचाइ र नौ इन्च चौडाइ भएको ग्रपरिभित तथागत, सोह इन्च उचाइ र ६ इन्च चौडाइ भएको बोधिचैत्य, सोह्र इन्च उचाइ र सात इन्च चौडाइ भएको मिलारेपा लामा र त्यसपछि खाङच्वेमा डाकिनीको मूर्ति ग्रायो। डाकिनीको मूर्ति काठद्वारा निर्मित गरिएको छ । यसको उचाइ आठ इन्च र चौडाइ साँढे चार इन्च छ। डाकिनीपछि उन्नाईस इन्च अग्लो र बाह्र इन्च चौडाइ भएको अपरिमित तथागत, नौ इन्च उचाइ र ६ इन्च चौडाइ भएको कुवेर र ग्रन्त्यमा चौबीस इन्च उचाइ र नौ इन्च चौडाइ भएको शक्तिसहित पद्मसंभवको मूर्ति याउंछ ।

मूर्तिपछि यस गुम्बाका भित्तामा पानीरङ्गद्वारा निर्मित गरिएका अनेक भित्तीचित्र पनि छन् यिनको अवलोकन नगरी दर्शक फर्कन सक्तन ।

पूर्वपट्टिको भित्तामा सर्वप्रथम बजासनस्थित ध्यानमुद्रामा घार्वादोर्जे लामाको चित्र ग्राउंछ। त्यसपछि क्रमशः
मञ्जुश्री षडक्षरी, बज्रपाणि र यस पाटाको ग्रन्त्यमा
बजासनस्थित ग्रभय र अर्घध्यानमुद्रामा जेलोदेवाङ
लामाको चित्र ग्रंकित छ।

दक्षिणतर्फको भित्तामा अपरिमित तथागत, आर्यतारा, बजूसत्व र गुरु रिम्पोछेका चित्र आउंछन्

पश्चिमतर्फ दीपंकर शाक्य मुनि, तथा मैत्नेय छन् उत्तरित समन्तभद्ग, शान्तकोधगणचक्रसहित बजूहेरुक, एकादश लोकेश्वर र अन्त्यमा राजा थिसुङदेछुच्येनको चित्र श्रंकित छ। बज्रासनस्थित यस चित्रलाई धर्मचक मुद्रामा पद्माकुरसहित तिदण्ड र कलश धारण गरेको देखाइएको छ।

#### (घ) धाइसा गुम्बा

खारुङ गुम्बाबाट केही माथि गएपछि एउटा अकों गुम्बा आउँछ जसको नाम धाइसा गुम्बा हो । यसको पनि निर्माण लगभग एक शताब्दीअघि भएको हो भन्ने मनुमान हुन्छ । बाहिरबाट हेर्दा यो गुम्बा एकले भएको हुंदा उति ठूलो देखिदंन । तर भिन्न गएर नाप लिंदा पूर्वपश्चिम लङ २६ फूट ३ इन्च र उत्तर दक्षिणतिर २४ फूट हुन आउछ। यसको द्वार पूर्वाभिमुख छ।

गुम्बाभित्र १५ थान सुन्दर मूर्ति सजाएर राखिएका छन् जसमा १२ थान माटाका र ३ थान काठका छन्। यसमा राखिएका मूर्तिमा सर्वप्रथम ४६ इन्च उचाइ र २८ इन्च चौडाइ भएको बज़ासनस्थित गुरु पद्मसंभवको छ। त्यसपछि कनशः छ्यालीस इन्च उचाइ र तेईस इन्च चौडाइ भएको एकादश लोकेश्वर, एक्काईस इन्च अग्लोर तेह्र इन्च चौडाइ भयको गुरु धाक्मो, एघार इन्च उचाइ र सात इन्च चौडाइ भएको मिलारेपा लामा र त्यसपछि काठहारा निर्मित साढे आठ इन्च अग्लो र पांच इन्च चौडाइ भएको पद्मसंभवको मूर्ति आउछ। त्यसपछि ग्राठ इन्च उचाइ र साई चार इन्च चौडाइ भएको पद्मसंभवको मूर्ति आउछ। त्यसपछि ग्राठ इन्च उचाइ र साई चार इन्च चौडाइ भएको इन्च उचाइ

र नी इन्च चौडाइ भएको आयंतारा, चौद्ध इन्च उचाइ र साढे ग्राठ इन्च चौडाइ भएका काठद्वारा निर्मित सिंह-मुखी डाकिनीका दुई थान मूर्ति राखिएका छन्। डाकिनीपछि २६ इन्च उचाइ र १६ इन्च चौडाइ भएको शाक्यमुनि, बाईस इन्च उचाइ र बाह्र इन्च चौडाइ भएको षडक्षरी लोकेश्वर र अन्त्यमा एकैनासका तीन थान भिक्षुका मूर्ति छन्। जसको उचाइ ३० इन्च र चौडाइ ६ इन्च छ । यी तीनै मूर्ति उभिएको मुद्रामा छन्।

धाइसा गुम्बामा मूर्तिबाहेक भित्तीचित्र पनि छन् । निरीक्षण गर्नु ग्रावश्यक देखिन्छ । यसमा पश्चिमपट्टिको भित्तामा सर्वप्रथम समन्तभद्र तथागत र त्यसपछि कमैसित भान्तकोधगणचक्रसिह्त बच्चहेरुक, ग्रायंतारा, बच्चधर र यस पाटाको ग्रन्त्यमा बच्चसत्व आउंछन् ।

उत्तरतर्फ षडक्षरी लोकेश्वर, बज्जपाणि, ग्रपरिमित र त्यसपि सिक्तसिहत ग्रवलोकितेश्वर ग्राउंछन् । यिनलाई पद्मांकुरसिहत ग्रव्जिलबद्ध मुद्रामा रक्तवर्ण देखाइएको छ । यसभन्दा पर गुरु पद्मसंभव र कित्रपात्रधारी रक्तवर्ण महाकाल छन् ।

यसै कममा पूर्वतर्फ हेरे गुरु पद्मसंभव, बज्जवाराही, राजा थिसुङदेहच्चैन अर्थात् शुद्धजीव राजा र यस पाटाको भ्रन्त्यमा मैषज्यराज तथागतको चित्र श्राउंछ ।

दक्षिणतफंको भित्तामा सर्वप्रथम बज्ज र बज्जकील लिई शास्त्रार्थं गर्न तत्पर भएका आर्यदेव देखिनेछन् । त्यसपछि कमशः अमीर्घासिट अमिताभ, रत्नसभव अक्षोभ्य, वैरीचन, मैत्रेय, शाक्यमुनि र दीपंकर तथागतका चित्र अंकित देखिनेछन् । यसबाहेक यस गुम्बाभित्र देवदेवी सजाएर राख्ने ठाउंभन्दा ठीक बायां कुनामा करीव १०० थान धर्मग्रन्थका ठेली पनि राखिएका छन् ।

## (ङ) ह्निसोल गुम्बा

धाइसागुम्बाबाट केही पर दक्षिणतर्फ गएपछि एउटा
गुम्बा ग्राउंछ जसलाई ह्निसोल गुम्बा भन्दछन् ।
ह्निसील गुम्बा पूर्वाभिमुख दुईतले छ । यस गुम्बाका भिन्नी
भागको नाप पूर्वपश्चिम लंड १७ फूट ६ इन्च छ ए
सत्तरदक्षिण लंड २३ फूट २ इन्च छ । संभवतः यसकी
निर्माण केही दशकग्रविमात्र भएकी हो । गुम्बाभित्र १४
भान माटाका मूर्ति संजाएर राखिएका छन्।

तिनमा सर्वप्रथम ५१ इन्च ग्रग्लो र ३४ इन्च चौडाइ भएको ग्रमिताभ तथातको मूर्ति ग्राउंछ। त्यसपछि कमशः पचास इन्च ग्रग्लो र तीस इन्च चौडाइ भएको मैत्रेय, सतचालीस इन्च ग्रग्लो र तीस इन्च चौडाइ भएको भूस्पर्शमूद्रामा शाक्यमुनि, त्यति नै नापको अपरिमित, ग्रट्ठाईस इन्च ग्रग्लो र बाह्र इन्च चीडाइ भएको एकादश लोकेश्वर, बत्तीस इन्च ग्रम्लो र बाईस इन्च चौडाइ भएको षड्भुज महाकाल पंध्र इन्च ग्रग्लो र एघार इन्च चौडाइको अपरिमित, बाह्र इन्च ग्रग्लो र ष्राठ इन्च चौडाइ भएको ग्रपरिमित, सत्ताईस इन्च ग्रग्लो र चौध इन्च चौडाइ भएको ग्रपरिमित, एघार इन्च ग्रग्लो र ६ इन्च चौडाइकौ अपरिमित, चौध इन्च उचाइ र ग्राठ इन्च चौडाइ भएको मिलारेपा, सैतीस इन्च उचाइ र एक्काईस इन्च चौडाइ भएको षडक्षरी लोकेश्वर र अन्त्यमा दश इन्च उचाइ र पांच इन्च चौडाइ भएको बज्जशाणिको मूर्ति म्राउंछ ।

यस गुम्बामा मूर्तिबाहेक पानी रंगले बनाएका भित्तीचित्र पनि छन् । पूर्वतर्फको भित्तामा सर्वप्रथम समन्तभद्र, त्यसपछि कमणः शान्तकोधगणचकसहित बज्जहेरुक, शक्तिसहित द्विभूज शम्बर, बज्जवाराही, मणिमहाकाल, चौङखापा, उर्ग्यननोर्ला, एकजटी (?) शरिवक्षप खड्गपात्रधारी ग्रालीदासनस्थित महाकाल र ग्रन्त्यमा षड्भुज महाकालका चित्र ग्रंकित पाइन्छन्।

त्यस्तै दक्षिणतिरको भित्तामा बज्जकील महाकाल, ध्यानमुद्रामा बज्जासनस्थित लामा, अभयमुद्रा र कलशधारी बज्जासनस्थित ग्रकी लामा, सहस्रभुज लोकेश्वर, रक्तवर्ण षडक्षरी लोकेश्वर. पद्मराज लोकेश्वर, बज्जसत्व र यस पाटाको ग्रन्तिम भागमा बज्जधरको चित्र पाउँछों।

पश्चिमतर्फको भित्तामा वैरोचन स्रक्षोभ्य दीपंकर शाक्यमुनि, मैत्रेय स्रमिताभ, स्रभोषसिद्धि र भैषज्यराज तथागत छन् भने उत्तर्रातर ग्यालवाकर्मापा, आर्यतारा, षडक्षरी लोकेश्वर र अन्त्यमा बज्जगुरुका चित्र पनि हामी देखन सक्तछौं।

## (च) मानेपेमे गुम्बा

हिसील गुम्बाबाट केही पूर्व गए धर्की गुम्बा आउछ जसको नाम मानेपेम गुम्बा हो। यसको द्वार पूर्व फर्केको छ। यो हालसालै बनेको एकतले गुम्बा हो। गुम्बाको निर्माण हालसालै भएको हो भनेर दशकले यसलाई चटकक त्याग गर्नु उचित छैन । कारण यसका यावत् कलात्मक बस्तु प्राचीन ग्रौलीमा बनेका छन् । यसको अवलोकन गरेर यहांका कलाकारलाई एक पटक धन्यबाद दिने इच्छा भइहाल्छ । जसले आज पनि पुरानो परंपरालाई यस अनकन्तार भूमिमा अक्षुण्ण राखेर श्रृखलाबद्ध बनाएका छन् ।

गुम्बाका भित्री भागको नाप पूर्वपश्चिम लङ १७ फूट ७ इन्च र उत्तरदक्षिण लङ ११ फूट १० इन्च छ। यसमा राखिएका मूर्ति काठ र माटाका छन्। तिनमा सर्वप्रथम २२ इन्च अग्लो र १६ इन्च चौडाइ भएको गुरु पद्मसंभवको मूर्ति छ। त्यसपछि कमशः अट्ठार इन्च उचाइ र चौध इन्च चौडाइ भएको गुरु धाक्पो माटाका छन् भने एघार इन्च बौडाइ भएको गुरु धाक्पो माटाका छन् भने एघार इन्च बौडाइ भएको गुरु धाक्पो छ। त्यस्तै ६ इन्च अग्लो र ७ इन्च चौडाइ भएको शक्तिसहित अर्का गुरु पद्मसंभवको मूर्ति काठद्वारा निमित्त छ। त्यस्तै ६ इन्च अग्लो र ७ इन्च चौडाइ भएको शक्तिसहित अर्का गुरु पद्मसंभवको मूर्ति पनि काठकै छ। त्यसपछि अन्त्यमा ७ इञ्च अग्लो र ६ इञ्च चौडाइ भएको शाक्यमुनि बुद्धको मूर्ति भने माटाको देखिन्छ।

ग्ररू गुम्बाका जस्तै यसमा पनि पानीरगद्वारा निर्मित रंगीन भित्तीचित्र पाइन्छन् । उदाहरणका लागि पूर्वतर्फको भित्तामा सर्वप्रथम ग्राउंछ गरिवक्षेप खड्गपात्रधारी रक्तवर्ण महाकाल । त्यसपछि त्रमशः मञ्जुश्री, षडक्षरी लोकेश्वर, बज्जपाणि र ग्रन्त्यमा मणिमहाकाल देखिनेछन् ।

अघि बढ्दै जाँदा दक्षिणतर्फको भित्तामा शान्तकोध-गणचकसहित बज्जहेरुक, शक्तिसहित द्विभुज शम्बर र त्यसपछि पुनः शान्तकोधगण (जसलाई तिब्बती भाषामा छेनजो भन्दछन्) ग्राउंछन्। यस गणको कमपछि समन्तभद्र, ग्रपरिमित र ग्रन्त्यमा पद्मसंभवको चित्रपाउन सिकन्छ।

पश्चिमतर्फ दीपंकर, शाक्यमुनि, मैत्रेय, शक्तिसहित श्रमिताभ छन् भने उत्तरितर शक्तिसहित बज्जसत्व, शक्तिसहित श्रवलोकितेश्वर र त्यस्तै अको पनि शक्ति-सहितको रूप छ जुन पद्मसंभवको हो र श्रन्त्यमा षड्भुज महाकालको चित्र श्राउंछ।

#### (छ) दोस्रो धाइसा गुम्बा

मानेपेमे गुम्बाबाट केही पर गएपछि स्रकी गुम्बा स्राउछ ससको नाम धाइसा गुम्बा हो । यस नामका गुम्बा दुइटा छन्। एउटाको चर्चा प्रसंगवश स्रिधि नै भइसक्यो। यसको निर्माण हालसालै भएको हुंदा पुराना गुम्बा हेरेर थाकेको मान्छेलाई स्रघाएका पाडालाई शर्वत जस्तै हुन्छ। गुम्बातारा गुम्बै गुम्बाको गाउँ हो। गुम्बाताराको स्रकों नाम टीकागुम्बा हो। शायद गुम्बै गुम्बाका टीकाले सजिएको भनेर पनि यस्तो नाम रहेको हो कि?

#### (ज) लोमजुंग गुम्बा।

गुम्बातारा गाउँबाट रूपागाउँ हुँदै पुंक्ति खोलो तरेर पारीपट्टि निकै उकालो हिंडेपिछ गुम्बाताराकै हाराहारीमा एउटा गाउँ ग्राउँछ । यो ठियानेगाउँ हो । यहाँ एउटा ध्याङघर र ग्रकों एउटा गुम्बा छ जसलाई लोमजुंग गुम्बा भन्दछन् ।

लोमजुंग गुम्बा भएको गाउं ध्याबोह हिमालसित बिलकुलै जोरिएको पुथादहको हाराहारीमा पर्दछ। यहांको जीवन पशुपालन र पाखाबालीमा ग्राधारित छ। यस-लाई गाउं भने पनि जे भने पनि दुई घरको बस्ती छ। यी दुवै घर मगरका हुन्। लामा पनि मगर नै हुन्। तर भाषा भने तिब्बती हो। यहांका लामा प्रायः घरबार भएका छन्।

यिन दुई घरमध्ये एउटा घर लामाको हो र गुम्बा पित त्यही हो । यस गुम्बामा करीब एक शताब्दीग्रिधि पित्तलका पाताद्वारा निर्मित गरिएको सुन्दर पद्मसंभवको मूर्ति छ । जसको उचाइ २६ इञ्च र चौडाइ १३ इञ्च छ । यसबाहेक यहां ग्ररू कुनै मूर्ति छैनन् ।

लोमजुंग गुम्बाभन्दा केही पर एउटा घ्याङघर छ जसमा लामाहरू पर्वविशेषमा बसेर पाठ गर्दछन् । यहाँ पिन आठ थान सुन्दर धातुका मूर्ति छन् भन्ने सुनिन्छ तर तिनको दर्शन नयां आगन्तुकका लागि प्रायः प्रसंभव छ ।

### (१०) कोलागाउँका द्वार र गुम्बाहरू

कोलागाउँ छ्वेकमलेक (हिमाल) को काखमा रहेको सुन्दर बस्ती हो । यहाँ जम्मा ३० घर छन् । यसका निवासी मगर हुन् । तर भाषा तिब्बती छ । यो गाउँ हिमालको काखमा भएको हुंदा स्थानीय जनतालाई बस्त कष्टकर भए पनि नवागन्तुका लागि ज्यादै मनोरम द्र भ्राकर्षक छ । छ्वेकम पनि स्वतन्त्र पहाड होइन । यो त ठांगेबाट पसारिंदै भ्राएको उसैको एक उपशाखा हो । यस गाउंलाई सुदूर उत्तरी भोटको प्रवेशद्वार भने पनि हुन्छ ।

#### (क) कोलाद्वार

कोलागाउंको पुछारमा गाउंमा प्रवेश गर्नुभन्दा पहिले एउटा पुरानो प्रवेशद्वार छ । यसैलाई यो कोलागाउँमा भएको हुंदा हामीले कोलाद्वारको संज्ञा दियौ । यस्ता द्वार यस क्षेत्रमा हामीले पहिले पनि भेटेका थियौं। जसको चर्चा प्रसंगवश भइसकेको छ । पहिले निरीक्षण गरिएका द्वार र यसको सजावटको ढांचा उस्तै भए पनि केही ग्नंशमा यसमा भिन्नता छ । भिन्नता ग्रन्य कुरामा होइन तिनमा चित्रित गरिएका बौद्ध देवदेवीका चित्रमा प्रयोग गरिएको रंगमा पाइन्छ। द्वारको दखिनमा बाहेक भित्तामा जित चित्र ग्रंकित गरिएका छन् तिनमा रातो रंगको एक विन्दुसम्म पनि पाइदैन । यसमा नीलो, पहेंलो, हरियो र सेतो रंगद्वारा सारा काम लिइएको छ तर द्वारको माथिल्लो भाग र दलिनमा भमे रातो रंगको प्रयोग भएको छ । द्वारको चारतिरको भित्री भागको भित्ता र दलिन भित्तीचित्रले भरिएको छ । भित्ताको दक्षिण भागमा भित्तीचित्रबाहेक बुद्धजीवनीसम्बन्धी स्तुति पनि म्रंकित गरिएको छ । त्यो तिब्बती अक्षरमा छ ।

द्वारमा भएका भित्तीचित्र हेर्दे जांदा पूर्वमा करीब एक शताब्दीअघि ग्रंकित गरिएका मञ्जुश्री, षडक्षरी लोकेश्वर र बज्जपाणि पाइन्छन् भने दक्षिणतिर शक्ति-सहित ग्रपरिमित र भैषज्यराज तथागत छन्। पश्चिम-तिरको भितामा दीपंकर, शाक्यमूनि, मैत्रेय र त्रिस्कन्धसूत्र-अन्तर्गतका बुद्धहरू पनि समावेश हुन भ्राएका पाइन्छन्। हेर्दे जांदा उत्तरतर्फको भित्तामा शक्तिसहित पद्मराज तथागत र छोपेमाको बीचमा गुरु पद्मसंभव विराजमान गराइएका पाइन्छन् । यसभन्दा माथि आउछ दलिन र छत । जहां रातो रंगको पनि संमिश्रण देखिन्छ। दलिन वा छतमा मण्डलको बाहुल्य देखिन्छ जसमा मन्त्रमण्डल, हेरुकमण्डल, बज्जयोगिनीमण्डल, पञ्चबुद्धमण्डल, ग्रमिताभमण्डल, बज्जकीलमण्डल, समन्तभद्र र महामण्डल दृष्टिगोचर हुन्छन् । यिनमा ग्रर्को पनि मण्डल छ जस-लाई छतबाट चुहेको पानीले नष्ट पारिसकेको हुंदा पैरिचय पाउन कठिन छ ।

#### (ख) ल्यामु गुम्बा

कोलागाउंबाट करीब १ कोश दक्षिणपूर्वमा छ्वेकमलेकको काखमा देवदाक र घूपीसल्लाले भरिएको जंगलका किनारमा कोलागाँउका मानिसहरूले पशुपालन गर्ने ग्रस्थायी बसोबास गर्ने एउटा ठाउं छ। त्यहीं एउटा गुम्बा छ। जसलाई ल्यामु गुम्बा भनिन्छ। यो गुम्बा तीनतले छ। छिडीतलामा पशुधन रहन्छन्, दोस्रो तलामा लामाको परिवार रहन्छ र तेस्रो तलामा गुम्बा छ जसमा देवदेवी रहन्छन्। तर हिउँदमा यहां मानिस बस्तैनन्। यो लामाको निजी गुम्बा हो

गुम्बा पूर्वाभिमुख छ। गुम्बाको द्वारबाट भित्र परनासाय कोठाको स्रन्तिम भागमा रंगीन दराज, त्यसको ठीक स्रगाडि वेदिकामाथि स्रनेक देवदेवीका मूर्ति र कलात्मक वस्तु सजाइएका देखिन्छन्।

बाहिरबाट हेर्दा गुम्बाको स्राकार ठूलो देखिए तापिन मूर्ति सजाइएको कीठा त्यित ठूलो छैन । यसको नाप सिएर हेरेका खण्डमा उत्तरदक्षिणको लङ ९९ फूट २ इन्च र पूर्वेपश्चिम लङ १३ फूट ८ इन्च देखिन्छ । किन्तु कोठा सानो भए पिन यसमा सजाइएका बौद्धदेवदेवीका मूर्ति र कलात्मक वस्तु स्राकर्षक र महत्वपूर्ण छन् । यी वस्तु धातु, काठ र माटाढारा निर्मित गरिएका पाइनेछन् ।

कलात्मक वस्तुमा सबभन्दा पुराना दुई थान धातुका चैत्य छन्। जसको निर्माणकाल अट्ठारों शताब्दी प्रतीत हुन्छ। यसबाट गुम्बाको परंपरा त्यसै समय प्रारंभ भयो होला भन्ने अनुमान गर्न सुगम हुन्छ। कारण धेरैजसो गुम्बामा मूर्तिहरू माटाका बनाइन्छन् र तो कालकममा नष्ट पनि हुन सक्तछन्। तर यी धातुचैत्य चोरी नभए-सम्म नष्ट हुने कुरै आउँदैन। यहां पनि मूर्ति पहिले माटाकै बनेहोलान् र पछि कमशः माटाका मूर्ति नष्ट भए पनि अन्य धातुका कलाकृति थपिदै गए। धातुचैत्यको उचाइ २० इन्च र चौडाइ १० इन्च छ। दुवै चैत्यको नाप समान छ। यनका साथमा पांच थान अरू पनि धातुचैत्य छन् जसको उचाइ ६ इन्च र चौडाइ ४ इन्च छ। यी पांच चैत्यको निर्माण करीब एक शताब्दीअधि मात्र भएको अनुमान हुन्छ।

💷 यी चैत्यबाहेक श्रन्य जित पनि कलाकृति छन् ती एक

शताब्दीभन्दा पूर्वका छन्। श्रवलोकनक्रममा कृमशः पित्तलका पाताद्वारा निर्मित भूस्पर्शमुद्रामा शाक्यमृनि बुद्धको मूर्ति श्राउंछ। जसको उचाइ १० इन्च छ। त्यसपछि त्यतिनै नापको ढलौटे श्रमिताभ बुद्धको मूर्ति छ। यस कममा उभिएका समन्तभद्र र पद्मसंभवका मूर्ति काठद्वारा निर्मित छन् र दुवैको उचाइ १० इन्च र चौडाइ ६ इन्च छ। यी दुवै काठका भए पिन साथमा रहेको अपरिमित तथागतको मूर्ति पित्तलको छ। यसको उचाइ १० इन्च छ। श्रन्तिम भागमा राखिएको पद्मसंभवको मूर्ति भने झट् हेर्नासाथ माटाको भन्न गाह्रो पर्छ। यसको उचाइ १० इन्च र चौडाइ ६ इन्च छ। यस गुम्बामा राम्ना कलाकृति पाइएको हुंदा भित्तीचित्र पिन होलान् भन्ने आशा हुन्छ। तर त्यहांका भित्तामा रंगको एक रेखासम्म पिन पाइदैन।

#### (ग) छ्वेद्योति गुम्बा

कोलागाउंलाई एउटा सानो खोल्साले काटेर दुई भागमा विभक्त गरेको छ । खोल्साभन्दा पश्चिमपट्टि मुख्य बस्ती छ भने खोल्सापारी पूर्वपट्टि केही घर मात्र भएको म्राधा वस्ती । यी दुवैलाई मिलाएर कोलागाउं भनिन्छ । यो वारीपारीको अन्तर पनि नाम मात्रको छ । वास्तवमा भन्ने हो भने एउटा गुलेलीले मटयांग्रो हान्यो भने द्वै गाउं नाघेर पर पुग्छ । यसै ठाउंको पूर्वी गाउंको सिह्नानमा बाटाभन्दा माथि एउटा गुम्बा छ यसैलाई यहांका जनता छ्वेद्योति गुम्बा भन्दछन् । सांच्ये भन्ने हो भने पर्वविशेषमा बसेर लामाहरूलाई पाठ गर्न बनाइदिएको घ्याङघर हो । कारण यसमा कुनै पनि मूर्ति स्थापित गरिएको छैन । तर यहांका जनता गुम्बा भन्दछन् । त्यसकारण हामी पनि गुम्बा नै भनौं । यो गुम्बा उत्तराभिमुख एकतले छ । यसको निर्माण भएको एक दशक पनि भएको छैन । नया भनेर त्यागिहाल्न सिकने खालको पनि छैन ।

ध्याङघरको चारैतिर भित्तामा सुन्दर भित्तीचित्र धंकित गरिएका छन् । यसका भित्री भागको नाप पूर्वपश्चिम लङ १२ फूट १० इञ्च र उत्तर दक्षिण लङ १४ फूट ५ इञ्च छ ।

हेर्दै गए पूर्वपट्टिको भित्तामा सर्वप्रथम शक्तिसहित

समन्तभद्रको चित्रं ग्राउंछ । त्यसपछि कमशः प्रक्षोभ्य तथागत, ग्रपरिमित तथागत, वैरोचन, बज्रसत्व र रत्न-संभव तथागतका चित्र देखिन्छन् ।

यसै क्रममा दक्षिणितरको भित्तामा दीपंकर, शाक्यमुनि,
गुरु पद्मसभव, मैत्रेय र यस पाटाको अन्त्यमा शक्तिसिह्त पद्मराज तथागतका चित्र छन् ।

दक्षिणपछि पश्चिमको पालो ग्राउंछ । जसमा ग्रमिताभ तथागत, भैषज्यराज तथागत, ज्ञानडाकिनी, ग्रमोघसिद्धि, धर्मचक मञ्जुश्री र षडक्षरी लोकेश्वरका सुन्दर चित्र ग्रंकित छन् ।

निरीक्षणकम ग्रझै जारी राखे उत्तरतर्फ सबभन्दा पहिले बज्जपाणि ग्राउंछन् । त्यसपछि यसै कममा उग्येन-नोर्ला (कुवेर) ग्रालीढासन कपालपात्रधारी पीतवर्ण महाकाल, ग्रभय र खट्वांगयुक्त ग्रालीढासनस्थित फोक्सोको वर्ण भएका महाकाल, ग्रालीढासनस्थित विश्ववच्च एवं घण्टधारी हरितवर्ण महाकाल, आर्यतारा, मणिमहाकाल, ग्रालीढासनस्थित बच्च एवं पात्रधारी नीलवर्ण महाकाल र अन्त्यमा वीणाराज, खड्गराज, ध्वजराज तथा चैत्यराजका चित्र आउंछन् । यी ग्रन्तिम चार राज हिन्दू पौराणिक देवता चतुर्दिक्पाल जस्तै बौद्धमान्यताग्रनुसारका दिक्पाल हुन् ।

यस गुम्बामा भित्तीचित्रबाहेक दर्शनीय वस्तुमा त्यहां राखिएका ३६ थान तिब्बती स्रक्षरमा लेखिएका बौद्ध- ग्रन्थ पनि छन् । यी ग्रन्थ धारिणीसूत्र र विनवपीटकका हुन् । पुस्तक त्यति पुराना नभए पनि पुस्तक ढाकन बनाइएका काठका गाता ज्यादे कलात्मक छन् । गाताको मोटाइपट्टिको भागमा अनेक मूर्ति कुंदिएको पाइन्छ ।

गानामा जित कलाकृति पाइन्छन् ती सबैको विवरण यहां प्रस्तुत गर्नु साध्य नहोला । किन्तु केही उदाहरण त यहां दिनु युक्तिसंगत नै होला ।

यिनमा एउटा गाताको कुरा लिऊं। जसको मोटाइपट्टि-को भागको शुरुमें पञ्चबुद्ध श्रंकित छन्। पञ्चबुद्धमा वैरोचन, श्रक्षोभ्य, रत्नसंभव, अमिताभ र श्रमोघसिद्धि मात्र हुनु पर्ने हो तर यसमा बज्रसत्व पनि संमिलित देखिन्छन्। प्राचीन बौद्धग्रंथमा छैटौं बुद्ध बज्रसत्वको नाम प्राइंदेन । तर ग्रंवाचीन साहित्थमा यसको उल्लेख भएको देखिन्छ । तान्त्रिक मतावलम्बीहरू बज्रसत्वलाई पनि पञ्चध्यानी बुद्धका नामले मान्दछन् । उनीहरूको धार्मिक विश्वासअनुसार यिनैले तन्त्रमत तथा शक्तिसाधनको भ्रंचार गरेका थिए । यसैकारण यिनको ग्रंकों नाम योगाम्बर पनि हो । योगाम्बरको रूप दिग्वसन भएको हुंदा दिगम्बर पनि भनिन्छ ।

पञ्चबुद्धपि गाताको क्रममा पञ्चचैत्य आउंछन् जसमा लहरै पांच चैत्य छन्। त्यसपिछ सप्त तथागत अथवा मानवबुद्धका मूर्ति अंकित छन्। यिनमा विपश्वी, शिखी, विश्वभू, ककुच्छन्द, कनकमुनि, कश्यप र शाक्योंसह अन्तिम छन्। मानवबुद्धमा दीपंकर र रत्नगभंलाई कतै कतै समावेश गराएको पाइन्छ तर यिनको समावेश यहां भएको छैन।

मानवबुद्धपिछ दीपंकर, शाक्यमुनि र मैत्रेय छन् जसलाई सामूहिकरूपमा विकालबुद्ध भनिन्छ । क्रमैसित हेर्दै जांदा अक्षोभ्य ग्रर्थात् प्रक्षोभ्यका तीन मूर्ति,, त्रिचैत्य र बीचमा शाक्यमुनिलाई राखेर दायांबायां सारिपुत्र र महामौद्गल्यायनलाई प्रार्थना मुद्रामा उभ्याई त्यसको अगलवगलमा तीन तीन ग्रोटा सप्ततथागतका मूर्ति ग्रंकित गरेर सुशोभित पारिएको छ । प्रासादको मध्यभागमा अक्षोभ्य र त्यसपिछ अरू चार बुद्धमूर्ति देखिन्छन् । त्यस्तै त्रिकालबुद्धको वरिपरि चैत्यमूलद्धारको बीच षडक्षरी लोकेश्वर र त्यसपिछ बुट्टा र बुट्टाको बीचमा दुइ सिद्ध र सिद्धपिछ ध्यानी बुद्ध देखिन्छन् ।

गाता उचालेर जित हेर्दें गयो उति रमाइला कलाकृति ग्राउंछन् । ऋमशः हेर्दे जांदा मञ्जुश्री, षडक्षरी र बज्जपाणि पनि देखिन्छन् । यी तीन देवता एकै ठाउंमा भएको समूहलाई त्रिकुलन थ भिनन्छ । त्रिकुलन थभन्दा पर बीचमा शाक्यमुनि उनको दायां वायां सप्तबृद्ध र मैत्रेयसमेत गरी जम्मा ६ मूर्ति त्यहां ग्रंकित छन् । त्यसपछि पुनः एक बुद्धमूर्ति र चार चैत्य ग्राउंछन् ।

यहां भएका गातामा अंकित मूर्ति जित हेऱ्यो उति श्राकर्षक देखिन्छन् । यसमा निरोक्षणकर्ताको धैर्य पनि उत्तिकै मूल्यवान् हुन्छ । हेर्दै जांदा धर्मचक मञ्जुश्री र महावैरोचन श्राउंछन् । यी दुई मूर्तिको लगत्तैपछि भाली-ढासनस्थित धर्मपालको मूर्ति श्राउंछ । धर्मपालका पतालामुनि मार किचिएका छन् र तिनका म्रान्द्रा दुवैतिरबाट सोहोरेर त्याई म्राप्ना मुख्यमा हालेर चुस्तै गरेको
दृश्यले दर्शकको मनमा एक पटक प्रभाव नपारी छोड्दैन।
धर्मपालपछि ध्यानी बुद्ध र भूस्पर्श मुद्रामा म्रन्य बुद्धका
मूर्ति म्रांकित छन्। त्यसपिछ धर्मचक्रमञ्जुश्रीको मूर्ति
आउंछ जसको म्रगलबगलमा म्रंकित गरिएको स्तंभाकृतिमा
तीनतीन ध्यानबुद्ध समावेश गराइएका छन्। यसका
मृतिरक्त विभिन्न मुद्रामा बज्जासनस्यित १५ प्रकारका
बुद्धमूर्ति पनि पाइन्छन्। यी गाता यहींका स्थानीय
कलाकारले बनाएका हुन्।

## (११) छाँदुल गुम्बा

कोलागाउंबाट जंगलै जंगल पश्चिमोत्तर कुनातिर करीब दुई कोश बाटो हिंडेर गएपछि दुई खोलाको संगम भएको ठाउं दोभान ग्राउंछ । यहां वरिपरि जंगल भए पिन बीचको ग्रिलकित भाग खाली छ । यस ठाउंलाई दुईतिर खोलाले ग्रलग पारेको छ भने एकातिर उत्तरपट्टि एउटा नांगो पहाड कुनै बोधिसत्व ध्यानावस्थामा गजधम्म परेर बसे जस्तो देखिन्छ । पहाडका ठाउं ठाउंमा फाटफुट देवदार र धूपीका रूख उन्नेका देखिन्छन् । अन्य पर्वतमा हिउं भए पिन यसमा हिउं छैन । यो ग्रिति भिरालो भएको हुंदा यसमा हिउं ग्रिडने ठाउं नै छैन । यसको शिरमा भने हिउंको सेतो टोपी देखिन्छ ।

पहाड र दुई खोलाका बीचमा रहेको नांगो भूमिमा
एउटा विशाल तीनतले घर छ जसका वरिपरि रंगीविरंगी ध्वजापताका फहराइरहेका हुन्छन् । यसका सामने
लहरै उभिएका विशालकाय चैत्यले त्यो ठूलो घर गुम्बा
हो भन्ने संकेत गर्दछन् । यसैको नाम छांदुल गुम्बा हो ।
छांदुल गुम्बा भैरवी र तरापगाड (खोला) को दोभानमा
छ । भैरवी र तरापगाड यस जिल्लाका प्रसिद्ध खोला
हुन् । भैरवीको मूल यसै जिल्लाको छार्का ढांडगाउँ र धौ
पञ्चायत क्षेत्रमा पर्दछ । तरापगाडको उद्गम पनि धौभन्दा
माथि छ र तराप नामक ठाउं पार गरेर ग्राएकी हुंदा
यसलाइ तरापगाड भनिएको हो । यहां खोलालाई गाड पनि
भन्दछन् । यो भैरवीको सहायक नदी हो । यो ठाउं
समुद्रतलबाट १०००० फूटको उचाइमा छ ।

छांदुल गुम्बा पनि संभवतः यस क्षेत्रका ठूला गुम्बामध्ये एक हो । यसको छिडीतलामा देवकक्ष, दोस्रो तलामा मनुष्यको ग्रावास र तेस्रो तलामा पाहुना बस्ने र लामाका पशुधनको म्राहार राख्ने ठाउं छ । यसको वातावरण अर्थात् केही कलात्मक वस्तुको निरीक्षणबाट गुम्बाको परंपरा १८ हों शताब्दीको प्रारम्भसम्म पुगे तापनि हाल देखिएको गुम्बाको रूप त्यति पुरानो छैन । यसलाई त भ्राज (२०२६ साल) भन्दा ठीक ४० वर्षम्रघि यस क्षेत्रका तपस्वी लामा भ्याङारिम्पोछे नामक व्यक्तिले अनताको सहयोगबाट जीर्णीद्वार गराएका थिए । पहिले यो गुम्बा मूर्तिका निमित्त निकै धनी मानिन्थ्यो । तर केही वर्ष यता मूर्तिचोरीको कम यहां पनि ग्रनेक बार चलेको हुंदा धातुका मूर्ति समाप्त भए । शेष मूर्तिमा माटो र ग्रन्थपदार्थका मात्र बांकी छन् ।

गुम्बाको मूल कोठा अर्थात् छिकोरमा प्रवेश गर्ना-साथ यस कोठाको नाप लिएर हेरे पूर्वपश्चिम लङ ४१ फूट ८ इञ्च र उत्तरदक्षिण लङ ३७ फूट छ। छिको-रमा जम्मा १२ ओटा विशाल र कलात्मक काठका स्तम्भ राखिएका छन् जसमा गुम्बाको भार ग्रिडएको छ। कोठाको ग्रन्थमा झन्डै वारपार ढाक्ने गरी वेदिका बनाइएको छ जसमा विशालकाय र पद्मासनस्थित गुरु पद्मसंभवको मृण्मयमूर्ति विराजमान गराइएको छ। जसको उचाइ ६० इञ्च र चौडाइ ५० इञ्च छ। संभवतः यसको निर्माण गुम्बाको जीर्णोद्धार हुनुभन्दा पहिले भएको हो। यसबाहेक छिकोरमा ग्रन्य मूर्ति छनन्।

यस कीठाको अन्त्यमा एउटा द्वार छ र यो देवेपहिको कुनामा पर्दछ । छिकोरको निरीक्षणपछि दर्शकले त्यतै जानु अनिवार्य जस्तै हुन्छ । यो द्वार छिकोरबाट नाङकोर अर्थात् परिक्रमा कक्षतिर जाने द्वार हो । छिकोरमा सजाइएको मृण्मयमूर्ति १९ सौ शताब्दीको थियो भने नांकोरमा सजाइएका मृण्मय मूर्ति १८ हौं शताब्दीका छन् । साथै यिनको संख्या पनि अधिक छ । नाङकोरकों नाप पूर्वपश्चिम ४१ फूट ८ इञ्च र चौडाइ ११ फूट छ ।

मूर्ति निरीक्षणक्रममा दर्शकको आँखा संवभन्दा पहिले अनागतबुद्ध अर्थात् मार्थ मैत्रेयमा पर्दछ । यसलाई बजासन्।स्थित धर्मचक्रमुद्रामा पर्दमांकुर, त्रिदण्ड र कलश-युक्त देखाइएको छ । जसको उचाइ ७२ इञ्च र चौडाइ ६० इन्च छ । यसको आसन पनि भव्य भएको हुंदा नाप लिएर हर्ने इच्छा हुन्छ । आसनको लम्बाइ धर्म इञ्च र चौडाइ ५३ इन्च छ । भैत्रेयको पृष्ठभागमा कलारमक तोरण छ जसको आधारस्तम्भङ्गमा हात्तीमाथि सिह, सिहमाथि अमरागना, अमरागनामाथि देवपुत्र, त्यसमाथि मकर, मकरमाथि अश्वारूढ देवपुत्रहरू देखाइएका छन्। तोरणको पृष्ठ भागमा १४ इन्च उचाइ र ६ इन्च चौडाइ भएका विभिन्न प्रकारका बृद्धशासनका प्रतिष्ठित बोधिसत्व, आचार्य एवं अर्हत् र सिद्धहरूसमेत मिलाएर २७ मूर्ति विभिन्न मुद्रामा सुशोभित छन्।

यसपछि आयंसैत्रेयको दाहिनेपट्टि ४५ इन्च उचाइ र
१५ इन्च चौडाइ भएको एउटा समन्तभद्र बोधिसत्वको सूर्ति
देखिन्छ भने देखेपट्टि पद्मपाणि बोधिसत्व पनि देखिनेछ ।
जसको उचाइ ४७ इन्च र चौडाइ १६ इन्च छ ।
त्यसपछि पालो आउंछ महाकालको । यसलाई लिलतासनस्थित चतुर्वाहु जसमध्ये प्रथम दुई हातमा कित्रपान,
द्वितीय दुई हातमा खड्ग र खट्वांगधारी देखाइएको
छ । जसको उचाइ ७५ र चौडाइ ६० इन्च छ । महाकालभन्दा पर कमशः अठतीस इन्च उचाइ र सत्ताईस
इन्च चौडाइ भएको सिहमुखी, त्यसपछि उत्तिनै नाप
भएकी काकाश्या, बहत्तर इन्च उचाइ र साठी इन्च र
चौडाइ भएका भूस्पर्शमुद्रामा शाक्यमुनि र ४३ इन्च उचाइ
१९ इन्च चौडाइ भएका सारिपुत्त तथा महामौद्गल्यायनका
पूर्ति पनि उभिएका देखिन्छन् ।

माथि वर्णन गरिएका मूर्तिका ग्रतिरिक्त यहां श्रन्य तीन मूर्ति पनि छन् । जसको निर्माणकाल श्राजभन्दा एक शताब्दीपूर्व प्रतीत हुन्छ । तिनमा सबभन्दा पहिसे २० इन्च उचाइ र १४ इन्च चौडाइ भएको बज्रसत्वको मूर्ति छ । जसलाई हेर्नासाथ माटाको मन्न कठिन पर्दछ। त्यसपछि श्राउछ धार्पाछ्वेकुई नामक लामाको मूर्ति । जसको नाप बज्रसत्वक बराबर छ । यहाका लामाको भनाइ र श्रन्य जनविश्वासग्रनुसार छांदुलगुम्बाका प्रथम संस्थापक यिनै लामा थिए । त्यसैकारण उनको स्मारक यहां राखिएको हो । लामालाई ललितासनमा राखेर ग्रधंध्यानमुद्रामा देखाइएको छभने हातले भूस्पर्शंगराइएको छ । ग्रन्त्यमा यसै नापको ग्रको पनि लामाको मूर्ति छ जसको नाम सोपुइ भनिन्छ । यो पद्मासनमा छ भने यसका दुवै हात भूस्पर्शमुद्रामा छन् ।

माटाका मूर्ति यस प्रकार सजाइएका छन् भने दुंगाका मूर्तिको पनि यहां कमी छैन तर ती प्रस्तरमूर्ति करीब प्राधा इन्च मोटाइ भएका पातला दुंगामा अंकित छन्। जसलाई प्रस्तरिचन भने पनि हुन्छ। यस्ता मूर्तिको संख्या यहां ३५ छ। यिनको निर्माण त्रिस्कन्धसूत्रअनुपार गरिएको पाइन्छ। जसअनुसार परमगुर महाकारुणिक

शाक्यमुनि, बज्जसागर प्रमर्दनराज तथागत, महारत्नप्रभ तथागत, नागेश्वर, वीरसेन, वीरनन्दी, रत्नग्नेय, रत्नप्रभ, प्रमोघदर्शी, निर्मलिश्रय, विमलप्रभ, सूरश्री भट्टारक, ब्रह्मप्रभ, वरुणाभ, भद्रश्री, चन्दनश्री, प्रनन्तौजश्री प्रभासश्री, धर्मको-षश्री, नारायणश्री, कुसुमश्री, पद्मज्योतिश्री, मेरुगर्भश्री, पुष्पधनविचित्रश्री, धर्मस्मृतिश्री, सुपरिकीतित नामध्येयश्री, इन्द्रकेतुध्वजश्री, सुविकान्तश्री, विचित्रचक्रश्री, विकान्तगामी, समन्तावभासश्री, रत्नपद्मसुप्रतिठिष्त, शैलेन्द्रराज, विमल-धर्मपर्वत शिखराम, प्रपरिमितगुण प्रतिभानव्यूहातीतकल्प, गुणरत्नव्यूहश्री कल्पका मूर्ति ग्राउंछन् । यो सबको नामको अन्त्यमा तथागत जोडेर सुशोभित गराइन्छ । संभवतः यिनको निर्माण यस गुम्बाको ग्रन्तिम पटक जीर्णोद्धार गरिएका समयमा भएको हो। यस्ता शास्त्रीय परंपराका ग्रविकल मूर्तिको ग्रध्ययनले हाम्रो ज्ञानराशिमा ग्रकों ग्रध्याय थप्तछ ।

मूर्तिको निरीक्षणपछि दर्शकको दृष्टि यस गुम्बामा भएका भित्तीचित्रमा पर्दछ। भित्तीचित्र पनि दुई किसीमका छन्। एक प्रकारका भित्तीचित्र गुम्बाको जीर्णोद्धार हुनुभन्दा पहिले अंकित गराइएका छन् भने अर्का किसिमका चित्र हालमालै पनि अकित गराइएका छन्। यसमा सबभन्दा पहिले गुम्बाको जीर्णोद्धार हुनुभन्दा पहिले अंकित गरिएका भित्तीचित्रकै कुरा गरीं।

यसमा सबभन्दा पहिले रत्नपाणि र बज्जपाणिका बीचमा भागंताराको चित्र ग्रंकित छ । त्यसपछि कमशः बैरोचनतथागत, ग्रक्षोभ्य, रत्नसंभव, ग्रभिताभ, अमोघसिद्धि, सहस्रभुज लोकेश्वर, बज्जसत्व र मणिमहाकाल छन् ।

त्यस्तै दक्षिणपट्टिको भित्तामा नाइटामुनि हरियो
नागको रूप र त्यसमाथि एक प्रकारको धर्मपाल अर्थात्
महाकाल छ । जसको रंग कलेजाको जस्तो रातो छ र
यसका शिर दश देखाइएको छ । शिर दश भए पनि
यसका बाहु चारमात्र छन् । प्रथम दुई हातले शरिवक्षेप
र दितीय दुई हातले ध्वज धारणगरेको देखिन्छ । यसका
संगप्रत्यंगमा ग्रांखा देखिन्छन् भने पेटमा भैरवमुख पनि
पाइन्छ । यसको लगर्त्तपछि एकजटी, सिहारूढ रक्तवणं बज्ररत्नधारी महाकाल, वज्रक्यालधारी नीलवणं
आलीढासनस्थित महाकाल, कुमकुमवणं चक्रपाशधारी
आलीढासनस्थित महाकाल, वीणाराज, खड्गराज, चैत्यराज,
ध्वजराज, हयग्रीव, नीलवणं आलीढासनस्थित विश्वबज्ञघण्टधारी महाकाल, मञ्जुश्री, षडक्षरी र बज्रपाणि ग्राए।

पश्चिमपट्टिको भित्तामा बज्जकीलभैरव, बज्देहक (शान्तकोधगण चक्र आदि), बज्जयोगिनी, समन्तभद्र तथागत, द्विभुज शम्बर, मैत्नेय, शाक्यमुनि, दीपंकर तथा पद्मपाणि र बज्जपाणिका बीचमा समिताभ छन्।

उत्तरपट्टिको भित्तामा त्रिकुलनाथ, गुरु धाक्पो, सिंहमुखी, पद्मसंभव, चौङखापा, उष्णीषविजय, ग्रपरिमित तथागत र सप्तलोचनी ताराका चित्र ग्रंकित पाइन्छन् ।

यस क्रममा ती चित्र पिन दर्शकको स्रांखाबाट छुट्तैनन् जुन भित्तीचित्र गुम्बाको जीर्णोद्वार भएका समय-भन्दा पिछ स्र कित गराइएका छन् । यस्ता नवीन चित्र गुम्बाको दक्षिणी भागमा देखिन्छन् । यी नवीन भए तापित यिनको निर्माण प्राचीन शैलीमा भएको छ । स्रत: चटक्क माया मार्न हुने पिन छैनन् ।

यिनको क्रममा सवभन्दा पहिले ग्रध्यदिवी, उभिएको गाडक्षरी, अमिताभ, बज्जपाणि, रत्नपाणि, ध्यानमुद्रामा बज्जसत्व, धूपादेवी, दीपादेवी, षडक्षरी, गन्धादेवी, शक्ति-सहित पद्मसंभव, रसादेवी र श्रन्त्यमा शब्दादेवीका चित्र ग्रंकित छन्।

## (११) खानीगाउंका चैत्य, द्वार र गुम्बाहरू

छांदुलगुम्बाबाट दक्षिणपिष्चम करीव एक कोश बाटो उकालो गएपछि एउटा गाउँ ग्राउंछ जसको नाम खानीगाउं हो । यहां कुनै जमानामा फलाम र तामाको खानी भएको हुंदा मानिसले यसलाई खानीगाउं नामकरण गरे होलान् । तर हामीले भने यसको ग्रथं ग्रकें अर्थमा गरेका छौं । यहां घेरै गुम्बा भएको हुंदा हामी पनि गुम्बाको खानी भनेर छोटकरीमा खानीगाउं नै भनों । यो तिब्बती भाषाभाषी मगरहरूको वस्ती हो । खानी-गाउँ समुद्रको सतहबाट ११-१२ हजार फूटको उचाइमा होला । यो गाउं दक्षिणपूर्व फर्केको छ ।

#### (क) ध्येसिग्ये गुम्बा

खानीगाउंको पुछारमा पुग्ने बेलामा तेछों बाटो ग्राउंछ । यसै बाटाको छेउमा बाटाभन्दा माथि एउटा गुम्बा छ जसको नाम ध्येसिग्ये गुम्बा हो । यो गुम्बा बास्तवमा भन्ने हो भने गुम्बा नभएर चैत्यको समूह हो । ग्रतः यसलाई ध्येसिग्येचैत्य भन्न्यु नै उपयुक्त हुनेछ । यसमा भएका चैत्यको समूह एउटा लामो घरमा स्थापित गरिएको भए पनि बाटामा हिंड्ने मानिसले चैत्यका शिखर भागको दशँन झ्यालैबाट च्याएर गर्ने सक्तछ। चैत्य राखिएको घर उत्तरदक्षिण लमाइमा छ। जसको भित्रीभागमा ७२ फूट लम्बाइ र ४१ फूट चौडाइ भएको ठाउं ढाकेर लहरे ग्राठ चैत्य स्थापित गरिएका छन्। यसैको ग्रकों भागमा मानिस भेला भएर पूजापाठ गर्ने ठाउं बनाइएको छ। पूजाकोठाको लम्बाइ ३५ फूट छ भने चौडाइ ६ फूटमात्र छ। यस चैत्य समूहको घरका भित्तामा ग्रनेक बौद्ध देवदेवीका चित्र पनि ग्रकित गरिएका छन्। यसको शैली प्राचीन भए पनि निर्माणकाल दुई दशकभन्दा बढी भएको छैन भन्ने ग्रनुमान गर्ने सहजै सिकन्छ।

भित्तामा ग्रंकित गरिएका चित्रमा पूर्वतर्फ सबभन्दा पहिले श्वेतताराको चित्र देखिन्छ । त्यसपछि ऋमशः प्रज्ञापारिमता पनि दृष्टिगोचर हुन्छ । जसलाई पीतवर्णा चतुर्भजसहित पर्यं कासनमा राखेर प्रथम दुई भुजा समाधिमुद्रामा देखाइएका छन् भने द्वितीय दुई भुजामा बज्र र पुस्तक धारण गराएको पाइन्छ। त्यसपछि ज्ञानडाकिनीको चित्र देखिन्छ। त्यसको लगत्तैपछि पीतवर्णा वसुन्धराको रूप ग्रंकित छ। यसका हातमा नकुल र रत्नमञ्जरी धारण गराएर वरदमुद्रामा देखाइएको छ। यो द्विभुजयुक्त वसुन्धराको चित्र निकैलालित्यपूर्ण देखिन्छ । यसका साथमा समान आकारका उर्ग्येननोर्ला (कुवेर) पनि देखिन्छन् । त्यसपिछ पुनः भ्राउंछ एक प्रकारको कुत्रेर । जसको वर्ण नीलो र म्रालीढासनस्थित कपालपात्र एवं नकुलधारी देखिन्छ । कुवेरको पटल सिद्धिनासाथ ध्वजराज, चैत्यराज, खड्गराज र वीणाराज आउंछन् । तर यी चारै चित्र छानाबाट हिउं पग्लेर त्यस ठाउंमा पानी चुहेकाले नष्टप्रायः देखिन्छन् ।

पूर्वी भित्ताको क्रम समाप्त गरेर दक्षिणतर्फ गए सर्वप्रथम शक्तिसहित समन्तभद्र देखिनेछन् । यसपछि क्रमणः भैषज्यराज तथागत, शक्तिसहित द्विभुज शम्बर, बज्जयोगिनी, षड्भुज महाकाल, सिहमुखी र उग्येननोली प्रथीत् कुवेर पाउंछौं ।

यसै प्रकार पश्चिमतर्फ एकादश लोकेश्वर, पद्मरिश्म अपरिमित तथागत, शक्तिसहित पद्मसंभव, षडक्षरी र अमिताभ तथागतका चित्र दृष्टिगोचर हुन्छत् भने उत्तरतर्फ बज्रधर, गुरु धाक्षी, पद्मसंभव, सिंहमुखी र अन्त्यमा मणिमहाकालको चित्र पनि श्राउंछ । 💥

### (ख) छ्युं जुङपाल द्वार

खानीगाउंमा गुम्बाको संख्या निकै छ भन्ने कुरा हामीले पहिलेने भनिसकेका छौ । यस गाउंसा एउटै नामका चार गुम्बा छन् । ती सबैको नाम छ्युंजुङपाल-गुम्बा हो । गुम्बामा पुग्नेभन्दा पहिले एउटा भव्य द्वार बनाइएको छ त्यसको पनि नाम छ्युंजुङपाल नै हो । तर माथि भनिए झैं यो गुम्बा नभएरद्वारहो । जसलाई यहांका जनता कंगनी पनि भन्दछन् । यो कंगनी बाहिर-बाट हेर्दा जित भव्य छ त्यसभन्दा अधिक सुन्दर भित्र भ्रांकित गरिएका चित्र छन् ।

द्वारको पूर्वी भित्तामा ग्रक्षोभ्य, रत्नसंभव र चैत्यराज छन् भने दक्षिणतिर अमिताभ, श्रमोघसिद्धि र ध्वजराजका रंगीन चित्र पाइन्छन् ।

हेर्दै जांदा पश्चिमितरको भित्तामा दीपंकर, शाक्यमुनि र वीणाराज छन् । त्यसै गरी मैत्रेय, वैरोचन र खड्गराज उत्तरतर्फ देखिन्छन् ।

यिनको कमपछि द्वारको माथिल्लो भागमा मञ्जुश्री, षडक्षरी, बज्रपाणि, आर्यतारा र सिंहनादलोकेश्वर देखिन्छन्। जसलाई सिंहको साटो बज्जामलकमा राज गराई खड्ग र खट्वांग हातमा धारण गराएको देखिन्छ। त्यसको साथै बायां हातमा नकुल पनि दृष्टिगोचर हुन्छ। यसभन्दा पर कमशः प्रपरिमित, ज्ञानडािकनी, पद्यसंभव र अन्त्यमा बज्जसत्वमण्डल पनि देखिन्छ। यो द्वार गाउंको सिह्नानमा छ।

## (ग) पहिलो छयुं जुङपाल गुम्वा

खानी गाउंभन्दा करीब ग्राधा कोश उकालो गएपछि पूर्व फर्नेको दुइतले गुम्बा ग्राउंछ । यसको नाम पनि छर्पुंजुङपाल गुम्बा हो । त्यसै कारण यसलाई हामीले पहिलो छर्युंजुङपाल गुम्बा भन्यो ।

यस गुम्बाभित्र नापेर हेरे पूर्वपश्चिम लङ १३ फूट र उत्तरदक्षिण लङ ६ फूट मात्र छ । यसको निर्माण एक शताब्दीग्रघि भएको ग्रनुमान हुन्छ । यसमा राखिएका मूर्तिमध्ये केही गुम्बाका समसामयिक र केही पछि थपिएका देखिन्छन् । गुम्बाका समसामायिक मूर्तिमा २७ इन्ब धालो र १७ इन्च चौडाइ भएको बजासनस्थित गुरु पद्मसंभवको मूर्ति सर्वप्रथम दृष्टिगोचर हुन्छ । यो माटाको भए पनि निकै भव्य छ । उसै समयका माटाका मूर्तिमा आलीढासनस्थित गुरु धाक्पोको पालो ग्राउंछ । त्यसपछि भने १५ इन्च उचाइ र ६ इन्च चौडाइ भएको पित्तलका पाताद्वारा निर्मित प्रभामण्डलसहितको ग्रीमताभकौ पूर्ति पाउछ । जसका छेउमा धातुमा सुनको जलप लगाइएको बाह्र इन्च उचाइ र सात इन्च चौडाइ भएको पद्मसंभव पनि देखिन्छ । त्यसपछि उस्तै जलप भएको धातुको बज्जयोगिनीको मूर्ति पनि छ जसको उचाइ १३ इन्च र चौडाइ ८ इन्च छ । त्यस्तै खालको एघार इन्च उचाइ र छ इन्च चौडाइ भएको बज्रधर, त्यतिनै नापको उस्तै धातुको बज्रगुरु र बज्रसत्व छन् भने पौने सात इन्च उचाइ र चार इन्च चौडाइ भएको मैत्रेय पनि यहां छन् । यी सबै गुम्बाका समसामयिक छन् ।

यसबाहेक पनि यहां अनेक सुन्दर मूर्तिहरू छन् तर ती केही दशकपहिले मात्र निर्मित गरिएका हुन् । तिनमा घातुमा सुनको जलप लगाएक मूर्तिको कुरा गरौं । हेर्दे जांदा षडक्षरी लोकेश्वर देखिन्छ जसको उचाइ ६ इन्च र चौडाइ ५ इन्च छ । त्यसभन्दा सानो ग्रर्थात् ६ इन्च उचाइ र तीन इन्च चौडाइ भएको अपरिमितको मूर्ति पनि हामी पाउंछौ । यस कालको घातुमूर्तिमा साढेतीन इन्च उचाइ र दुई इन्च चौडाइ भएको षडक्षरीको मूर्ति पनि त्यहीं देखिन्छ । यसबाहेक यिनैका समसामयिक माटाका मूर्ति पनि त्यहाँ देखिन्छन् । जस्तो १६ इन्च उचाइ र ६ इन्च चौडाइ भएको अपरिमित, १२ इन्च उचाइ र ६—। इन्च चौडाइ भएको अर्को अपरिमित र चौछ इन्च उचाइ र आठ इन्च चौडाइ भएको आयंताराको मूर्ति ।

गुम्बामा सजाइएका मूर्तिबाहेक यहां भित्तीचित्र पित देखि न्छन्। तर ती सब गुम्बा बनेको समयभन्दा निक पिछका प्रतीत हुन्छन्। भित्तीचित्र पिछल्लो कालका भए पित सुन्दर छन्। गुम्बाको भित्तामा हेर्दे गए उत्तरतर्फ दीपंकर, शाक्य मुनि, मैत्रेय, अमोधसिद्धि, गुरु धाक्पो, पद्मसंभव र सिहंमुखी छन् भने पूर्वतर्फ मणि महाकाल, उर्ध्यननोर्ला (एक प्रकारका कुवेर), ज्ञानडाकिनी र आर्यतारा छन्।

चित्रको क्रम दक्षिणी भित्तामा पनि देखिन्छ। यसमा

सबभन्दा पहिले आउंछ पेमात्येपार छेपामे अर्थात् पद्मरिक्षम र अपिरिमिता । यसलाई लिलितासनमा राखेर सिक्तसिहित बज्जलशधारी, रक्तवणा देखाइएको छ भने शक्तिको वर्ण कुमकुम र ध्वजकलशधारिणी अंकित गरिएको देखिन्छ।त्यसपछि भने क्रमशः सहस्रभुज लोकेश्वर, षडज्ञरी, वैरोचन, ग्रक्ष्योभ्य, रत्नसभव र ग्रन्त्यमा ग्रमिताभको चित्र ग्रंकित देखिन्छ।

गुम्बामा भएका जित धातुमूर्तिको महिले यहां चर्चा गरियो ती सदाकाल यहां राखिदैनन् । त्यसको कारणमा भिनन्छ ग्राजकल मूर्तिचोरीको जगजगी यहां पिन फैलिएको छ जसमा डरले लामाले ग्राप्नु सुरक्षामा राख्तछन् र विशेष पूजापाठको समय यहां ल्यांउछन् । महिले पिन त्यसँ गरिएको हो।

प्रवेशद्वारको बार्यांपिट्ट पांच फूट ग्रम्लो माने (चैत्य) देखिन्छ भने शिरोभागमा बीणाराज, खड्गराज, ध्वजराज र चैत्यराज चित्र ग्रैंकित गरिएका पाउंछौं। ग्रतः यसलाई सुन्दर गुम्बा भन्नैपर्छ।

### (घ) दोश्रो छचु जुङ्गपाल गुम्बा

पहिलो गुम्बाको हाराहारी ग्रलि पर पूर्व फर्केको दुईतले घर देखिन्छ। यो वास्तवमा घर नभएर खानी-गाउंको दोस्रो गुम्बा हो। यसको नाम पिन छचुङजुङपाल गुम्बा हो। यसको निर्माणकाल पिन पहिलाक समसामियक छ। भनाइको तात्पर्य हो एक शताब्दीको। गुम्बाका भित्रो भागको नाप पूर्वपश्चिम लङ १६ फूट र उत्तर-दक्षिण लङ १४ फूट छ।

गुम्बाको भिली भागमा अनेक मूर्ति सजाइएका छन्।
तिनमा केही मूर्ति गुम्बाका समसामियिक छन् भने केही
पिछल्ला कालका पिन देखिन्छन् । यिनमा एउटा मूर्नि धातुको देखिन्छ र अरू सबै माटाका । सबभन्दा पहिले गुम्बाका
समसामियक माटाका मूर्तिक चर्चा गरौं। यसमा सबभन्दा
पिहले बजासनस्थित पद् मसंभवको मूर्ति देखिन्छ । जसको
उचाइ ३८ इञ्च र चौडाइ ३० इञ्च छ । त्यसपिछ
भूस्पर्भमुद्रामा शाक्यमुनिको मूर्ति छ। यसको उचाइ ४०
इञ्च छ भने चौडाइ ३४ इंच पाइन्छ । शाक्यमुनिको
लगत्तैपिछ ४३ इञ्च उचाइ र ३६ इञ्च चौडाइ
भएको ललितासनस्थित महाकालको भव्यमूर्ति श्रद्धालुजनलाई दर्शन दिन प्रस्तुत हुन्छ ।

यी मूर्ति गुम्बाका समसामयिक छन् भने त्यसभन्दा पिछका माटाका मूर्ति पनि कम छैनन् । उदाहरणका लागि त्यहां रहेका एउटै नापका मैत्रेय र पदम्सभव-लाई लिन सिकन्छ । जसको उचाइ १६ इञ्च र चौडाइ १२ इञ्च छ । त्यसपछि आउंछ १३ इञ्च ग्रग्लो र ७ इञ्च चौडाइ भएको अपरिमितको धातुमूर्ति । यस गुम्बामा भएको यो एकमात्र धातुमूर्ति हो। धातुमूर्तिपछि पुनः माटाका मूर्तिक पालो आउंछ । यिनमा ६ इञ्च उचाइ र ३½ इञ्च चौडाइ भएको मैत्रेय तथा अन्त्यमा २२ इञ्च उचाइ र १२ इञ्च चौडाइ भएको आर्यताराको मूर्ति पाइन्छ ।

यस गुम्बामा मूर्ति जित सुन्दर छन् त्यसभन्दा अधिक सुन्दर भित्तीचित्र देखिन्छन् । सबभन्दा पहिले पूर्वभित्ताक कुरा गरीं। यसमा बज्जसत्व र समन्तभद्र छन् भने पश्चिमतफं दीपंकर, शाक्यमुनि, मैत्नेय, वैरोचन, धमंचकमञ्जुश्री, षडक्षरी,बज्जपाणि, अक्षोभ्य, रत्नसंभव, अभिताभ र अमोधसिद्धि देखिन्छन् । त्यस्तै उत्तरितिरको भित्तामा पद्मसंभव, ग्यालवाकर्मापा र अन्त्यमा अपरि-मितको चित्र पाइन्छ ।

## (ङ) तेस्रो छयुं जुङपाल गुम्बा

दोस्रो गुम्बाभन्दा केही दूरीमा अर्को गुम्बा छ । यो पनि छयु जुङपाल गुम्बा नै हो। यसलाई पनि दोस्रो गुम्बाक समसामयिक भन्नुपर्छ। भनाइको तात्पर्य एक शताब्दी पुरानो। यसको द्वार पूर्वाभिमुख छ भने दुई तलामाथि उठेको पाइन्छ। गुम्बाका भित्रो भागको नाप लिएर हेरे पूर्वपश्चिम लङ २२ फुट र उत्तर-दक्षिण लङ १८ फुट ४ इन्च देखिन्छ। यसमा गुम्बाका समसामयिक माटाका मूर्ति स्थापित गरिएका छन्।

मूर्तिको गणनामा सबभन्दा पहिले बजासनस्थित
मैत्रेयकै कुरा लिऊं। यसको उचाइ ७२ इञ्च छ भने चौडाइ
४८ इञ्च छ । यसका अगलबगलमा बोधिसत्वका
दुई मूर्ति उभ्याइएका छन् जसको उचाइ ३८ इञ्च र
चौडाइ १० इञ्च छ। बोधिसत्वपिछ दीपंकर देखिन्छ।
यसलाई बजासनमा अवस्थित गराइएको छ। जसको
उचाइ ४२ इञ्च र चौडाइ ३० इञ्च छ। त्यसपिछ
बजासनमा अवस्थित पद्संभव छ जसको उचाइ ४६
इञ्च र चौडाइ ३३ इञ्च देखिन्छ। यसै क्रममा हेर्दे

जांदा शक्तिसहित गुरु धाक्षो आउंछ । जसको उचाइ २५ इञ्च र चौडाइ १७ इञ्च देखिन्छ । २२ इञ्च उचाइ र १४ इञ्च चौडाइ भएका भूस्पर्शमुद्रामा शाक्यमुनि बुद्ध र अठार इञ्च उचाइ र दश इञ्च चौडाइ भएको आयंताराको मूर्ति पनि त्यहीं पाइन्छन् ।

यस गुम्बामा श्रंकित गरिएका भित्तीचित्र पिन मूर्तिभन्दा कम राम्रा छैनन् । उत्तरितरको भित्तामा सर्वप्रथम पद्मासनमा बसेर धर्मचक्रचिह्नसहित व्याख्यान मुद्रामा असंगबोधिसत्व द्षिटगोचर हुन्छन् भने त्यसपिछ अपरिमित, मिलारेपा, पद्मसंभव, सिंहमुखि, समन्तमद्र, बज्ञासनस्थित द्विभुज शम्बर, बज्जहेरूक देखिन्छन् ।

यसैप्रकार पूर्वतर्फ मञ्जुश्री, षडक्षरी, बज्रपाणि, अध्यदिवी, पाद्यादेवी, पुष्पादेवी, धूपादेवी, आर्यतारा, दीपादेवी, शब्दादेवी, बज्जकपालधारी, नीलवर्ण द्विभुज महाकाल, खट्वांग कपालधारी पीतवर्ण महाकाल, ध्वजपुष्पधारी रक्तवर्ण महाकाल र विश्वबज्जकपालधारी हरितवर्ण महाकाल छन् भने दक्षिणतिरको भित्तामा बज्जकगलीधारी नीलवर्ण महाकाल, ज्ञानडाकिनी, शक्ति-सहित सहस्रभुज लोकेश्वर, पद्मरिंम अपरिमित पद्म-संभव, षडक्षरी र अन्त्यमा बज्जपाणि र षडक्षरीको बीचमा अभिताभको चित्र ग्रांकित पाउंछौ ।

## (च) चौथो छयुं जुङपाल गुम्बा

खानीगाउंको सबभन्दा माथि रहेको पनि छयुंजुङ-पाल गुम्बान भनिन्छ । यो खानीगाउंको चौथो गुम्बा हो । पूर्वमुख भएको घरको तेस्रो तलामा रहेको यस गुम्बाका लामा दार्वासिङ मगर हुन् र यो उनैको निजी गुम्बा हो । यसमा हाल निर्माण गरिएका माटाका तीन मूर्ति स्थापित गरिएका छन् तिनको कम यस प्रकार छ।

सबभन्दा पहिले १८ इञ्च श्रग्लो र १३ इञ्च चौंडाइ भएको षडक्षरी लोकेश्वरको मूर्ति राखिएको छ र त्यसपछि त्यति नै नापको ग्रमिताभ र ग्रन्त्यमा समाननापको बज्जासनस्थित पदमसंभवको मूर्ति पनि देखिन्छ।

यस गुम्बामा मूर्तिबाहेक भित्तीचित्र पनि देखिन्छन् तर तिनको निर्माण अझ समाप्त भएको छैन । यस गुम्बाका लामा स्वयं कलाकार भएको हुंदा उनी स्वयं चित्र-हरूको ग्रंकन गर्दछन्। यस गुम्वाभित्र कलाकार लामा दार्वासिङले ग्रंकित गरेका भित्तीचित्र यस प्रकार छन्।

उत्तरतर्फको भित्तामा पद्मपाणि र बज्जपाणिका बीचमा ग्रमिताभ बुद्ध, गुरुछोकेदोर्जे संभवतः पद्मरिश्म ग्रपरिमित, षडक्षरी लोकेश्वर, एउटा हातमा क्रांवपात्र लिएकी श्वेतवर्णा डाकिनी जस्ती स्त्रीरूप उग्येननोर्ला (कुवेर), सप्तलोचनी तारा, ग्रपरिमित र उच्जीष विजय छन् भने पूवतर्फ थोवोतोप्छ ग्रर्थात् बज्ज-पात्रधारी कोधरूपी महाकाल, ताँदेन ग्रर्थात् खट्वांग कपा-लधारी रक्तवर्ण हयग्रीव महाकाल, उग्येननोर्ला (कुवेर), ग्रायेतारा, वीणाराज, खड्गराज, चैत्यराज र ध्वजराजका चित्र ग्रंकित छन्।

त्यसै प्रकार दक्षिणतर्फको भित्तामा ज्ञानडाकिनी, सहस्रभुज लोकेश्वर, छेदोह्यायुन्कुन्ध्वी अर्थात् कलश र ध्वजधारी शक्तिसहित अपरिमित पद्मसंभव, छेदोपेमाग्यात्पो छ जसका हातमा बज्ज र कलश देखिन्छ । यसको वर्ण रक्त छ भने शक्तिको वर्ण ताम्रछ । कलश र ध्वजा पनि यसमा समाविष्ट छन् । त्यसपछि अन्त्यमा भूस्पर्श-मुदामा शाक्यमुनि देखिन्छन्।

गुम्बाको छतमा प्रकाशका लागि एउटा प्वाल छेडिएको छ र त्यसका तीनैतिर भित्तीचित्र ग्रंकित छन् । जस्तै पूर्वबाहेक दक्षिणमा ग्रमिताभ, पश्चिममा षडक्षरी, उत्तरमा पद्मसंभव देखिन्छन् । दलिनको माथिल्लो भागमा बज्ज-सत्वमण्डल ग्रंकित छन् ।

यसवाट यो अनुमान गर्न सिकन्छ यस क्षेत्रमा श्रहिले पिन प्राचीनपद्धितका चित्रमात्र पाइंदैनन् बरु त्यस परंपराका कलाकार पिन जीवित छन् । यदि यस्ता कुशल कलाकारले श्रलिकित पिन टेबा पाए भने हाम्रो नाक धक्षै टाडो पार्न सक्तछन् । यस्ता कुशल कलाकार यस क्षेत्रमा श्रष्ठ पिन होलान् तिनको लेखो भएको छैन । त्यसमा नेपाली समाजको ध्यान जानु श्रावश्यक छ ।

## (१३) बैजुबाराका द्वार, चैत्य र गुम्बा

खानीगाउंबाट ३ कोश पश्चिम श्रर्थात् डोल्पोको सदरमुकाम दूनेबाट ६ कोश उत्तरपूर्वमा एउटा गाउंछ जसलाई बैजुबारा भन्दछन् । यहां एउटै नामको दुई गाउं छन् ।

एउटा खोल्साको पूर्वी भागमा र अर्को खोल्साको पश्चिमी भागमा । यो पनि तिब्बतीभाषाभाषी मगरजातिको बस्ती हो । यहां केही घर भोटेका छन् । ती पछि आएर बसेका हुन् ।

## (क) बैजुबारा द्वार

बैजुवारागाउंको पश्चिमी भागमा गाउंको पुछारमा दुई द्वार छन्। यिनमा एउट नयां र एउटा पुरानो। पहिले नयां द्वारको कुरा गरौं। यसमा भ्रनेक देवदेवीका चित्र ग्रंकित गरिएका छन् । यिनलाई झट्ट हेर्दा बौंद्ध धर्मका देवदेवी जस्ता प्रतीत हुन्छन्। तर ती बौद्धदेवदेवीका होइनन् । यसमा श्रंकित गरिएमा चित्रमा एउटा ग्राचार्यले हातमा घण्टी लिएर उत्तानो पारेर बजाउन लागेको दृश्य निकै रमाइलो लाग्छ । यसमा यस्ता अपरिचित ग्रनेक चित्र ग्राउंछन्। यी सबै चित्र पानीरंगद्वारा निर्मित गरिएका छन्। पानीरंग स्थानीय जरीबूटीद्वारा निर्मित गरिएको हो अथवा बाहिरबाट ल्याइएको म्राधुनिक रंग हो त्यो तत्काल छुट्याउन संभव छैन् । यदि स्थानीय रंग यो हो भने यसलाई चमत्कार मान्नैपर्छ । स्थानीय जनताका भनाइग्रनुसार यो रंग यहीं तयार गरिएको हो। द्वारको निर्माण हत्लसालै भएको हुंदा यसमा ऋंकित गरिएका प्रायः सबै चित्र अविकल छन्। यसभन्दा म्रलि तल अको पुरानो द्वार छ जसमा ग्रंकित गरिएका चित्र पनि बौद्धदेवदेवीका नभएर अरूनै देवदेवीका छन् । तर ती हिन्दूदेवदेवी पनि होइनन् ।

## (ख) बैजुबाराका चैत्य

बैजुबारागाउंका वरिपरि निकै चैत्यहरू देखिन्छन्
तिनमा एउटा चैत्यकै कुरा गरों। यो चैत्य बैजुबारा
गाउंको पूर्वीभागबाट पिश्चमीभागमा जांटा एउटा
कोप्चो पार गरेर डांडामा पुगेपिछ देखिन्छ । चैत्य भएको
ठाउं डांडाको नाकमा पर्दछ। यहां लहरै चैत्य देखिन्छन्।
यो चैत्य बाटाका बीचमा पर्ने हुंदा धार्मिक परंपराग्रनुसार
पिक्तमा गर्नेपर्दछ। यस्तो परिक्रमा चैत्यलाई दाहिने
पारेर गरिन्छ। किन्तु यहांका जनता यसलाई बायांबाट
परिक्रमा गर्नेछन्। हाभीले जानेको परंपरामा विलकुलै
उत्टो परिक्रमा यहां हुन्छ। चैत्यमा ग्रनेक देवदेवीका
चित्र ढुंगामा कपेर सजाइएका पाइन्छन्। तिनमा विभिन्न
रंगको पनि प्रयोग भएको हुंदा दर्शकलाई ग्राकर्षण हुनु
स्वाभाविक हो। तर यी देवदेवी बौद्धदेवदेवी होइनन्।

चित्रका साथसाथै ढुंगाका पाटीमा मन्त्र पनि अंकित गरिएको पाइन्छ। यिनमा पनि चित्र जस्तै रंगको प्रयोग भएको देखिन्छ। जसबाट त्यहां लेखिएका अक्षर पढ्न कुनै किन हुंदैन। यसमा प्रयोग गरिएको लिपि तिब्बती छ। बौद्धपरंपराका जित पनि तिब्बती शैलीका चैत्य पाइन्छन् तिनमा "ऊँ मणि पद्मे हूं" मन्त्र लेखिएको हुन्छ। तर यहां भने त्यो मन्त्र लेखिएको पाइदैन। बरु त्यसको साटो "ऊँ मित्रमुये साले दु" भन्ने वाक्य अंकित पाइन्छ। यस बाटामा रहेका चैत्यका छेउमा आइपुगेपिछ यहांका जनता "ऊँ मित्रमुये साले दु" भन्दै चैत्यलाई वामावर्त परिक्रमा गर्दछन्। यिनै यहांका चैत्य हुन्।

## (ग) भालेगुम्बा

बैजुबारा गाउंका सिह्नानमा चार गुम्बा छन् तिनमा भालेगुम्बा एक हो। अरू तीन गुम्बाको द्वार हिउंदमा बन्द रहन्छ। भालेगुम्बामा भने बाह्रमास द्वार खुला रहन्छ। पूर्वतिर द्वार भएको यस गुम्बाका वरिपरि देवदार र धूपीको जंगल छ। पहाडको माथिल्लो भागको बिलकुलै काखमा भएको हुंदायो गुम्बा निकैरा स्रो भौगोलिक स्थितिमा अवस्थित छ। गुम्बाको भित्री भागको नाप लिएर हेरे पूर्वपश्चिम लङ २६ फूट छ भने उत्तरदक्षिण लङ २३ फूट १० इन्च देखिन्छ।

गुम्बाभित्र प्रवेश गर्नासाथ ढोकातिरको भागलाई छोडेर कोठाको तीनैतिर वैदिका खडा गरिएको पाइन्छ जसमा लहरै मिलाएर देवदेवीको मूर्ति राखिएका पाइन्छन् । देवदेवीका मूर्तिभन्दा पछाडिको भित्तामा रंगीबिरंगी भित्तिचित्र ग्रंकित गरिएका छन् । जसमा देवदेवी र विभिन्न आचार्यका चित्र पाइन्छन् । कोटामा कहीं तिब्बती शैलीका बाजागाजा राखिएका देखिन्छन् भने त्यहीं भित्तामा टाँसेर बनाइएको दराजमा पुस्तकका ठेली पनि सजाएर राखिएको पाइन्छ । बाजामा मानिसको नलीहाड र तिघ्राका हाडबाट निर्माण गरिएका वस्तु पनि संमिलित छन्। जसलाई फेंदटुप्पो दुवैतिर चांदीले मोहोरेर बनाइएको छ। यस्तो बाजा स्वास्नीमानिसका हाडको उत्तम मानिन्छ । यहाँ भएका वस्तुको साधारण निरीक्षणपिक नै यस गुम्बाको निर्माण आजभन्दा दुई शताब्दी अघि भएको होला भन्ने अनुमान गर्न कुनै कठिन पर्दैन। लामाका परिवारको उक्तिबाट पनि यसमा समर्थन मिल्छ । गुम्बाको छिडीतलामा देवता छन् भने यसभन्दा माथिल्लो तलामा लामाको निवास छा

अन्य कुराको सिहावलोकनपिछ गुम्बाको अन्तिम भागमा पुगे मूर्तिहरू सजाएर राखेका देखिन्छन् । यहां जित पिन मूर्ति साखिएका छन् तिनमा अधिकतर ठूला मूर्ति भाटाका छन् । यी सबै गुम्बाकै समसामयिक देखिन्छन् ।

यहां स्थापित गरिएका केही प्रसिद्ध मूर्तिको चर्चा गरीं।
गुम्बाका वेदिकाको मध्य भागमा एउटा भव्य मूर्ति देखिन्छ।
जसलाई सिंहासनमाथि पद्मासनमा राखिएको छ र दाहिने
हात भूस्पर्शमुद्रा र बायां हात अर्धध्यानमुद्रामा छ। मूर्तिको
आकृति हेरेर भतप्रतिभत भाक्यमुनि भन्न मन लाग्छ। तर
यिनको नाम तिब्बतीमा भाक्यभुवा संस्कृतमा भाक्यमुनि
नभएर बोन्पाशेराब हुन्। यो पनि तिब्बती नाम नै हो। भनाइको
तात्पर्य हो बौद्धदेवता होइनन्। यस मूर्तिका छेउमा सारिपुत्त
र महामौद्गल्यायन जस्तै दुई व्यक्ति उभिएका छन्। जसको
मुख एउटाको रातो र अकिको हरियो छ। यिनको पनि नाम
अरू नै छ। अर्थात् सारिपुत्त र महामौद्गल्यायन होइनन्।

हेर्दे जांदा आर्यतारा नभएर अर्के देवी झ्यामोडोल्मा हुन्। यस प्रकार हेरुक जस्तो देवता आए भने ती हेरुक नभएर बौद्ध धर्मका देवता हेरुकभन्दा भिन्न अर्के धर्मका वाल्से हुन पुग्छन्। चोङखापाको मूर्ति पाए भनेर खुशी भएमा नामपार-ग्याल्वा हुन आउंछन्। यति मात्र होइन यहां सजाएर राखिएका ठेलीका ठेली पुस्तक पनि बौद्धधर्मका ग्रन्थ नभएर अर्के धर्मका ग्रन्थ हुन आउंछन्।

## (घ)डोल्पाको धार्मिक परम्परा र बोनधर्म ।

यस परिस्थितिमा यो गुम्बा बौद्ध पीठ नभएर अर्के धर्मको पीठ हो भन्ने अनुमान सहजै गर्न सिकन्छ । वास्तवमा भन्ने हो भने यो गुम्बा बोनधर्मावलम्बीको हो । बोनधर्मलाई बुझ्न यस क्षेत्रको धार्मिक परंपरा बुझ्नु आवश्यक छ । अतः त्यसको केही चर्चा यहां गर्नु आवश्यक होला ।

डोप्लो जिल्लाको प्रायः समस्त बुद्धधर्मको प्रभाव छरिएको भए पनि उत्तरी भागमा अरू बढी प्रभाव छ। भोटे र मगर यसका अनुयायी छन्। तर सामान्य प्रभाव भने सबै जातिमा परेको छ।

तल्लो भेगका बाहुन छेत्री आदिमा हिन्दूधर्मको प्रभाव छ र यही धर्म मान्दछन् पनि । तर हिन्दूधर्मको कट्टरभावना यहां पाइँदैन । यसबाहेक प्रायः सबै धर्मावलम्बीहरू भूतप्रेतमा पनि विश्वास राष्ट्राछन्। साथै मण्डा, मष्टा र पुत्रादेउ जस्ता स्थानीय देवतामा पनि विश्वास जमेको पाइन्छ। यस क्षेत्रका जनता धर्मभीरु तः छँदैछन् त्यसमा अन्धविश्वास पनि अधिक मात्रामा देखिन्छ। यहां कुनै रोग पनि धामीक्षांको अथवा लामाले झारफुक नगरी निको हुन्छ भन्ने मानिदैन। हरेक क्षेत्रमा यिनको प्रभाव छ। यहांसम्म भनौं कुकुर मरे पनि मानिसको जस्तै काजित्रया हुन्छ।

यसबाहेक पनि यहां एउटा अर्को धर्म छ जसलाई बोनधर्म भनिन्छ। बोनधर्म तिब्बतमा बौद्धधर्मले ईसाको सातौ शताब्दी-को मध्यतिर सम्राट् स्रोङचङ्काम्पोबाट राज्याश्रय पायो। त्यसै समयदेखि बोनधर्म आफ्नो उत्कर्षबाट अस्ताचलित र लाग्यो। अब बोनधर्म तिब्बतमा छैन भने पनि हुन्छ। त्यसै समयदेखि नेपालको यस क्षेत्रमा शरण लिएर बसेको बोनधर्म आज पनि जीवित अवस्थामा यसको अस्तित्व यहां पाउंछौ । यस धर्मका अनुयायीहरू डोल्पो जिल्लाको छार्का, बैजुबारा, रिग्मा र पुग्मा आदि ठाउंमा प्रशस्त छन्।

बुद्धधर्मका शाक्यमुनि बुद्ध जस्तै यस धर्मका मान्यता प्राप्त आचार्य बौन्पाशिराब हुन् । बोनधर्मावलबीलाई बोन्पो वा बोन्पा भनिन्छ। कतै कतै बोनधर्मलाई पोनधर्म भनेको पनि सुनिन्छ। यो उच्चारणभेद हुन् सक्तछ। बोनधर्ममा तिब्बती बौद्धधर्ममा जिपने मन्त्र "ऊँ मणिपद्यो हुँ" जस्तै मन्त्रलाई "ऊँ मत्रिमुये साले दु" भनिन्छ। यिनका धार्मिक पीठमा परित्रमा गदी दक्षिणावर्त नभई वासावर्त हुन्छ। घण्टी बजाउंदा उत्तानो पारेर बजाइन्छ। यहांसम्म भनौ पुराजा पत्रदार हस्तिलिखत ग्रन्थका पाना पल्टाउंदा सामनेतिर सुल्टो नराखे पिछिल्तिर उल्टो राखिन्छ । भनाइको तारपर्य हो बौद्धधर्मसित दांजोमा बिलकुलै उल्टा देखिन्छ। यसधर्मका देवता, मठ, साहित्य आदि अनेक कुरा अन्वेषणीय छन्। अक बोनधर्मा-

nagrafisme en deller i en lega film en filme en gregoriet en वलम्बीको संख्याः तीव्रगतिले कम हुंदैछः अतः किहान्हरूले ध्यान शीधः आकर्षित हुन् नितान्त आवश्यकः देखिन्छः ।ः

## (१४) उपसंहार

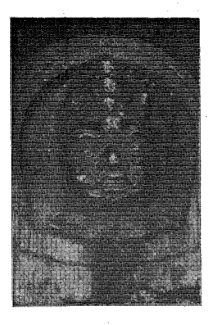
डोल्पों जिल्लाबाट काटमाडौं फर्कदा बाटामा स्कुम, जारकोट, सल्यान र दाङका केही भाग आए। जहां पूर्व अन्वेषण गर्नु समयसाध्य भएत। दाङमा एउटा नवपाषाण-युगीन हित्यार पाइएको थियो जसको प्रकाशन प्राचीन नेपालमा भइसकेको छ ।

अन्त्यमा मलाई डोल्पो जान मौका दिने पुरातत्व विभागका निर्देशक श्री रमेशजंग थापा, मेरा साथमा जाने लिपिविशेषज्ञ श्री हेमराज शाक्य र सूक्ष्मछिवकार श्री तेजरत्न ताम्राकार प्रति कृतज्ञता ज्ञापन गर्दछु। यसबाहेक प्रतिवेदनमा प्रस्तुत गरिएको डोल्पो यात्रासित संबन्ध मानचित्र बनाएर दिने सिनीयर सभेयर श्री हरिमान अमात्यप्रति पनि धन्यवादका साथै कृतज्ञता ज्ञापन गर्दछु।

कारण निर्देशकले त्यहां नपठाएकों भए, श्री हेमराज भाक्यले देवदेवीको सूची बनाउन सहयोग नगरेकों भए र श्री तेजरत्न ताम्राकारले प्रत्येक देवदेवीको छवि लिएर प्रस्तुत नगरेको भए यो प्रतिवेदन यस रूपमा पाठकसमक्ष आउन समर्थ हुने थिएन । यसमा स्थानीय व्यक्तिको सहयोग पनि

अतः यसमाः कुनैः त्रुटिः भएः तीः लेखककाः हुन् रायसकाः श्रेयः जितः माश्रिः उल्लेखः गरिएका व्यक्तिकाः हुन्। कार्यः सफल भएकोमाः साथीहरूलाई युतः हार्दिक बधाइ व्लिकुः।

新田國 美国内部 网络科学 新山



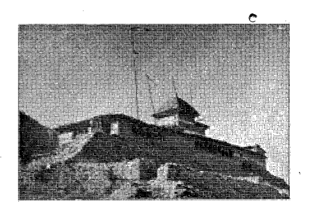
क. भैरवमुख जुम्ला



ग. मैत्नेय बोधिसत्व बडिमालिकामन्दिर जुम्ला



ख. चन्दननाथमन्दिर जुम्ला



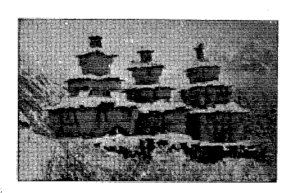
घ. त्रिपुरासुन्दरी मन्दिर कोटगाउँ (तिब्रीकोट), डोल्पा



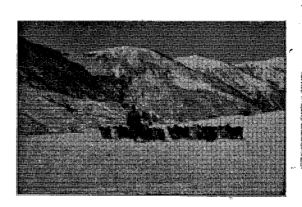
क. राजा विक्रम शाही (राज्यकाल १६०२–१६३१ ई.) 🥕 तिबीकोट डोल्पो



ख. विक्रम शाहीकी रानी सुनकेसरा विषुरासुन्दरी मन्दिर डोल्पो



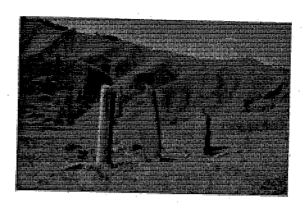
ग. व्रि-चैत्य गुम्बातारा, डोल्पो



घ. हिउँमा भेंडाबाख्राको बथान गुम्बातारा, डोल्पो



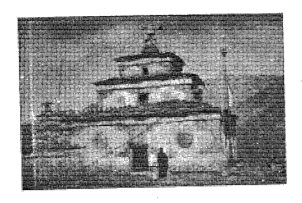
क. भीमसेनमन्दिर गोटीचौर



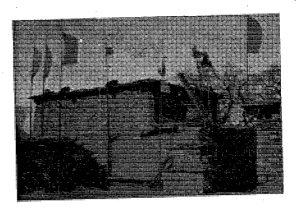
ख. तीन ढुङ्गा, जसले महापाषाण(?)को संकेत गर्छन्। गोटीचौर



ग. भूतको ढुङ्गो (महापाषाण ?) दुने, डोल्पो



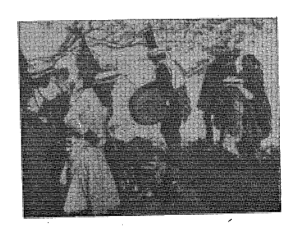
क. रेवा भुम्बागुम्बा (छोर्वेन वा चैत्य) गुम्बातारा, डोल्पो



ख. सामथलिङ गुम्बा, शहरतारा, डोल्पो



ग₀ डोल्पेली सुन्दरीहरू रूपागाउं, डोल्पो



घ. भामे नाच रूपागाउं, डोल्पो



क. शाक्यमुनि बुद्ध धाङसागुम्बां, गुम्बातारा डोल्पो



ग. राजा विक्रम शाहीको सालिक धासाड गुम्बा, गुम्बातारा डोल्पो



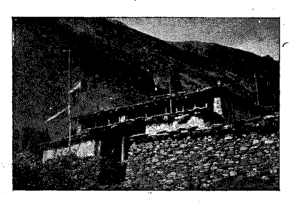
ख. बज्रकील महाकाल, सामथलिङ गुम्बा शहर तारा, डोल्पो



घ भित्तिचित्र छांदुल गुम्बा डोल्पो



क ढूंगामा ग्रंकित ग्रवलोकितेश्वरको रेखाचित्र छांदुल गुम्बा डोल्पो



ग. छांदुल गुम्बा डोल्पो



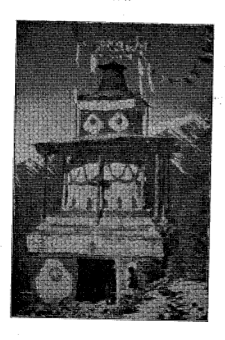
ख ढुंगामा ग्रंकित पद्मसंभवको रेखाचित्र छांदुल गुम्बा डोल्पो



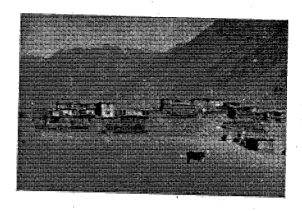
घ. ७९ वर्षीय छांदुल गुम्बाका प्रमुख लामा जसले यस गुम्बामा ४० वर्षदेखि यो माने घुमाइरहेका छन । डोल्पो



क. पद्मसंभव (भित्तिचित्र) छव्येद्योति गुम्बा कोलागाउं, डोल्पो



ग. बोन्जपो कगनी प्रवेशद्वार वैजुबारा, डोल्पो



ख गुम्बातारा गाउंको एक दृश्य डोल्पो



घ. "ऊँ मित्रमुये साले दु" बोनपोमन्त्र (ढुङ्गामा कुँदिएको) बैजुबारा, डोल्पो



क. बोनधर्मका प्रथम भ्राचार्य बोनपाशेराब वा तोम्बाशराब पालेगुम्बा, बैजुबारा डोल्पो



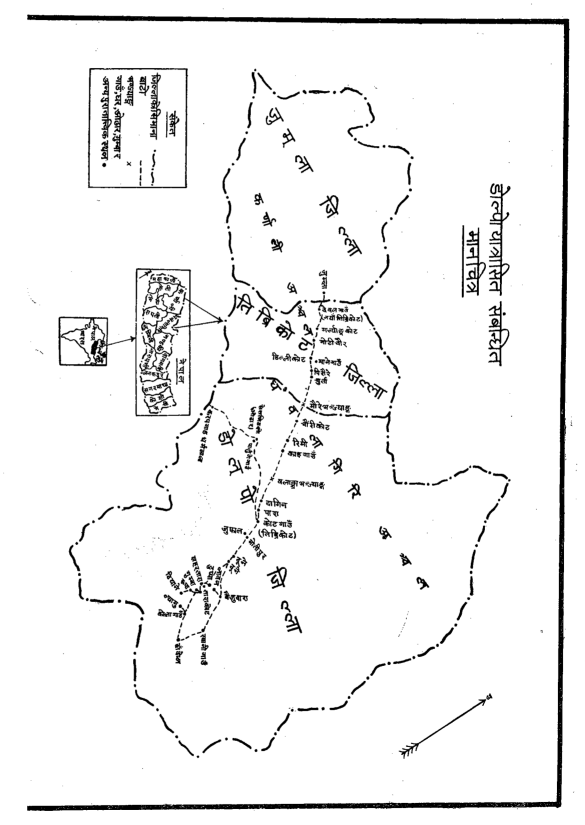
ग. बोनपो. (भित्तिचित्र) (प्रवेशद्वारभित्रको) बैजुबारा, द्वोल्पो



ख. वालशे, बोनपोमूर्ति, बैजुबारा, डोल्पो



घ स्रतुसन्धान दल डोल्पोयात्राको अतिविकट बाटोमा



# The History of the Kallala Dynasty

Ram Niwas Pandey M. A. Dip. Archaeol. (A.S.I.)

I take the Baburam Acharya Chronicle as incorrect because we find a copper-plate of Vivosasai, who is definitely Visesaraj; the date of this copper-plate is Nov. of A. D. 1498 (Saka-Era 1420). If Visesaraj was the son of Vaksaraj, as the Baburam Acharya Chronicle contains it, then there should be no difference of fortyeight years, as we find it in the record; in case of his being a grandson this gap is quite reasonable. Therefore, I, like thea Kllalashahi and the Tucci chronicles, take King Visesaraj as the grandson of Vaksaraj and the son of Vijayaraj and refuse the authenticity of the erroneous Baburam Acharya Chronicle. In the copperplate 73 Vivosasai has himself claimed to be a Kallala. Therefore, he is a king of the Kallala dynasty itself.

The Chhinasimakot copper-plate inscription calls King Vivosasai a Karbarika 74. It has been said in the document that Vivosasai had pleased (God) Triloki by offering themusks (kasture), having nice fragrances. From the documents it appears that the king had fought a few battles and destroyed the enemies in the eucounters with the might of his sword. This reality seems to be the only reason why he has been referred to as potent in bearing the responsibilities of protecting the earth 75. Like his grandfather, he had also given patronage to the arts and literature of the kingdom. The king had ruled the country along with his son and family in a very peaceful manner. This was because he had inherited the country in which

there were no internal or external conflicts at all. Whatever troubles would have existed in the kingdom, those were set right by this predecessors themselves. These seem to be the possible reasons why we find him ruling without any trouble throughout his life.

#### Bhanashahi 76 ( C. A. D. 1528-1585 )

The Jumaleshwar Chronicle mentions Maniraj and Vijayaraj as the rulers of the Kallala dynasty after Visesaraj 77. The Kallalashahi Chronicle gives the names of Vibhogarai, Matiraj and Shahiraj as the rulers of the dynasty before Bhanashahi (sometimes spelled as Mamashahi by the chroniclers and the copper-plate seribes) 78. The Baburam Acharya Chronicle puts Vivaraj, Bhutiraj and Visuddharaj as the kings before Manashahi (Bhanashahi) 79. Thus according to the Jumaleshwar Chronicle two kings had ruled there but the Kallalashahi and the Baburam Acharya chronicles enumerate names of three kings as the rulers of the country after Vivesaraj (Vivosaraj) and before the commencement of the rule of Bhanashahi. The time of their rules was between A. D 1529 which totals to thirty-one 1498 and vears 80 and this explains the logical gap which we find between Vivosaraj and Bhanashahi. I think that this thirty-one year's rule of the Jumaleshwar Chronicle is a comparatively correct record. It appears that the father of Bhanashahi had died (he might be Vijayaraj, Shahiraj or Visuddharaj which I cannot say

with certainty) before the prince could procure the maturity of shouldering the responsibilities of the administration. He had to bear the burden of sovereignty from the very beginning of his youth and this quite logically explains the fact of his long rule of fifty-seven years between A. D. 1529 and 1582. Further, Bhanae shahi was blessed with a very long life. The chronicles of the region are silent about the descendents of Visesaraj (Vivosasai) and the ancestors of Bhanasahi. This was because of the weak personalities of those rulers and their comparatively uneventful administrations. It seems that they had ruled without fighting any war and bringing the reforms for the improvement of the status of the people in the country. There are no authentic records of those kings in the shapes of the copper plates and paper documents. 国博士员 经自编额 建集工学 医

Bhanashahi had ruled the country from Chhingsim (A. D. 1563) 81 and the Tipurikot or Tiprikot (A. D. 1585) 82 capitals. It appears that when he ascended the throne, the capital was at Chhinasim but due to some political reasons after a decade he had changed his residence to Tiprikot. In a Lalmohar 83 (paperdocument), received from the house of Mr. Lachhiram Jaisi, the king has been addressed with five Sris before his name which stands for Sri-5, a title which later on became an usuals feature of the Shah rulers along with their names after the take-over of the Kathmandu Valley. The mention of word Sri for five times before the name of the King displays that Bhanasahi was a very powerful king of Western Nepal in the later half of the fifteenth century A. De In a copper-plate of the month of Jyestha-21 of the Saka-Era 1485 (+78= A. D. 1572), found in the house of Mr. Tarke Bohora, the king has been called as a Maharaja Chiryarajya tethe great king, who ruled for a long time) which is an additional proof to the fact of his long life. Bhanasahi has been adorned with the title of a great King (Maharaja) in this record and associated with plenteous nobles and officials of the state 84. At the time the present copper-plate was issued by him,

the king was carrying on the administration of the country from the Tipurakot (Tiprikot) capital. The details of the inscriptions indicate that the position of the king was quite secured and he had ruled the Jumfa State with an accelerated greatness in the later half of the sixteenth century A.D. The fast document of the king, a copper-plate inscription dated on Monday, Marg-5, of the Sake Era 1507 (+78 = 1585 A. D.), also mentions Bhanashahi as a "Maharaja"— a great king. In this document we find no details of the king.

- The documents of Bhanashahi demonstrate that he was a very religious man. He had donated the finest agricultural land-plots to the Brahamans for their livelihood along with their copper-plate certificates. These documents were properly approved by the witnesses which included the prominent officials of the court like Pratapa Hita, Ram Singh Vista, Birbhan Jhokoto, Disa Vista, Mukunda Bhandari, Suratani Bhandari, Samantu Vista, Binu Kathayata, Raibhana Bista, Karunakar Upadhyaya, Parimal Bhandari, Salivan Bhandari, Citanu Kathayata, Saratan Bista, Sainnal Bhandari and Kappa Kathayata. The writers of his copper plates were Saccisavallo Joisi and Udai Sajuvala. The recipients of the grants were mostly the Upadhyaya Brahmans 85.

At the time the king ruled his kingdom, the district of Dullu-and-Dailekh of the Bheri Zone was being ruled by Pratapashahi and Manashahi from the Bilaspur town. Pratapashahi has been called a "rajadhirja" in his record. Manashahi seems to be the heir of the king whom the scribe of the document has mentioned along with his father. The crown-prince was called as Sangramashahi also. The copper-plate, which provides all these informations, is dated on Monday. Falgun-9 at the Saka Era 1490 (+78= A.D. 1568) 86.

There is a transcript of a paper-document (Lalamohar), dated on Thursday, Magha-18 of the Saka Era1503 (+78-=1581 A.D.) 87.

a managari je na

It belongs to the reign of King Bhanashahi and it records about a religious charity ( dharmadana ) which was done by a group of people in the honour of a stone (sila = stoneimage.). The document contains that the waters of the Triveni river had entered (into the compound of the temple of the deity,) and spilled (the sacred shrine of the god). Ram Padhya, Kalu Padhya, Dhilala Ganesha Jaisi, Jagu Jaisi and Fagu Jaisi then contributed (in the cash and kinds ) for the restoration of the ruined edifice (Bhagadi dharma jodhysko chhah.). Thakur Shurtishahi had a laudable contribution in this noble act of high socioreligious significance and due to his kind donotions the abode of the god had turned into a pakka (old type of cemented) building (Raja Shrutishahi thakurakana Savetto di Pakva garyakochha). The witnesses of this document include the lords of the Muktinath and the Vadrinath holy sites and Jayapati Bhatta, Rana Singh Bhandari and Vishnudas Jaisi- the scribe 88. It appears that Shrutishahi was the vounger brother of Bhanashahi and he had lived in the town of Chhinasim in the capacity of a Raja. 89.

There is a copy of a paper-document, dated on Sunday, Vaishakha—15 of the Saka Era 1512 (+ 78= A.D. 1590). It is a record of appending two water-conduits to a reservoir, excavated near a store (image, installed within) the square (of the village). In this document we find the mention of the Upadhyaya and the Bhatta pandits who had received the alms for preparing the document 91.

11219,7190

The wife of Bhanashahi was Bhanamata-devi. Both the king and the queen were the followers of Vaisnavism and gods Badrinath and Muktinath were their favourite deities of worships 92. The daughter of King Bhanashahi was married with the king of the Raskot dynasty 93.

In A. D. 1530 Bhanashahi had singned

a treaty regarding the settlement of the boundary disputs with the king of Chhaft-kabhot. It appears that before A D-1530 there was a severe conflict between the Kahala king of Tiprikot and the ruler of Chharkakot (Chharkabhot). The treaty provided a great relief to the inhabitants of both the states.

We find the documents of Bhanashahi till Sunday, Marga-5 of the Saka Era 1507 (+78= A. D. 1585) 95. The first copperplate of his son and successor, Salimashahi, appeared on Tuesaday, Vaishakha-3 of the Saka Era 1513 (+76= A. D. 1591) 96. It appears that Bhanashahi had died sometime in A. D. 1588 or 1589 itself. After the death of Bhanashahi Salimashahi (Salem or Silamashahi) became the king of Jumla 97.

# Salimashahi. (C. A. D. 1591—1599).

Although the first record of Salimashahi is dated on Tuesday, Vaishakh-3, of the Saka, Era 1513 ( $\pm 78 = A. D. 1591$ ) but he seems to have been coronated as the king of Jumla in A.D. 1588 or 1589 itself. Bhanashahi, the father of the king, had a very long life and he died after a very long rule. When Salimashai ascended the throne 98, he was a fairly grown-up man and had received ample experiences of administration in the capacity of the crownprince. The new king encouraged the small-scale industries in the state like the domestication of the animals and the production of the feulmaterials. He exorbitantly facilitated his subjects and alleviated their economic troubles by reducing their heav revenues and taxes. The people of the country, freed from worries of diffrent kinds, disignated the king with the title of "Maharaja Muktishahi" (great king, the liberator of the subjects), so him, the breaking set of the anoth

Five documents of King Salimashahi are available to us. The first document of them is a copper-plate inscription, dated on Tuesday. Vaishakh-3 of the Saka Era 1513 (+78= A. D. 591). It was isseed by the king to

uir becenny milk mali ur maaritheka

Kunta Buddha from the Chhinasim capital for his valuable services to the court. In this record the king desires that his son and grandson, etc. the, who become the rulers of the country after him, to protest his grant in the future for the happiness of Kunta Buddha and his descendents 100. The second document, dated on Saturday, Chaitra-sudi-15 of the Saka Era 1513 (+78= A.D. 1591), is the record of a donation of some agricultural fields by the king to Arjuya Ranabuda. The recipient was anthorized with a copper-plate certificate by the ruler to use the land from Sunday, Kartika-sudi-7 of the (Saka Era) 1516 (+78= A.D. 1594) 101. The remaining documents of the monarch are also the copper-plate grants, issued by him from the Chhinasim capital. They served to the recipients of their as certificates alms. In these documents we find Karmakar Jaisi, Devala Bhandari, Chituwa Mahata, Saguna Bhandari, Sujanea Kaski, Jhamu Bhandari and Suntu Jaisi 102 as the witnesses of the charities. These people were the courtiers of the king. Indu Senjuwal and Musya Tumata had served the king in the capacities of the scribe and the record-officers 103. Salimashahi died in A.D. 1599.

# A Priod of Conflict and the Struggle of the Supermacy of Power in the Family

After the death of King Salimashahi and the anointment of Surathashahi 104, between A. D. 1599 and 1719, we find about ten kings of the dynasty who had ruled the Jumla Valley from its various castles (Kots). Either due to revolution or division of the property (state) among the existing sons of Salimshahi each prince of the family had received a town 105 along with the hills and the villages of its neighbourhood. These chiefs governed the Kallala dominion until the manifestation of King Surathashah in A. D. 1719.

#### Visekaraj (A. D. 1599-1600)

Visekaraj appears to have gained prominence

and become the king of the country in the lifetime of his father Salimashahi itself. He issued a copper-plate from his Tiprikot residence on Wednesday, Vaisakha-sukla-2 of the Saka Era 1521 (+78=A. D. 1599) disregarding his languid father who had definitely survived till Friday, Margasir-17 of the Saka Era 1521 (A. D. 1599) for we possess a grant of the latter which the sovereign had issued on the above-mentioned date from his Chhinasim abode. It appears that Visekarāj had revolted against his father and manupulated to become the master of Tiprukot since the commencement of the troubles of Salimashahi due to his dilated age. After Visekarai occupied the throne, he pleased his benefactors Daneva Kotuwal and Tiku Kotuwal by giving them the lands, free from all the thirty-six kinds of laible laxes 106. Harischandra Kotuwal and Jitu Kotuwal were other conscientious friends of the king 107. In A. D. 1600 these people had also received some lands, free of the taxes, from their master 108. Chandu Joisi-the priest, Ameju Budha-thapa, Sujita Raj and Ajita Senjuwal 109 were some other some important courtiers of Visekaraj.

#### Vasantaraj (A. L. 1600)

Like Visekaraj, Vasantaraj is also not counted as a king of the dynasty in the Kallalashahi Chornicle. 110. He does not seem to be a legal successer of Salimashahi. It appears that he had revolted and created a small principality for his administration from the Liku headquarter. Vasantraraj is found ruling from Liku on Monday, Margasirsa—25 of the Saka Era 1522 (+78=A. D. 1600) 111. The king had donated some agricultural lands to his helpers and adherents in A. D. 1600.

#### Vikramashahi (A. I). 1602—1621)

The Kallalashahi and the Baburam Acharya Chronicles 112 mention Vikramashahi as the genuine successor of Salimshahi. The Jumaleshwar Chronicle contains the name of Salimashahi immmediately after the rule of King Bhanashahi, It appears that henceforth this chronicle is recording the details of the other branch of the family. That is why we get a confussion about the succession of the kings at this point 113. It seems that when Salimashahi fell ill in A. D. 1599, the younger brothers of Vikramashahi revolted and created small principalities for their rules. Vikramashahi, the eldest brother and the true successor of the dominion, became the king of the dynasty after the death of his father in A. D. 1602 only. Thus the period of A. D. 1599 and 1602 was the time of a great chaos and perplexity in the Jumla Valley and its neighbourhood. It had continued in some form of other until the coronation of Vikramashahi in A. D. 1602. There is a copper-plate of Sakramashahi which is dated on Friday, Jyestha-28 of the Saka Era 1526 (+78=A. D.1604). It was issued by him from the Tiprikot town. This king also appears to be a brother of King Vikramashahi. He had also set the laws of his father, the king, and the heir-appearant of the dynasty, at defiance. The Boharas and the Mahats, whom he facilitated with the taxfree lands 114 in A. D. 1604, had greatly helped him in his cherished undertakings.

Vikramashahi, the eldest son of Salimashahi, ascended the throne of Jumla after the demise of the latter in A. D. 1602 amidst a great family troubles. The venerable ministers and courtiers of Salimashahi, particularly the Budhas, had warmly accorded their support to Vikramashahi. That is why, when the latter ascended the throne, he furnished sumpteous tax-free lands to the Budhas, 115. The Jaisi brothers of the Jumla Valley had also sustained the king in his dispositions 116.

Gorakh Bahadur Shaha, descendant of Salimashahi, provided a copper-plate to Yogi Naraharinath in A. D. 1965. The contents of this copper-plate to a boarder treaty 117 retlate which Vikramashahi and Salimashahi of the Raskoti Dynasty had signed in A. D. 1620. Gorakh Bahadur Shah narrated a very sad story of King

Vikramashahi to Yogi Naraharinath. This fable is related to Queen Sukanasa, the wife of King Vikramashahi. This beautiful woman was purloined by Jhampan, the ruler of Dhaulatri. Vikramashahi attacked the kingdom of the pilferer for three times but he was not able to annihhilate the enemy and to return his consort from Dhaulatri. Finally he requested King Salim-ashahiof Raskot for his help against Jhampan. Thereupon the Raskoti king sent a big army from his capital for of Vikramashahi. Once more help Dhaulatri was attacked by the king and there was a fierce encounter between the armies of the enemy groups. In the battle Paikela Budha, a soldier of Salimashahi, captured and slaughtered Jhampan. In the end Queen Sukanasa was relieved from the transgressive clutches of the plunderer 118. In the end a treaty regarding the settlement of the boarder irregularities between the Kallala and the Raskot countries was put in black and white by Vikramashahi and Salimashahi 119. The necessity of concluding this treaty had arisen because of receiving the new territory of Charkakot after murdering the pilferer of the queen in the battlefield. The two victorys divided the kingdom of Jhampan and included their contingents in their dominions 120 in A.D. 1620. Ultimately both the champions signed a copper-plate, Sanada (document), with their hands for the future boarder guide-lines between the Kallaal and the Raskot dominions. The treaty was concluded at Dhaulatri itself. The initial lines of the document read as follows:—

"On Bhadra-I of the Saka Era 1542 (+78=A. D. 1620)..., at Dhaulyatri capital, the great king of the kings, King Vikramashahi....
This is the boarder line (between the territories) of Vikramashahi and Saimalasai..." 1215

In the copper-plate Vikramashahi no tonly warmly extends his heart-felt sympathies and thanks but he also generously appreciates to the great assistance of the Raskoti sovereign.

Further he amplifies that from the day of the conclusion of the present treaty the lands extended between the Tusarakhola (the stream that flows between Sanni and Raskot) and the Guligad (a stream> Khola <-> Gada, above Ragma) and the territories of the two Manmas (i. e. the lands of Khandacakra, and Lekhamanma) belong to Saimalashah and only the latter will rule (and enjoy the fruits of) that area 122. The rest of the seized territories of Jhampan, Vikramashahi included in his own kingdom. In the copper-plate we find the mentions of Shiva Upadhyaya, Dashu Joshi, Raghava Joshi, Vishnuhari Joshi, Manika Joshi, Manoratha Devakota, Ananda Joshi and Sagara Joshi in the capacity of the witnesses 123. In order to provide additional force to the contents of the document the hymns of the Hindu religious treatises such as "Diggajakamatha.....pumsam yugantepi" were also engraved on the record by the scribe. It has been said in the present copper-plate that any king (of any dynasty), who rules the abovementioned region in the future, will abide by the words of this sanada (grant) 124. Then we read about the other witnesses of the record; these include Lord Buddha, the Dharma, the sun and the moon, who prepetually watch the earth. In the end of the text of the document we find the references of the rulers and the venerable authorities of the region. These include King Sambiladu of Nagma, King Hita Chadu, King Parimala, King Kantharaj, King Samudraga, five brothers of King Vighram, King Amojha, King Savartaraj, Thavaraj Vista, Jogu Mahatra, Jitu Mahatra, Aju Mahatra, Madan Raula, Manajita Karki, Ajitu Rawal, Bam Bhatta, Kashi Upadhyaya, Dipa Rokaya, Saniwan Budha, Ratanu Bhandari, Ramu Rokaya, Jayatu Vista, Birbham Budhathapa, Musu Thapa, Raimal Bhandari, Kashi Joshi and Mangol (Magar) King Bhagachandra. The dignitaries of Dhaulyatri-Kamadi Mahatra, Sundar Mahatra, Pratapa Rauta and Hagu Joshi and Damodar Joshi of Pipalagai are also included as the witnesses of the document. The record was prepared by Shree Devaraj Gupu

Upadhyaya 125.

न्त्राच्या है उन हैं और

Vikramashahi had ruled the Jumla state till the Saka Era 1553 (+78=A. D. 1631) is proved by a copper-plate which he had issued to Shree Makuntano Joshi from Likura for his valuable services to the king 126.

#### Surtishahi (A.D 1618—1626)

A man named Thakur Surtishahi has been mentioned in a dharmapatra (the document containing the account of a dharma > religion> donation), dated on Thursday, Magha-18 of the Saka Era 1503 (+78 = A.D. 1581) 127. He seems to be King Surtishah whom we find ruling at Lamathada in the Saka Era 1540 (A.D. 1618.). Surtishah was also a contemporary of King Vikramashahi. The Kallashsahi and the Baburam Acharya chronicles 128 include neither the name of Surtishahi nor in them but the Jumaleshwar Surtishah Chronicle speaks of King Surtishahi as the son and successor of Bhanashahi, known as Prithvipatishahi 129 also. After Bhanashahi we find two series of names, indicating two separate states in the subsequent period. In the partition, which materialized either due to revolution or compromise, Vikramashahi became the heir of the main capital of the country while Surtishahi earned the segregated territories of the dominion only. This appears to be the only possible explanation for the existence of two Kallala states and kings in the Jumla Valley at this point. The nature of relationship between these heads of states is not clearly evident from any available record.

The documents of Surtishahi reveal that he was a devotee of Goddess Kanikasundari and God Pancha Bhairava130. When the king granted any charity to anybody along with its copper-plate certificate at that time it was only Goddess Bhagavati whose mudra (symbol) or image he had imprinted on the top of his record 131. But the

45

wakar Budha and Bivakar Budha of Satigoan, located in the neighbourhood of Khandacakra (of Raskoti king Malaibam). The area of the donated land stretched between the Kalabazar and the Kadyadebar rivers. In the document the aforesaid celestials and mortal witnesses are enumerated de nouveau (again) 109.

king possessed the sentiments of reverence for all the religions and their gods, and the devotees of the country. Ram, Laksaman (Lachhiman), Sita (Chhita), Parvati (Parvata), Rudra Mahadeva and Masta (-devata) are also mentioned in the documents 132 of Surtishahi. Kanakasundari, Bhumi-Vasundhara, Ganga-mayi, Hamuman, Indra, the deities of nerherland (patala) 133 and devadaru trees were too put as witnesses of the Surtishahi's copper-plate grants and paper-documents 134. These facts lead me to conclude that King Surtishahi was a great catholic and he had blossomed his faith in all the divinities of Hinduism. The deities, he took, would preserve him and his state againisaga all the laible calamities and at the same time they would bestow prosperiety to the palacial treasury and country 135 in particular.

We do not know with certainity about the personal relations which would have existed between Surtishahi and the kings of Chhinasim and Raskot. The records of the region are silent about this fact. As kings Vikramashahi of Chhinasim and Saimalashah of Raskot were the contemporaries and devout friends (authentically proved by the Dhaulyatri treaty 141 of A. D. 1620), the relations between Surtishahi and them seems to have been quite pungent and swarthy in countenance. More researches are required on this topic by the scholars of the country.

In A. D. 1618 Bali Raula of Giora received a ductile birta from the king. The recipient seems to have helped the king in his cherished undertakings 136. In A.D.1625 the reign awarded a few finest agricultural pieces of lands-plots to Shree Naribudha of Maja goan. These fields were located in the plain which stretched between the Karnali and the Balanumaliki rivers. In the charity the hilltops, the rivers and the ghats (wharis) of the region were also included 137. For the eternal safety of the donation the king conferred a copper-plate also to the recipient of donation. The certificate contains the names of a large number of witnesses which ihclude the great celestials and the respected dignitaries of the country. Naribudha, the concessionaire, was authorized to use the donated lands in any manner he liked, including their sellings, etc. 138.

#### Bahadurashahi (C. A. D. 1635-1665)

The last document of the king is a lalamohar (sealed peper), dated in A. D. 1626. It has been beautified with the symbol (mudra) of Goddess Bhagavati on the top. This document pertains to a gift of some alo (finest). fields and a few gold and copper pieces worth one hundred and ten rupees, conferred on So-

the Kallalashahi and the Jumaleshwar Chronicles 141 divulge about Bahadurashahi as the son and successor of Vikramashahi 145. The Baburam Acharya Chronicle is a little confussed at this place; it mentions Sundarashahi as the son and successor of Vikramashahi. I think that the Baburam Acharya Chronicle is incorrect here because the kings of the dynasty after Vikramashahi of this catalogue are not incorporated in the former schedules 143. Although we possess no document of Bahadurashahi but it appears that he had ruled the Kallala dominion between A. D. 1635 and 1665. I furnish this period (time) for Bahadurashah's rule because we possess the last document of his father which is dated in A. D. 1631 and the record of his son who succeeded him after his death, dates on Tuesday, Bhadra-7 of the Saka Era 1591 (+78 = A.D. 1569) 144. A long period of gap tabled by the extant documents of the region indicates that Bahadurashahi had ruled the Jumla Valley for about thirty years between A.D. 1635 and 1665.

King Bajabahadur Chanda ruled in Kamaun and Garhwal between A. D. 1368 and 1678. During his rule "more strips of territories from Doti and Jumla were included" in the Chanda dominion 145. I think that because of this fact Bahadurashahi was in a great trouble and he had not been able to issue any tangible record propogating his firm rule 146.

#### Birabhadrashahi (A.D. 1665-1676)

Birabhadrashahi 147 ascended the throne of Jumla after the death of his father Bahadurashahi. Though the first record of Birabhadrashahi is dated on Tuesday, Bhadra-7 of the Saka Era 1591 (=A. D. 1669), he seems to have become the king of the dominion in A. D. 1665 itself. The other document of the sovereign is dated on Friday, Margasirsa-23 of the Saka Era 1594 (A. D. 1672). It shows that Birabhadrashahi had ruled for about a decade only. No important data regarding the political and social events of his reign are available to us at present. The extant confussions in the geneologies of the dynasty at this point without a hitch indicate some external and internal troubles in the kingdom and on the part of the emperor.

Birabhadrashahi has been described as a Maharaja in the records 148. He ruled the country from the Kakakot and the Tiprikot capitals. In A. D. 1669 the king facilitated Gajavarsingh and Basantu Bhandari with ample agricultural lands and their paper-certificates. In the document the officials of Birabhadrashahi-Jitu Joshi, Maharam Patan, Karanjagadeva Vista, Shankar Kathayata, Lakhanajit Karki and Jimu Hitu Bohara are also mentioned 149. The other record of the king is a copper-plate certificate which he had conferred on Jadya Budha. The witnesses of this record include Hita Jaimal, Jadu Vista, Jaisingh Vista, Vaidu Bhandari, Akavarya Raula, Rancha Singh, Salu Bhandari, Shankar Kathayata, Bhiumal Kathayata, Mana Bhandari and Ranajit Vista. Pashupati Joshi prepared the contents of this document and Dhinya Rawal engraved them on

the plate 150. The mudra ingraved on the top of this plate indicates that Birabhadrashahi was an august devotee of Lord Shiva and Goddess Bhagavati 151.

As the chronicles enjoin, Birabhadrashahi was succeeded on the throne by his eldest son Prithvipatishahi 152.

Prithuipatisdahi and other (A. D. 1678-1729)

For half a century between A. D. 1676 and 1729 (i. c. between the reigns of Birabhadrashahi and Surathashahi) there was a short of breakdown of law and order in the Jumla Valley. The chronicles of the Kallala dynasty reveal bout the government of Prithvipatishahi after the reign of Birabhadrashahi but so far we have found no authentic document of his administration. A la carte (rather) we get Salimashahi (II), Bhanashahi (II), Narayanashahi-Pitushahi, Dhanashahi-Madhushahi-Gajushahi and Jahagrishahi ruling respectively from the Motiupur, Chhurkabhot and Dunai capitals (castles) during this period of law-lessness 153.

Salimashahi II appears in a document of the region along with Narasangashahi, Lachhimanashahi and Ramashahi facilitating certain tax-free land-plots to Sandarye Budha, Lachhye Budha and Punya Budha on Sunday, Vaisakha-20 of the Sake Era 1598 (+ 78=A. D. 1676) from his Motiupur capital (rajasthane) 154. Narasinghashahi and Lachhimanashahi appear to be the younger brothers of Salimashahi 155.

A document of King Bhanashahi and Queen Bhanamati, dated in the Saka Era 1600 (+78-A. D. 1678), seems to be an erraneous record 156 to me. Bhanashahi ruled the Kallala dominin 157 in the sixteenth century itself and not in the seventeenth century, as shown in the present record. In this record the king

has been mentioned to have ruled from the Chhurkabhot capital 158.

A much worn out copper-plate, dated in the Saka Era 1600 (+ 78 = A. D. 1678) is now extant to us 159. The first line of the document is peeled off from the specimen and the second line commences with the contents of Lakurajasthan Basantarajaki maya bhaiechha 160. It indicates that Basantarajashahi had disseminated the present benefaction from the Laku capital. Rama (shahi) is also mentioned in this document. He appears to be the brother of King Basantarajashahi 161.

The name of King Narayanashahi occurs in a copper-plate, dated on Sunday, Marga-7 of the Saka Era 1606 (A. D. 1684) along with Pitushahi, Dhanashahi, Madhushahi and Gajushahi 162. These individuals seem to have excercised their sway from the Dunai palace and it is from there that they had conceded certain lands to Kanawa Bohara and Hasya Rokaya, delineated in the present document. The donation was made free from all the thirty-six kinds of laible taxes 163. Pitushahi is found exercising the sway along with his consort Lachhimavati at Dunai on Tuesday, Marg-2 of the Saka Era 1606 (A. D. 1684—,—i. e. only five days before the circulation of the previous document). He also extended the allowances of the agricultural fields to Hitu Bohara, Jiva Bohara and Sunatakya Bohara 164. In the light of the above-mentioned facts it is difficult to tell if Narayanashahi was the virtual king of Dunai or it were Pitushahi and Lachhimavati who really ruled the region in the early winter of A. D. 1684.

King Jahagrishahi was either the son and successor of Narayanashahi or of Pitushahi and he inherited the throne of Dunai after the demise of his father. He is seen ruling at Dunai on Wednesday, Jyestha-4 of the Saka Era 1614 (A. D. 1692) 165. Madhushahi, Gajushahi, Munishahi and Nahakallulashahi also appear in the copper-plate of Jahagrishahi.

Madhushahi and Gajushahi have been mentioned in the document of Narayanashahi dated in A. D. 1684 itself. Here the recipient of the largess is Ranajitya Budha 166. Jahagrishahi ruled the Jumla Valley until the rise of Surathashahi in the Saka Era 1641 (A. D. 1719) 167.

#### Surathashahi (A. D. 1719-1740)

The Jumaleshwar and the Baburam Acharya chronicles do not contain the name of King Surathashahi. These provide the name of Surtishahi 168 as the ruler of the Jumla Valley during this period but the available documents of the region authentically confirm that it was King Surathashah or Suratashahi who ruled the state of Jumla after the death of Prithvipatishahi and the anointment of King Sudarasanashahi. The Kallalashahi chronicle clearly demonstrates the fact of King Surathashahi's administration over the country before the accession of King Sudarasanashahi 169. It seems that Surathashahi was called as Surtishahi (Surathashahi / Surathashah < Surathasai < Suratasai < Sruatisai < Surtisai Surtishahi) also by the people of the Jumla Valley. Thus all the chronicles of the dynasty are correct at this place. Although we do not find any document of Surathashahi after A. D. 1736, but I conjucture that he had ruled the dominion until A. D. 1740. I prescribe this period for the king because the documents of his son Sudarasanashahi commence from A. D. 1745 only 170. This indicates that Surathashahi had atleast survived until A. D. 1740.

King Surathashahi has been addressed with the title of 'a great king' (Maharaja) in the records. Between A. D. 1719 and 1769 he issued numerous copper-plates and paper --documents (lalamohar) to his allies from the towns of Tipurikot, Lamathada, Chhinasim and Lahur 117-It appear that when he ascended the throne, he overwhelmed all the petty rulers of the neighbourhood who in the past, either by revolution or compromise, had owned a state for their laws. It had became necessary for Surathashahi (always mentioned as Surathashah

in the records) to suppress the enemies; in the face of the above-mentioned enterprize it would not have been possible for the king to have provided a sinewy nationality and palpable prosperity to his people.

King Surathashahi was an august Vaishnavite and Ram was his favourite deity of worship 172. The king had developed profound devotions in the lords of Vadriksetra and Muktiksetra. That is why he frequently refers these deities in the beginning of his documents 173. Merciful to the ancient religions, the sovereign wanted to preserve the donations and the charities of the past rulers with great feelings and earnestness. He knew that it was better to defer to the pasts act of charities than to give new alms and he held this also that one who confisscates the landgrants imparted by himself or others in the past, hereafter he suffers the vissitudes of the hells by becoming the insects of the night-soils, etc.174. That is why when Surathashahi came to power, he conferred a paper-certificate to Asya Bohora and Chhoikya Bohora conjointly, reaffirming his faith in the donations of a land-grant made by King Dharmavikramashahi in the past 175. In the mien of the previous benevolence the king freed Kallala Pahadi also on Monday, Falguna-11 of the Saka Era 1642 (A.D. 1720) from all the thirty-six kinds of laible taxes on a piece of land which the predecessor of the latter had received as a grant from King Bhanashahi in the past 176.

There are six records of King Surathashahi available to us 177 The first documents is a copper-plate, dated on Wednesday, Bhadra—5 of the Saka Era 1642 (A.D. 1720) 178. It is the docket of a land-grant which the king had made available to Jogya Gharala for his valuable services to the royal family. The other document of the ruler comes from a collection of fourteen copper-plates from the house of Shree Bhimabahadur Rakhala of Dunai village. It

the contents of a maya (grant) of records the king to two Bohora brothers 179. The third copper-plate relates of a land-grant, free from all the thirty-six kinds of taxes. It was sanctioned to Kallala Pahadi of Amilavadi by the king for the reaffirmation of his faith to the charities of his anscestor, King A shyahamohar (paper-Bhanashahi 180. certificate) of the reign of the sovereign is dated on Saturday, Srawan-4 of the Saka Era 1606 (A.D. 1724). It belongs to a land-facilitation deed of the ruler to Shree Cintamani from Lamathada. In the document the king has been described as Shree Shree Maharajadhiraja Surathashahadevajyu 181 by the writer. This title of the ruler indicates that he had become an illustrious sovereign by A.D. 1724. It appears that between A.D. 1720 and 1724 the king had to fight a few voilent battles with his enemies. After he came out successful from the battlefield, his might was recognized everywhere and became quite famous among the rulers the contemporary world. Lamathada does not seem to have formed a part of his territory in the beginning; it was included in the dominion only after his victories on the enemies. This seems to be only probable reason why Naraharinath provides the title of Jumleshwar (the lord of the Jumla Valley) in the description of a copper-plate of King Surathashahi, which the latter had conferred on Shree Gothu Upadhyaya of Chhinasim. This document is dated on Thursday, Marga 24 of the Saka Era 1651 (A.D. 1729). The last record of the king is again from Lamathada. Like the previous documents this record also pertains to a land-grant certificate 182. It was issued by the ruler on Sunday, Marga-26 of the Saka Era 1658 (A.D. 1736) to Mr. Tula Rawal. It appears that when Surathashahi became the master of Sija-(Lamathada), he made this town the capital of his dominion and relanquished the administrative seats of Tiprikot and Chhinasim.

Now I would like to speak a few words

about the officials, the priests and the document -writers of King Surathashahi. The officials of the government during his rulership were called with the general appellation of Vintyaru 183 and the personalities under this post and different ranks included Ammarasai (Ammarashahi), Pathan Vista, Patu Vista, Chandu Mahatra, Kalla -- Iya Rauta, Dasu Budhathapa, Sapu Kathayita, Jaimala Kathayita, Raijitya, Lachhimanya, Duduh, Dhana Paharih, Biju Bhandari, Gajya Raula 184, Patma Vista, Naru Joisi, Nathu Joisi, Ghuru Budhathapa, Ratnu Bhandari, Dasu Rokaya, Uttima Raula, Raimala Budha, Pala Raula, Jasu Dharala 185, Suhitarai, Kalu Vista, Chadyama Bhandari, Khavasa Joshi 186, Hita Kalu, Raja Vista, Manoratha Joshi, Khavasa Haldar, Raja Megyadadih, Kalu Acharya, Dhanu Bhandari, Kallyamana Bhandari, Laksya Dasaudi, Jaidas 187. Villasta Raghuath Mahatra, Cintamani Acharya, Dhana Bhandari, Savala Bhandari, Raibhan Rokaya, Mana Bhandari, Krishnya Mahari, Nevi Chhatyal, Manu Raj, Khawasa Pathan Thapa, Dasudi Jagannath Bhatta Kathayat, Harimala Vityaru and Manoroth Joisi 188. Ammarashahi seems to be the head of these dignitories and he had got a blood relation with the family of the king. Madhu Joisi 189 and Gopa Acharya 190 were the scribes (secretaries) of the state-documents. From the sirnames of the officials, employed in the royal services, it is clear that Surathashahi was a cleaver statesman. Finding the facts of hetrogeneous ethnic elements in the country, he included all the racial and caste ingroups of the dominion in the functioning of his government. These seem to be some of the most important factors why the king became successful in his military operations of different regions and illustrious among the contemporary rulers in the later-half of his rule. These facts establish that Surathshahi was a famous king of the Jumla Valley. He appeared like a flash of lightening in the second quarter of the eighteenth century and after two decades of rule he was recognized as a famous mortal on the earth

King Pirotibam was a contemporary of King

Surathashabi. This fact is indicated by a shyahamohar (paper-certificate) of Pirotibam, dated on Falgun-7 of the Saka Era 1644 (A. D.) 191. The document pertains to a sanada (certificate) of a few plots of lands located between the killas (boundaries) of Chamryakot (in thewest), Ramagad (in the east), Khetagoan Mehelapah (in the north) and Katasakhola (inthe south) along with one black horse, one purusodaphya, one cakuda one dharani of salt and one pocket of bettlenuts to Shree Kusuma Upadhyaya of Lupacadi village, situated in the neighourhbood of the Sija town of the Jumla Valley. The receipant of the donation owned the rights of causing the fishes also of the Ramagad stream to be caught and sold until its confluence in the Karnali river 192. It appears that the relations of the Dullu and Jumla houses of the rulers were quite congenial during the rulerships of Pirotibam and Surathashahi. This might be the reason why Kusuma Upadhyaya of the Jumla Valley was able to go to the state of Dulla and had received the present grant from King Pirotibam.

Surathashahi passed away sometime in A. D. 1740. After the death of the king the Rokayas, under Visunya Kumaie Tulya Rokaya, wanted to flare-up revolution and create a state in the valley for their laws. Sudarasanashahi discovered about conspiracy and he suppressed the Rokayas with a great ingenuity. We gather the facts regarding this revolution from a copper -plate of Tulya Rokaya 193 which the latter had issued to Mr. Kallala on Sunday, Vaisakhı—l of the Saka Era 1655 (A. D. 1743). This trouble Sudarasanashahi had confronted in the beginning of his rule, perhaps before the coronation itself.

#### Sudarasanashahi (A. D. 1740-58)

The last available document of King Surathashahi 194 is dated in A. D. 1936 but he seems to have ruled whilest A. D 1740. It is because until A. D. 1745 we find on record of King Sudarasanashani. Almost all the chronicles of the Jumla Valley mention Sudarasanashahi but these the name of catalogues 195 do not agree in themselves about the name of his father. The Jumaleshwar and the Baburam Acharya schedules contahin the name of Surathashahi as the father of the king 196 but the archaeological evidence is in the favour of King Surathashahi alone 197. The Kallalashahi Catalogue 198 the archaeological corroborates to also evidence; hence I hold that it was King Surathashahi who was really the father of It appears that the King Sudarsanasnahi. Rokayas had revolted at the eve of the coronation ceremeny of King Sudarasanashahi 199 but the army of the king very proficiently suppressed them. This engagement of the king with the Rokayas seems to be the foremost reason for the non-availability of his documents in the first few years of his rule.

#### The Palace of the King

There is a big copper-plate 200 of Sudarasanashahi, running in forty lines; it furnishes us with an exhaustive account of the construction of a palace at Chhinasim by the king during the Saka Era 1667 and 1673 (A. D. 1745-51) 201. The foundation stone of the palace was laid down in the night, at 23rd ghatika (oneghatika=24 munites), corresponding the terminus of Friday and (the beginning of) Saturday, during the Kumbha lagna ( i. e. the zodaic time of Aquarius ). Vriscika-navamansa ( theninth division of the zodiac sign of scorpio ) and Tisya naksatra (a lunar mansion in the path of moon) of Vaisakha suklapaksa (biight half for night of the month) -8 of the Saka Era 1667 (A. D. 1745) by Shree 5 Sudarrasana Sahebadevajyu of the Jumla state. Six thousand rupees came as subscriptions from the people of the Jumla Valley for the construction of the palace through the (constant) persuits of Satyadhanashahi (of Dhwangadharna), Sairathashahi, Shivoram Vista and

Laksaman Joisi. Three thousand rupees the king contributed from his own treasury. The two amounts of the construction-expenditures totalled to nine thousand rupees 202.

During the silasthapana ceremony (the ccremony associated with the laying down of the toundation stone of certain building is called the silasthopana samarnoa) of the palace the koichin clothes of the cost of two hurdred and nine rupees, five falasas (a kind of silken cloth) painted in five colours, the waters of the five sacred tirthas (the holy sites of the Hindus), one jar weighing one dharani (c.6 pounds in weight), (some) betal nuts and one turbon the king donated to the Brahmans (of the country). In the act of executing the pillars for the palace Basanta Raja, Madhya Bhandari and helped. Kullya Pirojya Katki had also Bhandari and Ram Mahari were appointed the incharges of the stone supplies and twenty-five people ( masons ) were engaged in the dressing of the (imported) stones. Forty people were employed by the builder (king) for taking out fifteen hundred gatharis (pockets) of stones from the quarry including their carriages of the construction far as the site of the palace. One hundred and forty-seven rupees and fifteen kodas (three pieces) of clothes were given to the Oads (the carpenters, the masons the architects and other technical workers of the palace). hundred and twenty five rupees were given to the stone-querriers. Fourteen hundred and nineteen rupees, two hundred and seventy -five pathas (he-goats), one hunddred and forty pathas (small kinds of the goats) and four pieces of cooking utensils (bhandas) were provided for the drinking of wines (jarndapini lagalagyo) to those people including the Kulalas (the pot-makers who make the tiles of the roof of the house. This word means to one who serves in the house of the landlords in the capacity of a servent) who had offered their voluntary services in the construction of the palae. One hundred and ninety--six rupees and sixty pieces of patambari (a type of dress) clothes were paid to the labourers for carrying the dressed slabs of stones in (the workshop of) Ghodyasaini Ringyal for executing the paintings (designs on them. This is how the palace of King Sudarasanashahi was constructed.

After one year and ten months, when the built, Queen Gangavati (Chief palace got consort of Sudarasanashahi) entered in its premises along with her son (Crown-prince Suryabhanashahi) at the auspicious moment on Wednesday, Falgun-1S of the Saka Era 1668 (A. D.-1746). Then she ordered for the Vastupuja (before using any newly constructed secular or religious building the Hindus purify that monument by performing a sacred rite along with the festivities and rejoicings, known as Vastupuja) of the palace. In the performance of the rite two hundred Brahmans including Ganapati, Mathu Joisi and Acharya Chuch had participated. In the ceremony Maniram Acharya performed the duties of the Hota (one who throws the articles of oblation in the sacrificial Udadhyaya acted fire), Vyasadeva Brahma (the priest) and Basudeva Joshi did the function of the Avardhya (an officiating priest). Two hundred and nine rupees, thirtytwo thanhs (pieces) of clothes costing sixty-nine rupees, nine falsas of five colours worth fitteen rupees, one bull of ten rupees, twenty-eight dharanis clarified butter, sixteen rams, thirtyfour rupees, some koichin clothes along with ten thanhs of clothes for the flags, a few banners and ornamental gates costing fifty rupees, and two cows along with a lamp (lid, made looking like a lamp of terracotta) measuring two dharanis in weight were donated along with their garlands to five Brahmans in the honour of the worship of God Datta Bhairava, designated to be the presiding deity of the newly constructed palace. In the daksina (the postceremony charities given to the priests and Brahmans in lieu of their kindness for performing the rituals of the ceremony or accepting the meals of the festivity) the four cooks of Khasira

who were also Brahmans, received four sets of dresses costing twenty-four rupees along with a turbon of the builder (sirapencha sahita caubisa rupaiyanko kapada). In the month of Bhadra of the Saka Era 1669 (A. D. 1747), King Sudarasanashahi (also) entered the palace. At this time he dedicated a golden jar to the diety, installed a commomorative pillar in front of the shrine and then requested (the priests) for the congregation ceremony of the crown-prince. During the present rite the king gave (a packet of) mandra clothes of two hundred and eighteen rupees along with four horses and fifteen bachhedas (=colts i.e. the young kind of the horses for their use in the future) to the engineer and the workers of the palace.....On Saturday, after the day had passed eighteen ghatikas, at the auspicious moment of Sihga lagna on Jyestha-12 of the Saka Era 1673 (A.D. 1751) the elephant (also) entered the palace 203.

The amount of money spent in the construction of the palace indicates that it would have been an imposing monument of Western Nepal. The plan of the bulding seems to have been prepared in the imitation of the Mughal Palaces of Northern India but because of the mountaineous environment and difficult means of accessibilities of the region the Kallala monument would not have been so gracious and magnificient as the contemporary abodes of the Indian or the Kathmandu monarchs. The palace was built out of the hewn slabs of stones, and painted (executed) with the beautiful designs. The inscription provides that King Sudarasanashahi was a man of high artistic temparaments. He had encouraged the artists and the engineers of the country by causing the present palace built for his use. The document contains a detail information regarding the prices of the commodities prevalent in the Jumla Valley in the second and the third quarters of the eighteenth century A. D. It greatly helps us for the formulation of the economic history of the region in those

At Chhetrapur on Wednesday, Marg-19

of the Saka Era 1679 (A. D. 1757) the king had given a lalamohar to Shree Chainal Chaudi 204. From the contents of the certificate we learn that due to some unknown reasons a benefaction accorded in the past to an ancestor of Shree Chainal Chaudi by King Birabhadrashahi had gone in the hands of the residants of Chhayaksetra for their usages and enjoyments by the time of the Ouite conscious of preserving present ruler. the charities of the olden times for the security of his hereafter pleasures, the king extricated the present certificate and restored the rights of Chinal Chaudi (Chiudi) for his vituals of the lands in the manner they were granted to his predecessor by King Birabhadrashahi in the past 205. The witnesses of the lalamohar include Jagannath Bhandari, Mana Bhandari, kanatha Karki, Madhu Kathayat etc. 206.

The officials of the state during the reign of the king were called by the appellations of dhamma-bhandari, chhadidhara, mohorachhala, vintyaru, chhapadhara and likkhitasaksi. The dharma-bhandari was the minister incharge of the religious offairs of the country; the chhadidhara acted as the chief of the administrative machinary and the moharachhala used to give the seals to the royal writes. The chhapadhara was the incharge of the seal's department, the vintyaru served the purpose of the messenger (dutaka) and the khaparadhars(khapaparadhars) were either the secret (royal) messgers like the intelliegnce and the police force of today or the swardsmen of the king. The writer-cum-witness, was the likhitasaksi associated with the department of the documents preprations. Chhatyal Kesari Raja and Pradipasai Gosain are also incorporated in the copper-plate of the king 207. It seems that they were the vassals of the king. In the beginning of the record we have the invocation 'Victorious is the Lord of Vadri Ksetra ( a holy site); the Lord of Mukti Ksetra, help. In the end of the record we get 'By the grace of Ram 204, written by the scribe. These invocations of the Vaishnavite deities confirm that King Sudarasanashahi was a devoted Vaishnvite sectary.

We find no record of King Sudarasanashahi after Wednesday, Marga-16 of the Saka Era 1679 (A.D.) 209 and the documents of his son and successor Suryabhanashahi commence from Sunday, Kartika-21 of the Saka Era 1684 (A.D. 1759) 210. It seems that Sudarasanashahi died sometime in AD. 1759.

#### Suryabhanshahi (A D. 1758-90)

This ill-fated king ascended the throne of Jumla after the death of his father in A.D. 1758. He has been mentioned as the son and successor of Sudarasanashahi by all the chronicals of the Jumla Valley 211. The king was a contemporary of King Dipachanda of Almora-Garhwal and kings Prithivinarayan Shah and Ranabahadur Shah of the Kathmandu Valley.

According to Hamilton 212 when Ranabahadur Shah attacked the Jumla Valley in A. D. 1798, it was being ruled by king Sobhan Shahi 213. The chronicles of the region mention the name of Suryabhanashahi as the ruler of the state at this epoch. Hamilton recorded the history of this dominion from the informations he collected from Hariballabha (an informant of Hamilton) about forty-five years after its seige by the Gorkha Army, I think, that Hariballabha, as a result of the timegap of about half a century, had forgotten the correct pronounciation of the name of King Suryabhanashahi; therfore he wrongly spelled it as ShobhanShahi to the British writer. Hence in the Hamilton's book we find the name of the king written as Shobhan Shahi instead of Survabhanashahi as the ruler of Jumla at the time of its conquest by Ranabahadur Shah of the Kathmandu Valley in A. D. 1789-90.

Hamilton records the history of Jumla of the time of Suryabhanashahi as follows: ... "An extensive country called Yumila, which, towards the west was once bounded by the territory of Ghar or Garhwal..., and

towards the east by Mustang, as it extended to Kagakoti on the Narayani, at the northern extermity of Malaibum, but towards the east if was much straightened by Jarkot, which extends to within a few kosas (one kosa is equal to two miles) of Chhinachhin, the capital. Large territories had also been gradually seiged from its province by the chief of Kaman (Kamayun), who had extended his dominions to the snowy mountains." 214

"The chief of Yumila was a Rajput, and he was long acknowledged as the supreme lord or king over all the mountain chiefs towards the west; .... extended his authority in the east also...., that his superiority was acknowledged everywhere between the Kali river and Nepal (the Kathmandu Valley). His authority, however. was still more limited than that of the late Caesars of Germany, his subjects frequently levying wars, not only against each other, but against their sovereign; not only there any assembly of states from which he could obtain assistance against any common enemy. His power probably resembled that possessed by those who were called the sovereign kings of India, before the Mohammedan conquest and consisted in theree priviledges. Each chief sent with presents; he him an annual embassy, bestowed the mark of royality (tika) and he had a right to interfere in keeping the stranger from overruning the weaker, and to exhort all chiefs to preserve the balance of power. Except persuation, however, no means seem to have existed to infer co-operation....." 215.

"The Rajas of Yumila were of Suryabansi tribe (solar race), and were admitted pure, so as to intermarry with the chiefs of Kamayun and Garhwal. They had penetrated into the hills about 500 years ago..., they first settled in the Almora country, and thence removed to Jumla; and as the Doti Raja, acknowledged to be of the Salivahan family, it also called Suryabansi, I think it probable, that the Rajas of Yumila are the descendants and the representatives of Avanti and Basanti, and this will explain

the vassalage of them, which all the eastern cheifs avowed, although the people of Kamayun, by whom the Yumila chiefs were stript of the best part of their dominions, deny this vassalage, and pretend to know something of their descent. " 216

Thus according to Hamilton during the reign of King Suryabhanashahi the dominion of the Kallalas was extended in a vast area. The king, a descedant of the solar pedigree, had exercised his commands over all the rulers of Western Nepal. He used to bestow the mark of royality on the vassals and at occasions used to intefere them in their military operations and alliances. The matrimonial relations of the Jumla kings were mostly with the Chanda rulers of the Kamayun Garhwal State. 217

One lalamohar (sealed paper) of King Suryabhanashahi is dated on Sunday, Kartika -21 of the Saka Era 1681 (+ 78= A. D. 1769). It was issued by him from the Chhinasim palace to Maitya Tumata 218. The text of the certificate enjoins that in the past King Birabhadrashahi had donated some alo (a class) lands orginally belonging to Saunya Bohora of Rumu village to Katibhanya Tumata of Kalya for his enjoyments, free from all the potential taxes, till eternity, that has, the king asserted, became an old story by his time. Therefore, he issued the present document to Maitya Tumata and reaffirmed his faith in the old donation which had stood from the time of King Birabhadrashahi for the consumption of the above-mentioned land plots, exempt from all the conceivable taxes, to Katibhanya Tumata and his descandents 219. The witnesses mentioned in the text include King Atimalla, Sujita Mahatra, Katusai Gosayin, Dhana Bhandari, Jagannath Bhandari, etc. 220. In the beginning of the text of endowment the king has invoked the lords of the Vadri and the Mukti ksetras (holy sites) to impart blessings for his prepetual victories and helps. The king has been addressed by the appellation of Sahebajyu (a gentleman) by the scribe of the plate. 221

The other lalamohar 222 of the king is dated on Wednesday, Margasirasa-20 of the Saka Era 1695 (A. D. 1773) 223. It is engraved with the name of Suryabhanashahi itself and is approved by various witnesses and officials. These people are found in the previous document of the king also, dated on Sunday, Kartika- 21 of the Saka Era 1681 (A. D. 1759) 224. The present lalamohar pertains to a certificate of six hundred rupees, which Jadya Budha had received from the king 225.

Naraharinath has published one copperplate of Gopradadas Devasai in his book 226. Dated on Wednesday of the Saka Era 1683 (A. D. 1761), it was issued by the aforesaid chief from his Parangaja abode. The document contains the details of a gift which the ruler had made available to Lama Budha and Chandya Budha. The relation of this chief with Suryabhanashahi, the defacto so vereign of the country, is not clear from any record. The lost known document of Suryabhanashahi is a lalamohar which he had circulated to Prithvimallashahi on Saturday, Pausa-22 of the Saka Era 1700 (A. D. 1778) from Chinasim. It authorizes the receipant of the grant to enjoy some lands in lieu of his valuable services to the king. The witnesses of this certificate include Sujita Vista, Sangram Bhandari, Devodatta Khavasa and writer Shree Balabhadra Joshi 227.

When the Gorkha Army of the Kathmandu Valley attacked the Jumla Valley in A. D. 1787 under Kazi Shivanarayan Khatri and Sardar Pravala Rana along with two campanies of army 228, Suryabhanashahi resisted it with a "force of 22000 men; but Ranabahadur Shah, watching a farourable opportunity, when most of those had retired to their homes, completely surprised the country, and acted with such vigiour and cruelty, that no force durest afterwards assemble. "229. The vassals of Suryabhanashahi, who ought to have come for the help of the sovereign, did not turn up for his protection. The result was Suryabhanashahi was defeated and caught by the invading army

of Ranabahadur Shah. Hariballabha informed Hamilton that the victor had sent the defeated sovereign, Suryabhanashahi, to Kathmandu, where he lived until his death, in the confiments 230. While in the imprisionment, Suryabhanashahi used to get two rupees per day to meet his expenses (of livelihood) 231. The son of the king, Manasurashahi, ran away from Jumla and took refuse with the Bhotiyas of Taolakhar (Takhlakhar). This is how in A. D. 1790 the Kallala Dynasty of the Jumla Valley came to an end. After the conquest of the Jumla Valley Ranabahadur Shah moved to the further west for checkinating the Chandra rulers of Kamayun and Gahrwal.

#### Krishnashi Devichandashahi (A. D. 1782.....)

Krishnashahi Devichandashahi was a contemporary of King Suryabhanashahi. Somehow he had managed to become the master of Motyapur and he ruled in its neighbourhood with the epithet of "Shree-Shree-Shree-Shree-Shree-Maharajadhiraja" 232. Krishnashahi seems to have been on enemical terms with Suryabhanashahi, the Kallala sovereign.

Krishnashahi was the master of Motyapurkot on Falgun-12 of the Saka Era 1704 (A, D. 1782) 233. The titles of the king indicate that he was an energetic man, and while in the authority, he had excercised his laws with great compatibilities. The king had facilitated Vishnu Upadhyaya of Marahatha village with sumpteous landed wealth for his enjoyments 234.

Like Suryabhanashahi, Krishnashahi was also defeated by the Gorkha Army. Yet, one does not know about the real end of this ruler. As he was not a defacto master of the Jumla Valley, Hamilton and Hariballabha did not pay any heed to record the details of his life and achievements. Krishnashahi vanished like the other Baisi and the Chaubisi rulers of Western Nepal.



#### The References

- Yogi Naraharinath, Itihasa Prakasha, Kathmandu, 2013. I. P. 109; from a chronicle provided by Shree Virendra Bahadur Shah of Jumla to Naraharinath.
- K. M. Munshi (ed.), The History and Culture of the Indian People: The Delhl Sui tanate, Vol. VI, Bombay, 1960, pp. 116-24.
- 3. Yogi Naraharinath, Op. Cit. (No. I) p. 106 ff.
- 4. Panchaparavara is a devise by which we differenciate between the different families of the Brahmanas. The meaning of sakha is branch. Thus it means a branch of the Brahman family.
- This is a town of Rajasthan. The Rana rulers of the Kathmandu Valley also trace their origin from the Sisaudiya Rajpoots of Rajasthan.
- 6. Yogi Narahasinath, Ibid, pp. 107-109.
- 7. Ibid, pp. 111-113.
- 8. Baliraj was a king of the fifteenth century and Malaibum probably of the eighteenth century. Hence, present Malaibum might be Medinivavma (Maedinibum > Malaibum), a contemporary of King Balraj, who appears as a ruler of the Jumala and Dullu valleys in the beginning and issues a copper plate inscription along with Baliraj in the end. The two seem to be the enemies in the beginning, but, later on, because of the matrimonial relations of the two houses, these kings became staunch friends and care-takers of each other.
- 9. This Ganga river should be the river flowing in the vicinity of Simja-Lamathada.
- 10. Whose golden image was this, is not given in the chronicle.
- 11. Yogi Naraharinath, Ibid, p. 108. After woking a couplet, which reads:— "Jagata sarvamantra mautradhinascha devatah, Tenamantrabrahamanadhina tasmat brahmana devatah." the above-mentioned Brahmanas had said to King Jaktisingh that they were the real lords of Jumla and Humla. Again, as they were the Bra-

hmanas, they demanded their lost territories from the owner. On hearing the demands of the Brahmanas, Jaktisingh gave the two valleys to them. The Brahmas inrusted the newly acquired estate to Baliraj. They said to Baliraj that as he was a Kshatriya prince, he should rule the state and protect the religion and the Brahmanas from the offenders.

- 12. Ibid, p. 108. and pp. 112-113.
- 13. Yogi Naraharinath, Itihasa Prakasha. II. I, Kathmandu 2013. p. 109.
- 14. Yogi Naraharinath, Sandhipatrasangrah Vol. I, Banaras 2022, pp. 585-'88. This king had established the Thalara branch of the Bajhang Dynasty.
- Tucci, Preliminary Report on the Two Scientific Explorations in Nepal, Rome, 1956, pp. 121 ff.
- 17. Ibid.
- Hitnarayan Jha , The Licchavis, Varanasi, 1970, pp. 140-152.
- 19. Yogi Naraharinath, Op. Cit, (No. 13), p. 112. The people of the Jumla Valley, particularly at Ruru, Vauchu and Chilakhaya, still recall about the charity which King Medinivarma had performed during his life-time. They sing of his donations as:—

Dhanna dhanna Medinivamma dhanna timro hiyo Satadinko hindanya vato databya ma diyo

i. e. well done, well done, Medinivarma, you have a virtuous heart. The land (vato) which takes seven days to traverse, you gave that in the donation.

I think that this land Medinivarma had donated to Baliraj after the sellected the latter as his son-in-law and the heir of the Jumla State. Baliraj owned the land as a dowry from the side of his consort. Thus it is by a marriage that Baliraj had assumed the powers and the throne of the Jumla State (after Medimivarma).

Mr. Surya Vikram Gyawali holds that

Medinivarma was not heirless. Malaivarma (Malaibum), whose five sons- Sumeruvamma, Sumersubamma, Sansaribamma. and Medinivarmma, Raye Prabhati established their principalities at Dullu, Sanni, Dailekh, Dhulikot and Bhyakot (Yogi Naraharinath— Itihasa Prakasha II. I, pp. 364-66.), was either the son or grandson of Medinivarma. Malaivarma had ruled at Raskot about A. D. 1378. Now, if we accept the theory of Shri Gyawali, then Malaivarma becomes the ruler of the Solar Dynasty, because Medinivarma, with his epithets, etc. and the place of rule, seems to be the descendant of Abhayamalla and of the Solar Dynasty. But we know that Malaivarma of Khandacakra was of the Lunar Dynasty, and, therefore, at present I cannot agree with the learned historian. Some more researches are required in this field. Again Shri Gyawali the son of holds that Medinivarma, Malaibamma, had ruled in A. D. 1393; and he is the Medinibarma, described with Baliraj— the Kallala monarch of the early fiteenth century A. D. in the Jumla Valley. Gyawali holds that Medhibarma had gone at Chhinasima; he not only had lived there but had manipulated to occupy the Malla throne also. As this Medhivamma had only one daughter, and no son, he married her (his daughter) to Baliraj and blessed him for a long life. Himself, Medhivarma become a mandicant and left the dominion. Thus Baliraj establishes the rule of the Kallala Dynasty in the Jumla Valley in the beginning of the fifteenth century A. D.

Shree Gyawali holds that there were more than one Malaivamma in Western Nepal. Malaivamma, the consort of Mahalavasanta, the Khanchli Princess, was perhaps the second or the third Malaivamma. The sons of this couple were Shahavamma, Arimardana, Shatrusala, Kalimardana, Raghuttam, Raghunarayan and Ramesha. This Malaivamma had died in A. D. 1736.

He was the king of the Takumu State (Shri Gyawali was much kind to give this information to me. I shall try to give the history of the Lunar Dynasty in Western Nepal somewhere in the future.)

- 20. This is a ceremony observed with the feasts and the worship of the deities before the use of a newly constructed secular or religious building. In case of a religious building, i. e. a temple or the edifice of the god, it is during this ceremony that an idol of the deity is installed in the sanctum for the subsequent regular wosrhip of the people.
- 21. Yogi Naraharinath, Ibid, p. 165.
- 22. Tucci, pO. Cit, (No.15), 121 ff.
- 23. Ibid, pp. 121-22.
- 24. Yogi Naraharinath, **Op.** Cit. (No. 1.), pp. 107-09.

King Jalandhari had no scoin. Therefore he appointed Bherimalla, a cakridara (waiter=attendant), as the king of Sija and gave him the title of Sijapati. The new king was asked by the protector to worship the goddesses Tripurasnduari and Kanakasundari until their appearance. According to some chronicles Bherimalla was the son of King Jalandhari.

Shree Surya Vikram Gyawali 25. Ibid, that Jalandhari, very believes popular among the people of the Jumla Valley, had come from the region of Jalandhar (the dobhan of Punjab is still called as Jalandhar Pradesh). He came at Jumla through Kangra and entered the Baitadi and the Darchula regions of Western Nepal for the first time. Then he followed the track of a river and reached Humla, and from there in the Jumla Valley in A. D. 1003. In the Jumla Valley he took shelter in the house of a Brahmana. After sometime Jallandhari married a Brahman girl named Kalika. As Kalikadevi was an esteemed lady of the Jumala Valley, Jalandhari received much respects from its people after the marriage, and even became their king also. When Kalikadevi died, she

was deified and Goddess Kalikadevi of the Jumla Valley owes her origin from this Brahman lady. Shree Gyawali thinks that from Western India in this way Nepal had many waves of the Raipoot princes. who came in this country in different centuries. He is of the opinion that this migration was because of the strange strategic position of Kangra. He holds that because of the Indo-Greek. Saka, the Scythian, the Kushan, the Pahlava and the Huna invasions in India in the ancient period the princes of that country had migrated in Nepal, and in this way Western Nepal has sheltered the Indian political refugees since a very long time.

The son of Jalandhari, Pahariraye or Phukagada, built a dam in the river which flowed in the neighbourhood of Khandacakra; it had greatly facilitated the irrigation in the vicinity of Raskot.

Shree Satya Mohan Joshi did not find any historicity in Jallandhari, although he accepts that no other king is so much famous in the Jumla Valley as King Jalandhari.

Shree Gyawali holds that perhaps Nagraj had to go to the Khari Pradesha and the Jumla Valley from Dullu because of the attack and the disturbances created by Jallandhari, and at that time he laid the foundation of Simja. He did not believe in the invasion of the Tibetans and the control of Nagraj over them (Shri Surya Vikram Gyawali and Shri Satya Mohan Joshi very kindly discussed the problem of Jalandhari Raja with me, and, that is why, I am able to give this information at this place. I shall write about him in detail elsewhere).

- 26. **Ibid**, pp. 116-17.
- 27. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 13.) pp. 361–62.
- 28. Ibid, pp. 349-353.
- 29. Ibid, p. 32.
- 30. Ibid.
- 31. **Ibid**, p. 112.
- 32. **Ibid**.

- 34. Tucci, Op. Cit. (No. 15.), p. 114 ff.
- 35. Yogi Naraharinath, Op. Cit. (No 13.), pp. 331-33.
- 36. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 1.) p. 106-111.
- 37. We know that Nagraj was the founder of the Sija capital and an exalted king of the Malla Dynasty of Western Nepal (see Dr. D. R. Regmi, Medieval Nepal, Vol. I, Calcutta, 1965, pp. 710-35)
- 38. Yogi Naraharinath, Op. Cit. (No. 14.),
- 39. Tuci, Op. Cit. (No. 15), p. 114.
- 40. **Ibid**, pp. 114-15.
- 41. Ibid, p. 115.
- 42. Ibid, p. 115 ff.
- 43. **Ibid**, p. 115.
- 44. **Ibid**, p. 115, Malla (-devi), the wife of the new king (Hastiraj).
- 45. **Ibid**.
- 46, Yogi Naraharinath, **Op.** Cit. (No. 1.), p. 109.
- 47. Ibid.
- 48. **Ibid**.
- 49. **Ibid**, p. 165.
- 50. **Ibid**, pp. 106–8.
- 51. **Ibid**, pp. 112–14.
- 52. **Ibid**.
- 53. In the villages of Northern Uttar Province and the Terai of Nepal the people sing the Alha songs in the rainy season. In this epic song they enjoin that Baksaraj had killed the father of Alha and Udala-the two great heroes of medieval India. These heroes had defeated fifty two kings of Northern India including King Prithiraj Chauhan of Delhi in various military encounters. It is said that Alha and Udala had invaded the country of Vaksaraj and taken the revenge of their father's death from him.
- 54. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 9.), p. 106.
- 55. Ibid, p. 111. ff.
- 56. Yogi Naraharinath, Op. Cit, (No. 13), p. 101 ff.
- 57. Ibid.
- 58. Ibid.

- 59. Yogi Naraharinath, **Op.** Cit. (No. 1.), pp. 116-17.
- 60. Ibid, p. 116.
- 61. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 13), pp. 114-19.
- 62. Yogi Naraharinath, **Op.** Cit. (No. 1.), pp. 116-17.
- 63. Yogi Naraharnath, Op. Cit. (No. 13), p. 116. Vijayabhidhananadyavarta sri-visala-chatuhs ala sarvatobhadrasudhadhavala saudhotsarga dhana nagare. 11
- 64. Ibid, Surasuraipujitapadapadmah prasannachi....11
- 65. **Ibid**, p. 116–18.
- 66. Ibid. Pratapapratapita vicaksacakra..1
- 67. Ibid, p.116.
- 68. Ibid.
- Yogi Naraharinath, Op. Cit (No. 1.), p. 106 & 108; Tucci, Op. Cit. (No. 15.), p. 112.
- 70. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 13), p. 120.
- 71. Yogi Naraharinath, **Op. Cit** (No. 1.), p. 106; Tuci, **Op. cit**. (No. 15.), p. 122.
- 72. Yogi Naraharinath, Op. Cit. (No. 1.) p. 108.
- 73. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 13.), p. 120'
- 74. Ibid.
- 75. Ibid.
- Yogi Naraharinath, Op. Cit (No. 1.),
   p. 108. Bhanashahi was called Prithavipatishahi also.
- 77. Ibid, p. 108.
- 78. Ibid, P. 106.
- 79. **Ibid**, p. 113.
- 80. Yogi Naraharinath, **Op. Cit**. (No. 13.), pp. 120 & 122.
- 81. **Ibid**, p. 123.
- 82. **Ibid**, p. 125.
- 83. **Ibid**, p. 122.
  - 84. Ibid, p. 121.
  - 85. Ibid, pp. 222-25.
  - 86. **Ibid**, pp. 123-24.
  - 87. Ibid.
  - 88. **Ibid**.
  - 89. **Ibid**, p. 132 ff. Surtishahi seems to be a Kallala king ruling at Chhinasim Saka Era 1450 (A. D. 1618). He might have revolted against his elder brother, Bhanash-

- ahi, and forced him to transfor his capital at Tiprikot from Chhinasim. This fact is attested from the documents of Bhanashahi also. This might be a reason why we find the Kallala kings ruling simultaneously from two capitals of Tiprikot and Chhinasim. Thus from the time of Bhanashahi and Surtishahi we have two ruling houses of the Kallala Dynasty.
- 90. **Ibid** p. 125.
- 91. **Ibid**, p. 124.
- 92. Op. Cit. (No. 14.), p. 1.
- 93. **Ibid**, pp. 1–3, Yogi Naraharinath, **Op. Cit**. (No. 13.), pp. 132–36.
- 94. Yogi Naraharinath, Op. Cit, (No. 14.), p. 1.
- 95. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 13.), p. 125.
- 96. **Ibid**, pp. 125–26.
- 97. Ibid.
- 98. Yogi Naraharinath, Op. Cit (No. 1.), p. 108. The Jumaleshwar Chronicle writes that Surtishahi became the king of the Kallala country after the death of Bhanashahi but the Kallalashahi and the Baburam Acharya chronicles (Ibid, pp. 106-112) mention Salimashahi as the son and successor of King Bhanashahi. I think that both the chronicles are correct, because after Bhanashahi both of his sons had ruled; one from Chhinasim and the other from the Tiprikot capital.
- 99. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 13.), pp. 125–26.
- 100. **Ibid**, pp. 125–26
- 101. Ibid, p. 126.
- 102. **Ibid**, pp. 125–29.
- 103. Ibid.
- 104. Ibid, p. 143.
- 105. The towns of late-medieval period in Western Nepal would not have been bigger than a modern village of the region.
- 106, Yogi Naraharinath. Op. Cit. (No. 13.), p. 129.
- 107. **Ibid,** pp. 129–30.
- 108. Ibid,
- 109. **Ibid**, p. 130.
- 110. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 1.), p. 106.

## The History the of Kallala Dynasty 59

- 111. Yogi Naraharinath, Op. Cit. (No. 13.), pp. 130-31.
- 112. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 1.), pp. 106–16.
- 113. **Ibid**, pp. 108-09.
- 114. Yogi Naraharinath, Op. Cit. (No. 13.), pp. 131-32
- 115. Ibid, p. 131.
- 116. Ibid.
- 117. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 14.), pp. 1--3.
- 118. Ibid, pp. 1-3. In the Jumla Valley the people have a poem, still sung by them. It relates to Jhampam and Saimalashah, and their struggle. The poem reads as follows:

  Jhampanako rato vakhu churile chhekyako Saimalasaika hata parnu karmama lekhyako Jahampanako rato vakhu Chaudhanachanda milka. Jhampanako chaudhanyaghochaudhakhilka.
- 119. Ibid, p. 3.
- 120. **Ibid**, pp. 1-3.
- 121. **Ibid**, Yogi Naraharinath, **Op.** Cit. (No. 13.), p. 132.
- 122. Ibid, (No. 13.), pp. 133-36.
- 123. Ibid.
- 124. Ibid.
- 125. **Ibid**, p. 134.
- 126. Ibid.
- 127. Ibid, 124.
- 128. Yogi Naraharinath. **Op. Cit.** (No. 1.), pp. 16–13.
- 129. Ibid, p. 108.
- 130. Yogi Naraharinath. **Op. Cit.** (No. 13.), p. 137.
- 131. Ibid.
- 132. Ibid.
- 133. **Ibid**, p. 132.
- 134. **Ibid**, pp. 137–38.
- 135. Ibid.
- 136. **Ibid**, p. 132.
- 137. Ibid.,p. 137.
- 138. Ibid.
- 139. Ibid.
- 140. **Ibid**, pp. 132-36.
- 141. Yogi Naraharinath, Op. Cit (No. 1.), pp. 106-09.

- 142. Ibid, p. 113.
- 143. Ibid, pp. 106-09.
- 144. Yogi Naraharinath, Op. Cit. (No. 13.), p. 38.
- D. R. Regmi Modern Nepal, Calcutta, 1961,
   p. 116. Regmi received this fact from the History of Kamoyun of B. D. Pandey.
- 146. As Bajabahadur Chanda ruled till A. D. 1678, one has ample place to doubt if he had realy conquered some strip of territories of Doti and Jumla during the rulership of Bahadurashahi. This trouble might have come during the rulership of his successor Birabhadrashahi.
- 147. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 1.), pp. 106-09.
- 148. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 13.), pp. 138–39.
- 149. Ibid, p. 138.
- 150. Ibid, p. 139.
- 151. Ibid.
- 152. Yogi Naraharinath, **Op. Cit.** (No. 1.), pp. 106–113.
- 153. Yogi Naraharinath, **Op. Cit**, (No. 13.), pp. 139–43.
- 154. Ibid, p. 139.
- 155. Ibid.
- 156. **Ibid**, p. 140. I think that Naraharinath was not able to read the date of this document correctly. We have read that Bhanashahi had ruled between A. D. 1529-85. If we modify the date with the Saka Era 1500, corresponding to A. D. 1578, then, of course, it becomes an authentic document of King Bhanashahi.
- 157. **Ibid**, pp. 122–25.
- 158. Ibid, p. 140.
- 159. **Ibid**.
- 160. Ibid.
- 161. Ibid.
- 162. **Ibid**, pp. 140-41.
- 163. **Ibid**.
- 164. Ibid. p. 141.
- 165. Ibid.
- 166. Ibid, The literal meaning of Ranajitya Badha is "the old man who had conquered the battel. Does it mean that the Budha received this charity because he had shown

an extra-ordinary genius in the conquest of some battle by the king.

167. Ibid, p. 143.

168. Yogi Naraharinath, **Op.** Cit (No. 1.), pp. 108-13.

169. Ibid, p. 106.

170. Yogi Naraharinath, Op. Cit. (No. 13.), p. 140

171. Ibid, pp. 143-48.

172. Ibid, p. 143.

173. Ibid, pp. 146-47.

174. Ibid, p. 144.

175. Ibid, Dharmavikramashahi is not know by any other record of the region except this refearnce.

176. **Ibid**, p. 145.

177. Ibid. pp. 143-48.

178. Ibid, pp. 143-44. This document was given to Naraharinath by Mr. Lalasingh. Ghorala of Suvagoan, located in the neighbourhood of Tiprikot.

179. Ibid, p. 144.

180. Ibid, p, 145.

181. Ibid, p. 146.

182. Ibid, pp. 147-48.

183. Ibid, p. 143. The word vintyaru orginates from the word bhrityaru; the latter is shaped from word bhritya of Sanskrit, standing for the servants and the servicemen.

184. Ibid, pp. 143-44.

185. Ibid, p, 144.

186. **Ibid**, p. 146.

187. Ibid, p. 147.

188. Ibid, pp. 147-48.

189. **Ibid**, pp. 143-48.

190. **Ibid**, p. 148.

191. Ibid, pp. 145-46.

192. **Ibid**.

193. Ibid.

194. Ibid, pp. 147-48.

195. Yogi Naraharinath, **Op.** Cit, (No. 1.), pp. 106-13.

196. Ibid, pp. 108 and 113.

197. Yogi Naraharinath, Op. Cit, (No. 13.), pp. 143-47

198. Yogi Naraharinath, Op. Cit, (No. 1.), p. 106.

199. Yogi Naraharinath, Op. Cit, (No.13.), p. 148.

200. Ibid, pp. 149-53. This copper-plate was used for a long time as a lid to an unbaked earthen container (dehari) of the house of Shree Chandra Devakota of Talichur, Asidara of the Jumla Valley. After cleaning for one day constantly Naraharinath was able to read its contents. On 2012/5/23/5 Shree Mohanbahadur Malla of Malabhida provided this copper-plate to Yogi Naraharinath.

201. **Ibid**.

202. Ibid.

203. Ibid.

204. **Ibid**, pp. 153-54.

205. Ibid, Birabhadrasaika samayah yesalam resa payakai thiyo...inu Chainala Chhadi kasi paunu nahi.....11

206. Ibid.

207. Ibid.

208. Ibid.

209. Ibid, pp. 154-55.

210. Ibid, p. 156.

211. Yogi Naraharinath, Op. Cit, (No. 1.), pp. 106-13.

212. Francis Hamilton, An Account of the Kingdom of Nepal, Edinburg, 1819, pp. 282-88.

213. Ibid.

214. Ibid, pp. 283-84.

215. Ibid.

216. **Ibid**, p, 287.

217. Ibid, pp. 282-88.

218. Yogi Naraharinath, **Op.** Cit. (No. 13.), p. 156.

219. **Ibid**.

220. Ibid.

221. Ibid.

222. Ibid, p. 157. Here the king has been called as Shree Sayepajyu. From the previous document itself we know that Suryabhanashahi was called Sahebajyu (wrongly spelled as Sayepajyu over here) also by the people of the Jumla Valley.

223. Ibid.

224. Ibid, p. 156.

225. Ibid.

226. **Ibid**.

## The History the of Kallala Dynasty 61

- 227. Ibid.
- 228. Yogi Naraharinath, Itihas Prakasha, II, III, Kathmandu, 2013, p. 438.
- 229. Francis Hamilton, Op. cit, (No. 212.), pp. 287-88.
- 230. Kirkapatrick. An Account of the Kingdom of Nepal, London, 1811, p. 292. "His country being governed by a Gorkhali Subha, and himself being under and
- honourable restraint at Kathmandu."
- 231. Francis Hamilton, Op. cit, p. 288. According to some people, as Hariballabha informs to Hamilton, Suryabhanashahi had escaped and gone to Lhasa.
- 232. Yogi Naraharinath, **Op. cit**, (No. 13.) pp. 158-59.
- 233. Ibid.
- 234. Ibid.

## ABOUT THE AUTHORS

Sri Janak Lal Sharma

Chief Research Officer, Department of Archaeology.

Sri Ram Niwas Pandey

Professor, Tribhuwan University. 'प्राचीन नेपाल'का निमित्त प्राग्—इतिहास तथा पुरातत्व, लिपिविज्ञान, हस्तलिखित प्रन्य, मुद्राशास्त्र, अभिलेख, संग्रहालय तथा लिलतकलासंग सम्बन्धित मौलिक रचनाको माग गरिन्छ।

रचना संक्षिप्त तर प्रामाणिक हुनुका साथै अद्यापि अप्रकाशित हुनुपर्दछ । तर कुनै प्रकाशित विषयका सम्बन्धमा नयाँ सिद्धान्त र प्रमाण प्रस्तुत गरिएको भए तिनको स्वागत गरिनेछ ।

रचनासंग सम्बन्धित चित्रहरू पठाउन सिकनेछ । रचना पृष्ठको अग्रभागमा मात्र लेखिएको हनपर्नेछ ।

निर्देशक पुरातत्व विभाग सिहदरवार काठमाडौँ, नेपाल

Contribution of original nature dealing with pre-historic and field-archaeology, epigraphy, manuscripts, numismatics, archives, art and architecture of Nepal and museum and other techniques connected with various aspects of our work are invited to Ancient Nepal.

The contribution should be concise and well documented, and based on hitherto unpublished data, if not new interpretation of already known evidence.

Photographs and illustrations (line drawings) may be sent. The typescript should be in double space and on one side of the paper only sent to:—

The Director,
Department of Archaeology
Singha Durbar,
Kathmandu, Nepal.