## प्राचीन नेपाल

पुरातत्त्व विभागको है मासिक मुखपत्र

## ANCIENT NEPAL

Journal of the Department of Archaeology

संख्या १३५ कार्तिक २०५० Number 135 October-November 1993

सम्पादक मण्डल
प्रधान सम्पादक
खड्गमान श्रेष्ठ
सम्पादकहरू
तारानन्द मिश्र
श्रीमती ऋद्धि प्रधान

Editorial Board

Chief Editor

Adda Man Shreetha

Khadga Man Shrestha

**Editors** 

Tara Nanda Mishra Mrs Riddhi Pradhan

#### प्रकाशक

श्री ४ को सरकार शिक्षा, संस्कृति तथा समाज कल्याण मन्त्रालय पुरातत्त्व विभाग काठमाडौँ, नेपाल

#### Published by

His Majesty's Government

Ministry of Education, Culture & Social Welfare

The Department of Archaeology

Kathmandu, Nepal

प्राप्ति स्थानः-साझा प्रकाशन पुलचोक, ललितपुर To be had of:-Sajha Prakashan Pulchok, Lalitpur



मूल्य र. ५०।-

Price: Rs 50/-



## प्राचीन नेपाल ANCIENT NEPAL

संख्या १३५ कार्तिक २०५० Number 135 October-November 1993

#### सम्पादक मण्डल

प्रधान सम्पादक खड्गमान श्रेष्ठ सम्पादकहरू तारानन्द मिश्र श्रीमती ऋद्धि प्रधान Editorial Board
Chief Editor
Khadga Man Shrestha
Editors
Tara Nanda Mishra
Mrs. Riddhi Pradhan

## विषय सूची Contents

|                                                                                                             | Pages                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| A Fragmentary Inscription From Simraongarh, The Anc<br>- Riccardo Garbini                                   | ient Mithila Capital |
| A Test Trench Through the Fortifications of Simraongar                                                      | h .                  |
| −M. Vidale<br>−C. Balista<br>−V. Torrieri                                                                   |                      |
|                                                                                                             |                      |
| The traditional material and techniques used in the conse<br>Nepalese historical monuments                  | civation of          |
| -Tara Nanda Mishra                                                                                          | 22                   |
| Speech delivered by the Director General, Mr. Khadga Min the concluding session of ICOMOS International Woo | d Committee          |
| Conference                                                                                                  |                      |
| नेपाली खण्ड                                                                                                 |                      |
|                                                                                                             | पुष्ठ                |
| मालिगाउँमा प्राप्त नयाँ अभिलेखको बारेमा विचार विमर्श                                                        | c                    |
| –शंकरमान र जवंशी                                                                                            |                      |
| काठमाडौंमा मनाइने पाया: र त्यसको ऐतिहासिक महत्त्व                                                           |                      |
| -कल्पना श्रेष्ठ <sup>े</sup>                                                                                | ,                    |
| लितपुरको <sup>/</sup> छिन्नमस्ताः एक संक्षिप्त अध्ययन                                                       |                      |
| −श्रीमती राज्यश्री श्रेष्ठ                                                                                  | , १३                 |
| भक्तपुरमा ढुङ्गे घाराको विकास व्यवस्था                                                                      |                      |
| –लीलाभक्त मुनंकर्मी                                                                                         |                      |
| वितंलाल थारू                                                                                                |                      |
| –तेजनारायण पंजियार                                                                                          |                      |
| प्रधानमन्त्री जङ्गबहादुर राणाका समयको नेपाल–भोट युद्धको                                                     |                      |
| ऐ तिहासिक सामग्री                                                                                           | २८                   |

# A Fragmentary Inscription From Simraongarh, The Ancient Mithila Capital

-Riccardo Garbini

In March 1992, an erratic fragmentary slab-inscription recovered by a school teacher was shown to Massimo Vidale, then in Simraongarh on behalf of the joint Nepali-Italian Archaeological Mission. Through the careful interest of Prof. Giovanni Verardi, a good fubbing impression and a very clear picture were taken and handed to me after a few days. We thank the Dept. of Archaeology, HMG of Nepal, for allowing us to study it. Thanks indeed are due to both G. Verardi and M. Vidale for the suggestions given to me as far as the actual knowledge of the Mithila historical backdrop is concerned. I wish also to express my gratitude to Prof. Raniero Gnoli whose learned assistance and sagacious advises assisted my efforts to translate the inscription.

#### The inscription

The erratic black stone-slab fragment is 12.3

cm. high and 16 cm. long, at its widest point. Its shape is an irregular polygon breadthwise, and the inscription covers over three-fourth of its height, seven lines being clearly visible. The engraving is extremely careful as shown by the regular and uniform size of the aksaras (1 cm. high). This accuracy makes it perfectly feadable at first glance. At the bottom we can easily infer the existence of one more line at least, of which, unfortunately, only the upper horizontal strokes of seven characters are visible. As explained below, the text of the inscription presumably continued for several more lines. It is, however, absolutely sure that the surviving text is the beginning of the whole inscription: in fact, above the first line there is an empty space about 3 cm. high, whereas the regular gap between the single lines is less than 0.5 cm.

#### Palaeographical features

The characters belong to the period ranging from the Vijayasena's Deopara inscription (11th century A.D.) up to the formation of the Maithili script. If we turn our attention to the history of the writing style of Mithila, we get a first reference to a Purva Videha lipi as one of the 64 scripts of India in the Buddhist work Lalitavistara, which presumably can be referred to as the script of that region. In our inscription, left aside the typical uniformity of the ba and va aksaras which is still nowadays maintained in modern Bengali alphabet and language, the presence of some

peculiar signs of the Maithili script, like the cha, dha, sa aksaras can be noted. On the whole, the script appears as the natural development of the Pala-Sena style<sup>B</sup> towards the standard script of Mithila as known today<sup>C</sup>. The evidence in favour of the priority of our inscription, however, is given by the particular shape of a, da, pa, bha, sha, when compared with their Maithili standard form. For the shape of the i a aks ra in particular, a terminus post quem in the Bengala region can be traced at the end of the Pala dominio 1, i.e. in the first half of the 12th century A.D.<sup>D</sup> It appears to have been still in use at the begin-

A. Cf. F. Kielhorn, "Deopara Stone Inscription of Vijayasena", Epigraphia Indica, I (1892), pp. 305-15.

B. Cf. P. G. Ojha, The Palaeography of India, pp. 77-78 and pls. 33-34; Buehler, Indische Paleographie, pl. V, columns XVIII-XIX. The similarity and close relationship between the Simraongarh and the Pala-Sena style is attested also by the sculptures recovered from the site (T.O. Ballinger, "Simraongarh Revisited", Killar, I, 3, 1973, pp. 180-84).

C. Cf. P. G. Ojha, op. cit., pl. 78, p. 131; according to him it is a derivation of Rengalese script, 'यह लिपि पस्तुत: बंगला का कि जित परिवर्तित रूप ही हैं'; such an opinion is shared also by G. Mule, who in his recent essay 'भारतीय लिपियों की कहानी', Delhi, 1990, points out that मिश्रिला में संस्कृत के ग्रंथ लिखने के लिए बंगला से मिलती—जुलती एक लिपि का प्रचलन रहा है जिसे मैश्रिलि कहते हैं (p. 99); cf. also R. Rajavamshidvara, 'प्रचिन लिपि वर्णमाला', Kathmandu, V.S. 2017 (1959), pp. 29–32; against this traditional view, cf. V. K. Misra, Cultural Heritage of Mithila. 1979, pp. 163, 191–98, where the author points out that 'Maithili has its own script which is variously known as 'Maithili Lipi', 'Mithilaksara' or 'Maithilaksara', but popularly it is called 'Tirihuta'. There are certain persons who have mistakenly dubbed it as a corruption of Bengali, or as 'Ojha-Script' used in Bihar chiefly by Ojha Brahmins''. Pl. II shows the development of Mithilaksara.

D. As clearly attested by the Nalanda inscription of Vipulasrimitra, cf. Epigraphia Indica, XXI (1931-32), pp. 97-101.

ning of the 14th century. The same can be also affirmed of the shape of the ta aksara, belonging to the Bengali-Maithili type. Summing up, the inscription is engraved in a kind of Gaudiya and Proto-Bengali characters, its date ranging between the 12th and 14th certuries A.D., i.e. during the Karnata suzerainty on Mithila, whose capital or one of whose capital towns was Simraongarh. No date is preserved in the inscription, but we possess, luckily, half a name of a king, Rama.... in line 4.

The inscription is, apparently, the eight example found so far of that dynasty, coming after the stone engraving from Simraongarh itself and the Andhratharhi stone image inscription, both belonging to the time of king

Nanyadeva, the fragment recovered at Bhit Bhagavanpur quoting Sri Malladeva (son of Nanyadeva) the pillar inscription from MAHUAR (DARBHANGA DISTRICT), the inscription from SIVAVARDHA MANESVARA at DEKULI (DARBHANGA DISTRICT) and the Khojpur Durga image inscription<sup>6</sup>, as well as other specimen still unpublished <sup>6A</sup>.

#### Mithila

As is known, the region of Mithila—Tirabhukti—Tirhut is said to have been bound—ed to the east by the river Koshi, to the west by the river Gandaki, to the north by the foothills of Himalaya, and to the south by the Ganges, covering an extent of land lying between 25°28' and 26°52' N.lat. and 84°56'

- E. At least in north-eastern India: cf. D.C. Sirear, "Kendupatna Plates of Narasimha II; Sets II and III'', Epigraphia Indica, XXVIII (1949-50), pp. 185-95; these plates are dated 1217 of the Saka era (= 1294 A.D.) A slightly different shape of this aksara had already started in Orissa, as can be inferred from the Bhubaneswar inscription of Anangabhima III, dated 1220 A.D. Cf. Epigraphia Indica, XXX (1953-54), pp. 17-23.
- F. Cf. R.K. Ghosal, 'Rakshaskhali Island Plate of Madommanapala; Saka 1118', Epigraphia Indica, XXVVII (1947-48), pp. 119-24, where the characters Pa and final t, labelled as Proto-Bengali, are identical to ours, whereas sa and a are totally different. For the Gaudi or Gaudiya script, cf. the Bangaon plate of Vigrahapala III, dated 11th Century A.D., Epigraphia Indica, XXIX (1951-52), pp. 48-57; XXX (1953-54), pp. 17-23 (the Bhubaneswar inscription of Anangabhima III); XXVIII, pp. 63-67 (the Polsara plates of Arkesvaradeva). Contra, cf. V.K. Misra, op. cit., p. 291, where the appellative Maithili is used to label this script, although some aksaras are still different from the standard Maithili form as shown in pl. II.
- G. Cf. B. Sahal, The Inscriptions of Bihar, Patna, 1983, pp. 133-34; V.K. Misra, Cultural Heritage of Mithila, Allahabad, 1979, pp. 199-201. The Bhit Bhagavanpur fragment has been already given and quoted (but not edited) by R.D. Choudhary, 'The Karnats of Mithila', Annals of Bandharkar Oriental Research Institute, XXXV (1954), pp. 98-99; T. Mishra, 'गणेश्वर तथा सिमरौनगढका मन्त्री र पुरोहितहरू', Ancient Nepal, 24 (1973), pp. 35/41.
- GA. I owe this information to Mr. Tarananda Mishra.

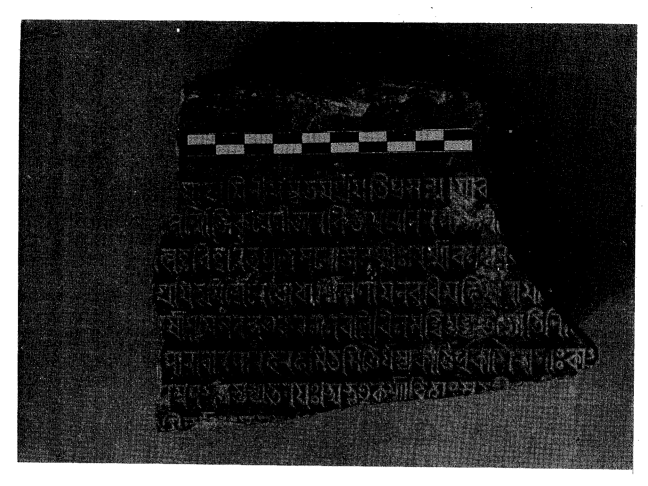
and 86°46' E. long. H The ancient name of the region was Videha, corresponding to the principal Mahajanapadah. In later times the area was known as Tirabhukti (later on shortened in Tirhut) or Mithila like its capital town. The name of Simraongarh, generally

identified with it, seems to derive from the ancient Sima-ra-vana-gadha, namely "The fort in the forest of Simal trees". Even though this explanation is still far to be proved, it represents the most plausible hypothesis insofar put out. Historically speaking, the

H. Cf. Imperial Gazetteer of India, VIII, p. 187; Darbhang District Gazetteer, p. 152; both quoted in: U. Thakur, History of Mutalla, Darbhanga, 1956, p. 2. The most complete definition of its boundaries is found in the Brhad Visnu Purana, Mithila Mahatmaya Khanda:

गंगाहिमवतोर्मं ध्ये नदी पंचदशान्तरे । तैरभूक्तिरिति स्थातो देश: परमणावनः ॥ कीशिकीतु समारभ्य गण्डकीमधिगम्य वै । योजनीनि चेतुविशत् व्यायामः परिकिक्तिः ॥ गंगाप्रवाहमारभ्य यावद्धमवतं वनम् । विस्तरः षोदशः प्रोवतो देशस्य कुलनन्दन ॥ मिथिला नाम नगरी नामस्ते लोकविश्रुत । पैचिभः कारणः पुण्या विस्थाता जमतीत्रये ॥

- Cf. R.P. Sarma, Mithila kā itihas, Darbhanga, 1979, p. 5. This territory covers the modern districts of Müzaffarpur, Darbhanga, Madhubani, Champaran, North Monghyr and parts of Purnea in India and those of Rautahat, Sarlahi, Mahotari, Saptari and Morang of Nepal.
- I. Or 'Tira District', cf. Nundo Lal Dey, The Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India, Delhi, 1927, pp. 35 and 204. It is from this name that the modern one, Tirhut, derives.
- J. Cf. Nundo Lal Dey, op. cit., pp. 35, 130; U. Jha, The Geographical Information in the Skarda Purana, Darbhanga, 1979, p. 291: 'According to the Bhavisya Purana, Nimi's son Mithi founded the beautiful city of Mithila. He came to be known as Janaka because he was the founder of this city (cf. The Bhagavata Purana IX.13.13). It is said that Mithila was named after Mithi and the kings of the country were called Mithilesa (Vayu Purana, LXXXIX 6.23)'. Nimi has been said to be son of Manu and king of Ayodhya. Cf. Sabda Kalpadruma, III, 723, who quotes the Bhavisya Purana. According to an etiologic point of view, the name Mithi derives from his birth from attrition, while Videha comes from his father's bodilessness. Cf. U. Thakur, History of Mithila, Darbhanga, 1959, p. 5.
- K. Thanks are due to Prof. L. Petech, to whose remarkable suggestions we owe this information. Cf. also K.P. Shrestha, 'Sthananam Kos', Kathmandu, 2044 (1986), p. 161.



A Fragmentary Inscription from Simraongarh

W.

preminence of this settlement rose when it dynasty.

became one of the capital town of the Karnata

From a cultural point of view, this

It can be useful to outline here the principal political events of this town during the L. period to which the palaeographical features of the inscription refer. The 11th century A.D. is the key point in the Medieval history of the region; in 1097 Nanyadeva founded the Karnata dynasty and the region of Mithila became the center of the kingdom, after having been ruled by the weakening Pala dynasty. It is useful to remind the importance that Sim aongarh had during the kingdom of the Karnatas. Its remains have been known to us since when the first European travellers discovered them in the 18th century A.D. The Capuchin father Cassiano da Macerata on the path towards Bhatgaon wrote in his report of 1741 about the ruined city of Scimangada, its big size and peculiar labyrinthlike plan. The ladyrinth was reproduced also on coins, rare in that time: 'Un re antico fece cuneare le monete a suo tempo con alcuni geroglifici da una banda, et nell'altra banda la pianta di Scimangada...ma in oggi quelle colla pianta di Scimangada sono rarissime', cf. L. Petech, I Missionari italiani nel Tibet e nel Nepal, Roma, 1952-53. vol. IV, p. 13; R.M. Cimino, Il 'labirinto' di Simraongarh. Una testimonianza antica'. in: A. Gallotta/U. Marazzi (eds.), La conoscenza dell'Asia e dell'Africa in Italia nei secoli XVIII e XIX, Napoli, 1989, III/2, pp. 581-99, where the originality of such a plan is underlined. It is called Cretan-type labyrinth (p. 583), rarely found in India.

It is sure that the Karnatas shifted their capital to Simraongarh during Nanyadeva's reign. The choice of the place for building a town was due, among other things, to agricultural potentialities and its location propitious for trade and communications between Tibet and the Gangetic floodplains, as it is clearly pointed out in the forthcoming article of M. Vidale, 'A Passage to Nepal: Archaeology of the Early State of Simraongarh', in the press. Cf. also C.P.N. Sinha, Mithila under the Karnatas, Patna, 1979, p. 35.

After the fall of the Karnatas in 1324 due to the invasion of Sultan Ghiyas-ud-Din Tughlak, king Harisimhadeva had no alternative but to flee towards the hills (Petech, op. cit., 114-15). In the meanwhile, the Delhi Sultan continued to claim overlordship of Tirhut: the son of the above mentioned Sultan, Muhammad Tughlak, issued coins with the mint-name Tughlakpur-urf-Tirhut. Cf. U. Thakur, op. cit., pp. 281/284; H.N. Weight, The Sultans of Delhi, their Coinage and Metrology, Oxford, 1925, p. 159, coins nos. 478 and 579; R.D. Choudhary, op. cit., p. 120.

After about thirty years, in 1353, a new Brahmana dynasty replaced the Karnatas; they were put on the throne by Sultan Firuz Shah Tughlak of Delhi and are known as the Oinavaras. Under their rule, the town of Mithila gained a growing popularity because of its brahmanical University, which flourished after that the Vikramasila monastery was destroyed by Bakhtiyar Khilji. The University was also enriched by the teaching of Vidyapati, eminent poet and scholar, who flourished in the second half of the 14th Century A.D. as well as by a number of masters of logic (Nyaya school) so that like

region is deeply linked to the Rama cult<sup>M</sup>, and the king's name of our inscription, Rama..., is to be considered a precise token of the religious and cultural climate of this area, where the presence of the Rama temple at Janakpur<sup>N</sup> may be recalled.

#### Text were an investigation of the second

Turning now our attention to the text, we see that it's first line speaks of a female deity who, 'once satisfied (prasanna), grants the bistowal of immortality (anriam arpyati for arpyayati) to whom is moving (?...mayaminim)'. In the second line, the description of the king (narapatih) starts, saying that he is like a started sky (because of) the necklace of pearls (...lin mauktika sreni tarakitanvaro)...', and continues below for six lines saying that (the king has) 'lotus-like-feet and jewel-like-sparking skin (ratnachavichurita padasaroja laksmih)...' Moreover, according

to the first possible meaning of verse 4, he is 'steady in the law' (Dharmacala)...; 'the greatness of the rightful important deeds (performed) by Rama... on the place of the village (...grama')humir 1dhaureyo boundless' dharmikanam anavad ii mahima Rama...). A different reading is possible for this expression: according to it, Rama... appears to be the head of the village land, whose greatness of pious deeds is boundless?. The 5th line starts saying that '(he is?) related to the rainy season and speaks of (?.. <va>rsagane sambandhat) the flashing gleaning of (his) creeper-like sword (karava'a valli vilasadvidyut), and of the gleam of the lightning (dyu!i .dvotini...).... The 6th line mentions '(him) whose fame (yasya kirti) enlightens the space by means of (his) rays as the bright laughing coast of the of Hara (enlightens) the other (...paravaraparam Hara hasita sitair...

Nalanda of former times Mithila by her scholastic activities in those days attracted students from different parts of India for advanced and specialized studies in Nyaya or Logic of which she was then the chief centre (U. Thakur, op. cit., p. 379)'. However, since Ramasimha's reign, Mithila was the place where many pandits from different region were used to convene (cf. R.P. Sarma, op. cit., p. 226: रामासिंहदेव उस की राज सभा में प्राय: उत्तर के सभी स्थानों में से संस्कृत विद्वानों ने प्राकर ग्राध्य प्राप्त किया था). A peculiar examination was instituted, known as salaka pariksa, by which the candidate had to explain the last page of a manuscript pierced through by a needle It seems to have corresponded to the system of admission at Nalanda or Vikramasila (cf.U. Thakur, op. cit., p. 379).

From this notice it appears how high was the cultural standard of this region; such a high standard is reflected in our inscription, where the royal epithets are expressed with a remarkable accuracy both in style and rhetoric.

- M. The wife of Rama, Sita, was daughter of king Janaka of Videha, and some episodes of the the Ramayana take place in this very region, as for instance the birth of Sita at Sitamarhi, or the break of Hara's bow due to Rama himself at Dhanuka, about six miles from Janakpur. It is obvious that the development of Ramaism took place here better than anywhere else.
- N. Cf.M.Jha, Civilizational Regions of Mithila and Mahakoshal, Delhi, 1982, pp. 96-111.

prak sairasah kas < 1ya'i>)... The last line runs as follows: 'his son has been received (...m upagatas tasya tanayah) / He was Karma...'(Abhut karmma < diyah>)'

#### Textual and historical considerations

It is a real pity that this inscription was recovered in such a fragmentary state, because, as shown before, the seven lines seem to be the beginning of a very long silasasana. This depends also upon the fact that all the names and epithets of kings, gods and elderly men are usually put at the beginning. According to metrical calculation, at least half of the breadth is lost as well. The inscription can be considered a kirtisasana, in that at least five lines are dedicated to eulogize the king.

Although we have only a few words of a fragment, it is possible to make an hypothesis on the identity of the king on the basis of the half name Rama..., and infer some peculiari-

Market Barrier Barrier

The Modration Parties

ties about the conception of royalty as well. We observe a relationship between the role of the king and the sun whose rays enlighten the world; the king's sword is compared to a lightning and his feet are described, as is usual, as being lotus-like. The way the latter epithet (lotus-like feet) is documented in Medieva l inscriptions known from the north-eastern part of India supports the dating proposed above on palaeographic grounds.

The bright lotus-like-feet of the king quoted in the third line (<ra> tna chavi charita padasaroj i taksmii) appear already in the Changu Narayan inscription of Licchavi Sivadeva I, at the end of the 6th century A.D., and the link between feet and brightness is found as late as the 11th century A.D. in the Deopara inscription of Vijaya-sena and in the contemporary Mahulpara copper plate inscription of Mahasivagupta.

- O. Cf.R. Gnoli, Nepalese Inscriptions in Gupta Characters, Roma, 1956, p. 46 and pl. XXXVI; the fifth line runs as follows:... siromani mayukha vicchurita caranaravinda dyu'ina, referring to Srisamanta Amsuvarmmana According to Regmi (Inscriptions of Ancient Nepal, 3 vols., Delhi. 1983, vol. I, p. 106), the name of Amsuvarman appears in this inscription for the first time. It is extremely meaningful therefore to consider these epithets as legitimizing the new patronage (the mahasamanta or 'great Baron') set in the Licchavi-kula system, as recently pointed out by G. Verardi, who considers Amsuvarman as a key factor for a correct understanding of the basic dichotomy in the power structure of 6th century Nepal (Excavation at Harigaon Kathmandu, Rome, 1992, text, p. 32). The dichotomy was rooted in the juxtaposition between the Abhira Guptas and the Licchavi-kula after the reign of Vasantadeva; cf.R.C. Majumdar (ed.), The Classical Age (The History and Culture of the Indian People, vol. 3), Bombay, 1954, p. 85.
- P. Cf. Epigraphia Indica. I, p. 308, line 14: siroratna srenikiran sarani smeracarana, 'whose feet were brightened by a series of rays of the crest-jewels line'.
- Q. In Puri district. Cf. Epigraphia Indica, XXXVII (1968), pp. 225-232, verse 6:.. yat padambuja renavassamataya tad rasmilaksmindadhuh. The relationship of such an inscription with the Simraongarh one is expressed also by the similarity of the aksaras, related to Proto-Bengali script. Cf. P.R. Srinivasan, "The characters are Nagari as prevalent in the eleventh century in Kalinga... several letters of this record... have nail heads. Such letters as ta, pa and ya have forms with further development, cause the alphabet in course of time to be designated Gaudiya or Proto-Bengali" (p. 225).

As to the royal sword, depicted like a gleaming sinuous flash in the shape of a lightning (probably connected to the rains), it already appears in the Aihole inscription of Pulakesin IIR in the 7th century, and persists later on, as for instance in the inscriptions of Arkesvaradeva (line 7: ...carusphurat khadga vallimaimdita pracamiladordanda, whose long arm wide blazing sword; like a beautiful Visvarupasena (lines 10-11: creeper)s and ...khelat khadga latapamarjana hrta pratyarthidarppa jvaras, 'shaking sword's blade wiping off the fever of enemies 'pride')T, where besides its brightness, the sword is said to be also 'purifier'.

As it can be inferred from the above examples, our inscription shares several commonplaces of the Sanskrit medieval literary tradition. It is an example of the medieval culture flourishing in the northern part of India, and appears as a high standard eulogy serving as an ideological tool in the hands of the king.

Considering the palaeographical data along with the literary ones, the name of king

Rama...can be completed as Rama simbadeva>, i.e. the king to whom the inscription is most probably due. The personality of Ramasimhadeva shines in Maithili history on account of his patronage of sacred literature: he is also known to have relied upon his two far-sighted ministers, Ramaditya and Karmadityau. Actually, the other mutilated name of the inscription. Karmma .. may be referred to the latter. If the epithet (tanaya) attached to this name refers to a link with Rama ... this should be explained as a precise token of spiritual affiliation between Karmaditya and Ramasimhadeva. It is also possible, however. that tanaya refers to some other personage. whose name has not been preserved in the text. It is worth remembering however that the name of Karmaditya is also related to the erection of an image of Haihattadevi at a place called Habidiha 'at the request of queen Saubhagya Devi' (' .. Haihatladevi siva Karmaditya sumantrineha vihita Saubhagyadevyajnaya') in the still unpublished inscription from the Tilakesvara templev dated 212 of the Laksman

R. Cf. Epigraphia Indica, VI (1900-01), pp. 1-12, line 2, verse 4: .. nrtyadbhima kabandha khadga kiranajvala sahasre (rane), 'where thousands of frightful headless trunk and of flashes of rays of swords were leaping to and fro'. According to F. Kiethorn who has noted this, says that (p. 8, fn. no. 1) this expression has been derived from Raghuvamsa, VII, 48: nrtyat kabandha samare dadarsa, 'where a warrior whose head has been cut off with the sword rises into the sky, and from there views his headless trunk dancing on the battle-field'. It is interesting to note that Pulakesin was a Vaishnava.

S. Cf. Epigraphia Indica, XXVIII, p. 66.

T. Cf. Epigraphia Indica, XXXII, p. 322.

U. Cf. C.P.N. Sinha, op. cit., pp. 69-70.

V. Cf. V.K. Misra, op. eit., p. 173 and footnote 22; C.P.N. Sinha, op. eit., p. 70; U. Thakur, op. eit., p. 270; R.K. Choudhary, op. eit., p. 111; for the text, cf. R.P. Sharma, op. eit., p. 227, and T. Misra, op. eit., p. 37 Footnote 18.

era (corresponding to 1220-32 A.D.)w.

#### The text runs as follow:

Metres-Vasantatilaka 11.1,3; Sardulavikridita 11.2,5; Sragdhara 1.6; Sikharini 1.7; line 4 is written in prose;

(line 1) ... MAYAMINIMAMRTAM ARPYAYATI\* PRASANNA/YAV(AT).....

(line 2) ... .. LANMAUKTIKA SRENI TARAKITANVARO NARAPATIH ... ... ...

(line 3) (RA)INA CHAVI CHURI-TAY PADASAROJA LAKSMIH/DHARMA-CALA......

- (line 5) ... ... RSAGAME SAMBAN-DHAT KARAVALA VALLI VILASAD VIDYUD DYUTI DYOTINI... ... ...
- (line 6) .. PARAVARAPARAMHARA HASITASITAIR YASYA KIRTI PRAKA-SAIR ASAH KAS<sup>z</sup>... ... ...

(line 7)......MUPAGATAS TASYA TANAYAH/ABHUT KARMMA (DITYA)<sup>AA</sup> H... ... ... ...

- W. The dates depending on this era are a problem which goes beyond the aim of this script; be it sufficient here to refer to the ideas most commonly accepted by scholars: cf. A. Cunningham, Book of Indian Eras, Varanasi, 1970 (reprint), pp. 76-80; D.C. Sircar, Indian Epigraphy, New Delhi 1965, pp. 271-78.
- X. Read ARPYATI.
- Y. Read CHAVICCHURITA, which, because of the pronunciation, makes the verse a Vasan-tatilaka metre. Cf. Vajaseneyi Pratisakhya (IV, 24): svarav chakare cakarena sarvatra (= everywhere the vowel parts> from ch through c).
- Z. It can be restored as KASAYATI.
- AA. The reading here is not sure.

## A Test Trench Through The Fortifications of Simraongarh

-M. Vidale

-C. Balista

-V. Torrieri

#### Introduction

In this paper we present a short preliminary report on the main excavation trench carried out in 1992 by the IsMFO project at Simraongarh, labelled SMG-4. This trench was aimed at exploring the inner stratigraphy of the main rampart of the defences of Simraongarh. What nowadays remains of the defences of this ancient city is really impressive, doubtless. Sir M. Wheeler; with his colourful prose, could have labelled Simraongarh a 'monstrous artefact', as he did with one of the famous fortified settlements he excavated in Europe (Hawkes 1982: 163). Although we do not expect that the stratigraphy and history of the defences of Simraongarh could be reconstructed with only 1 or 2 trenches, the work carried out in 1992 allowed us to gather preliminary but valuable information.

#### Simraongarh

Simraongarh is a very large site located about 26°55' N Latitude, 85° 10' E Longitude (TPC H-9C), exactly at the border between India and Nepal. The site is approximately 25 km south-east of Birganj and belongs to the Bara district in the Mid Eastern Tarai region of Nepal at south, the main rampart of the city forms the border line with the Indian state of Bihar. Thanks to the interest and the support of the Dept. of Archaeology, H.M.G. of Nepal, since 1991 an archaeological team, under the direction of Prof. G. Verardi of IsMEO, started the exploration of this important site (Vidale and Lugli (1991-92).

It is well known that Simraongarh was the capital of an independent Hindu kingdom flourishing in the region called Mithila or Tirhut, until the short-lived political unification of great part of India and Bengal under

the Tughluqs of Delhi. The history of Simraongarh is tied to a dynasty of kings from Karntaka which ruled this eegion from 1097 AD (the year in which the founder Nanyadeva declared himself a ruler, (mahasamantadhipati) to 1326, when the defences were stormed and the city was conquered by an Islamic army lead by Ghyasuddin Tughluq on his way back from a raid in Bengal defeating the ruling King Harisimha deva. (see Thakur 1956: 227-289; Choudhary 1970; Karanth 1979: 51-67; Sinha 1979; Petech 1984). The list of the kings of Simraongarh is reported by Petech (1984) and Sinha (1979). The destruction of Simraongarh did not bring good luck to Ghyasuddin, who died soon after his return to Delhi in a strange accident together with his favourite son: in fact, both were buried under the collapse of a victory pavilion constructed by Ghyasuddin's other son and successor, the famous Muhammad Tughlug (Petech 1984: 113-114; Wolpert 1989: 115). Harasimhadeva, the last king of Simraongarh, was able to escape his life after the final destruction of the city, fleeing towards the forest and the mountains. In spite of his death, his family, through complex political events, was somehow able to gain influence in the courts of the Kathmandu valley, and eventually connected itself to the rising power of the Mallas. The Karnata and the later Oinwara courts of Mithila were important cultural and centers, scholarly exerting a long-lasting influence on the orthodox Hindu culture of following the centuries Choudhary 1976; Karanth 1979, Joshi 1983).

Recause of the frequent military attacks and political interference of Simraongarh in the politics of the valley of Kathmandu between

the 12th and the early 14th centuries, as well as for the influence of the refugees from Mithila, the Karnata kings were later recognized as 'rulers' of Nepal, and the Mallas made a conscious attempt at manipulating the official royal genealogies, claiming a direct descent from Nanyadeva and Harasimhadeva. Several authors have questioned this reconstruction. and demonstrated that the actual historical events were much different (see Joshi Petech 1984: 24-28; Shaha 1989). According to several authors, the influence of the orthodox Hindu culture brought by the refugees from Mithila is still evident in many aspects of the social and religious life of the Kathmandu Valley (e.g. Joshi 1983: 27: Mishra 1988; Shaha 1989: 47). Still today, Taleju Bhavani, the deity traditionally considered to have been the household goddess of the Karnatas of Simraongarh is a prominent deity of the valley of Kathmandu (Singh and Gunand 1966: 118; Joshi 1983; Mishra 1988) The goddes, according to the tradition, was brought to Nepal by Harasimhadeva or his wife after the fall of the capital of Mithila.

great importance In spite of the Simraongarh in the history of Nepal; not much is presently known of its archaeology and history. Previous exploration includes the description of the site by famous travellers such as the Capuchin father Cassiano da Macerata, in 1739 (Petech 1956: 1-142; Cimino 1986, 1989); Colonel Kirkpatrik in 1792 (1811); The fortifications were also visited by the Rana ruler Jung Bahadur, only 1 month before his death in Terai, between February 8th and 15th, 1877 (Bahadur Rana 1909: 306). The first archaeological report on the ruins of the city was written by Hodgson (1835) after what he defined as a "hasty

visit" to the ruins, still covered by a dense jungle. He described the walls, the ditches, the remnants of the medieval monuments on the mound of Raniwas, when most important archaeological elevation of Simraongarh, and the beautiful sculptures collected on the site. The early report of Hodgson were the source on which later visitors based themselves, including A. Cunningham (see Patil 1963 for reference). The last first-hand archaeological report was published in 1973 by T.O. Ballinger of the University of Oregon, who visited the site in 1958. Ballinger described the Rana temple of Rama and Sita and some of the sculptures seen by Hodgson.

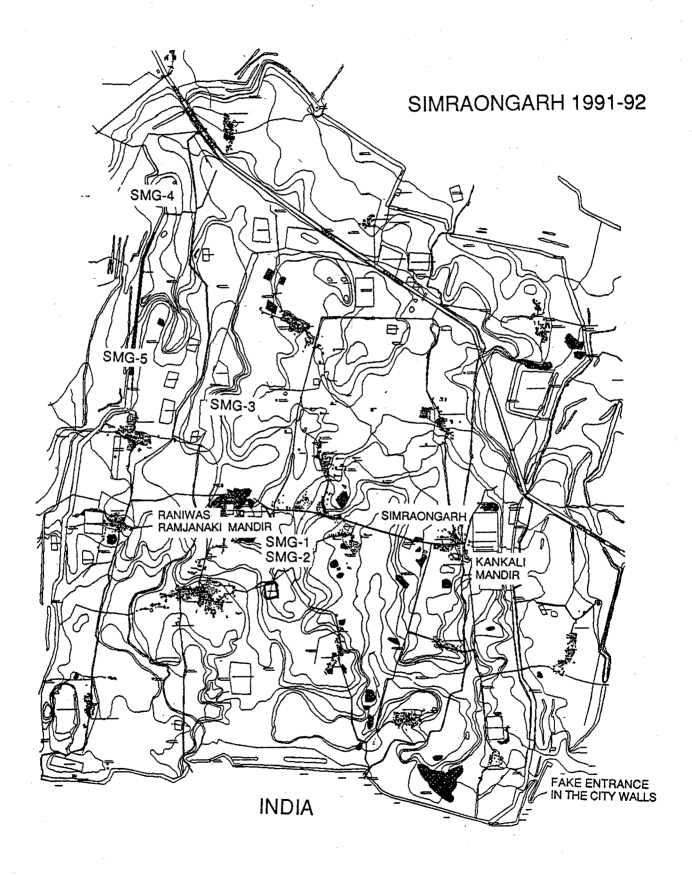
Historical sources dating to the times of Simraongarh are few and not very informative, but relatively coherent. Some Islamic manuscripts report the circumstances of the final defeat of Harasimhadeva and the destruction of Simraongarh (Choudhary 1970: 48-58). These sources agree on the core of the events, which is also independently confirmed by the Nepalese chronicle known as Gopalarojavam-savali (Vajracarya and Malla 1985:149).

Moreover, we are left with 4 inscriptions of the Karnata court, among which a famous inscription of Nanyadeva reportedly found at Simraongarh and dated to 1097 (Sinha 1979: 35). Indirect evidence comes also from the Deopara inscription of the Bengali king Vijayasena (Khielorn 1892) which mentions Nanyadeva among a list of defeated rulers. Another fragmentary inscriptions recovered at Simraongarh in 1991 and translated by R. Garbini (in this volume) seems to mention king Ramasimhadeva, one of the most important kings of the dynasty. It was under the region of this king that Dharmaswamin, a Buddhist Tibetan pilgrim, visited Simraongarh

in 1236 (Roerich 1959). The text contains sketchy but unvaluable information on the conditions of Mithila in the 13th century AD, and a description of its capital, with its walls and ditches, doors and armed guards. At the moment of this visit, Simraongarh was under the pressure of Islamic armies; for this reason, according to Dharmaswamin, Ramasimhadeva had to restore and enforce its defences.

## A trench through the main defence rampart

The ruins of Simraongarh are still enclosed within an impressive system earthen ramparts and infilled ditches (fig. 1). The main enclosure measures about 7.5 km in direction north-south, and about 4.5 km in direction west-east. The ground plan of this fortification resembles an irregular rectangle, with the major sides soriented in direction north-south. The corners of the rectangular fortress have symmetrical projections in form of huge rectangular bastions. As we shall show, the city ramparts at west and east were built over two parallel natural embankments. emerging from the floodplain, oriented northsouth. All along the western side fortress is visible a dried, meandering river bed. Observation of aerial pictures and surface survey indicate that this ancient course was connected to the ditches of the fortification. system through a network of dams and artificial canals. Further west, the floodplain is watered by a series of parallel streams debouching into the Sikrana, an affluent of the Buhri Gandaki, a partially dried course marking the ancient bed of the present Gandaki. During the rainy season, the eastermost of these streams (known as the Jamuni) overfloods the site breaking into walls and its waters are used by villagers for irrigation.



Along the east side, at about 4 km of distance, lies the bed of the Arwa Nadi, another affluent of the Sikrana.

On the south side of the fortress, the international boundary between India and Nepal runs at the foot of the main inner rampart, and here part of the earthen walls remains in Indian territory. Nowadays several villages of various size are busy with building activities and agriculture within and across the great enclosure. The main feature of the fortification system is an inner rampart, which, in some points, still rises more than 6-7m high. The remnants of the rampart are distinguished by the presence of a wall built with fired bricks, now buried, in some points showing regular projections. Unfortunately, most of this imposing structure has been mined for recovering bricks, and only small patches of undisturbed stratigraphy were left for study.

Outside the main rampart, in several points, in spite of the recent heavy agricultural disturbance, one can still recognize a system of lower concentric earthen walls, alternating with as many minor ditches (figs. 1, 2). Looking at these structures, it is easy to understand why in later times the defences of Simraongarh were remembered as a "labyrinth" (Vidale and Lugli 1991-92).

The contemporary hydrography of the compound is deeply altered by recent works. The Terai Eastern Canal enters the walls in the north-western corner, and crosses diagonally the whole site An artificial network of secondary artificial courses brings water to the villages and the fields. The site of Simraongarh, most probably, was exploited in early times because of its favourable topcgraphic setting; the medieval capital was built

on the base of a well-planned urban and hydrographic project, and the reconstruction of the original course of the river and its relationships with the walls, the ditches and the inner citadels, gardens, ponds and fields is a primary aim of our future investigations. The ditches had to be provided with a constant. well controlled flow of water; inside the fortification, the walled citade's surrounded by ditches should have been connected with the outer ditches and with inner ponds and reservoirs. The "labyrinth" was at the same time a powerful defence apparatus, a largescale hydraulic system for protecting the city from floods and regulating agriculture withi and around the walis, and a powerful symbolic apparatus for representing the sacrality of the royal power of creation. The whole city should have appeared as a endless extension concentric ditches. of walled enclosures, canals, ponds and tanks flanked by rows of trees and fields: actually, this picture closely matches the brief but lively description left by Dharmaswamin (Roerich 1959: 58).

Given the almost complete destruction of the fired brick wall of the main rampart, we decided to carry out in 1992 a short rescue intervention for recording its techniques of construction and, if possible, its chronostratigraphical setting. We selected a point in the north-eastern corner of the enclosure. where the inner fired brick wall was already exposed in section and appeared to be reasonably preserved. This point also seemed to be the most appropriate for observing the interaction between the wall and the fluviomorphological setting of the nearby river. In the north-western corner of the fortification system, still nowadays across the fields are clearly recognizable not less than 5 parallel banks possibly protecting the walls from a

band of an ancient meandering course of the Jamuni river.

The trench we excavated was 70 X 3 m long, and was oriented according a pre-existing agricultural cut in the wall. As we tried to respect as much as we could the integrity of the monument, our section resulted slightly oblique to the local axis of the wall, with an orientation of 62° in direction north-northeast. The excavation took about 2 weeks and the employment of 30 workers. The maximum depth of the archaeological deposits was 4.5 m in the centre of the bank.

Our goal was to obtain a diachronical section reaching the natural deposits below the man-made layers, and connecting the main bank with the hypothesized nearby ditch. This would have also allowed us to study the interaction of the fortification system with the surrounding hydrological setting. It is well known that ditches, besides revealing important functional features of urban behaviour, may represent efficient archaeological preserving key information elements on the interaction of a "city" with its surrounding environment. Nowadays, this area is characclosely terized by an intensive agriculture depending upon irrigation from wells and artificial canals, and this nowadays requires a high level of social and political management, both on the local and the district scale. We may presume that 1000 years ago a similar organization could be maintained the base of regimentation and control the water table and natural channel floods.

Obviously, by focussing on the interpretation of vertical sections we limited ourselves to a diachronical, processual evaluation of the rampart, while in order to study important aspects of local settlement and building

technology one would have required horizontal exposures. As a consequence, some evidence we gathered with our section at SMG-4, section could not be tested horizontally, and therefore remains confined to an hypothetical ground.

## SMG-4: the archaeological sequence of the main rampart

Fig. 2 shows the section of the trench; figs. 3-7 illustrate as many stratigraphic diagrams (of the type usually called "Harris matrix") relative to the most important stratigraphic episodes of the same section. The main phases of building, life, restoration and abandonment of the rampart we could recognize are represented as separate blocks, in which time moves from the base to the upper part of the diagram. In the following description, the various stratigraphic units are simply identified by their field number enclosed in parenthesis: for example, stratigraphic nos. 4, 5, 6 will appear as (4), (5), (6). When stratigraphic units are negative interfaces: (in the sense of Harris 1979), that means surfaces produced by an event of excavation or erosion, they will appear as n.i. (4), n.i. (5), n.i. (6).

## Natural substratum and possible traces of a pre-defence settlement (figs. 2 & 3)

The natural substratum below the rampart is a ridge of sand and silty sand slightly protruding from the present floodplain, formed by layers (50), (51), (52), (117), (116), (115). On the top of this natural ridge we could observe the residues of the natural soil. This soil was partially removed by n.i. (231) when the ridge was settled, most probably because its elevation offered protection against floods. The first phases of occupation we could identify in section are represented by the

poorly preserved remains of layers (53) and (174), bearing traces of post-holes, decayed traces of fires, charcoal bits, and few, scarcely diagnostic potsherds. We are dealing with the remains of light wooden structures: no bricks were observed in these layers. Apparently, later the site was abandoned, and another natural soil developed on the site.

## The rampart: first phase of construction (figs. 2 and 4)

The surface of the ridge seems to have been prepared through an extensive removal of the surface sediments, attested by n.i. (49). The inner core of the rampart in its first phase of construction is formed by a regular sequence of piled layers of sand alternating with silty sand: layers (76), (75), (74), (73), (72); (70), (85), (77), (69), (83), (55), (71), (96),(81), (89), (102). The alternance of lenses of sand with layers of silty sand is a well known technique for this type of structures in fluvial environments. On the top of this core then erected the wall in fired bricks provided with the shallow foundation trench n.i. (91). The wall was about 1 m thick; the bricks were laid with a silty clay mortar. After the erection of the inner core, and together with the building of the upper wall in bricks, on the eastern side the builders erected a cage-like frame of light wooden most probably made of bamboo poles: (56); (63a), (63b), (63c). We could excavate with horizontal cuts a limited portion of this frame, whose function was to retain additional layers of sand and silt along the base of the sindy-silty core: (67), (68), (66), (78), (64); (62), (58). In this phase the rampart, at the end of its construction, emerged for at least 2.5 m from the surface of the old natural ridge; we have no hint on the actual height of

the wall in fired bricks, but we should not be far from the truth in imagining a height of some meters. The total width of the rampart amounted to about 15 m. In front of the rampart was excavated a large ditch.

#### The main ditch (figs. 2 and 4)

All the material used for the construction of the rampart, first phase, was formed by natural sediments excavated from the main ditch in front of it. The base of the ditch was labelled n.i. (158). It represents the surface where the excavation stopped. In winter 1991, the water table was encountered at about 2 m below the present agricultural surface. prevented us from exploring the actual depth of the ditch. Judging from the stratigraphy's trend, the ditch could have been 3 to 4 m deep, and was not less than 15 m wide. its eastern side, layers (156) and (157) the partial erosion of the rampart within the ditch during its early phases of life. As expectable, the exposure of the ditch due to weathering, growth of vegetation and surrounding human activities caused a progressive filling. but, as we said, it was impossible to observe the lowermost filling soaked with water. A residual layer we ascribed to this early process of filling is (227). Interestingly, evidence of large roots and other forms biological disturbance penetrating in times within these erosive formations, suggesting that trees were maintained in the strip between the rampart and the ditch. This is the case of units (160), (161), (232).

## The rampart and the main ditch: second phase of construction (figs. 2 and 5)

After an unknown interval of time, the structure was partially levelled and rebuilt. This is revealed by a series of extensive negative interfaces marking the removal of the

topmost parts of the rampart: n.i. (208), n.i. (207), n.i. (209), n.i. (97), n.i. (94), (82). In particular, n.i. (97) and n.i. correspond to the demolition of the fired bricks wall (93), whose bricks were reused for a new wall, labelled (80). This new wall was built about 1 m to the east; it might have been slightly thicker than the previous one. The thickness of the bricks, in this wall varies from 5.1 to 4.2 cm; their width from 16.5 to 20.5 cm; their length from 19 to 24.5 The study of the structural features of the new wall showed that it had been erected simultaneously with the deposition of a new series of thick, extended lenses of sandy silt: (219), (59), (60), (42); (40), (39), (37); (43), (44), (41); (47), (119); (35), (36), (22), (34), (33). The builders raised contemporarily rows of bricks and packed layers of earth, so that the wall segments and the inner lenses of the earthen rampart appear regularly interfingered. It should be observed that layers (41) and (47) have the same function of the wooden frame of the previous phase, i.e. to support the base of the rampart during its piling up. Unit (38) is a trace left by a single bamboo pole, having possibly analogous implications. In this second building phase the residual width of the rampart was at least 20 m, and the height exceeded 3 m. During the earlier period of activity, the ditch, as we said, came to be partially filled. Stratigraphic analysis of the filling showed that, in the frame of th: restoration and rebuilding of the rampart, the main ditch was re-excavated by n.i. (226). If this interpretation is correct, the ditch, in this second phase of life, had a maximum depth of 2 m.

#### The outer ditch (figs 2 and 5)

At west, about 15 m west of the western

side of the main ditch, our section cut another small ditch, the first of the concentric series of secondary earthen ramparts mapped on surface and visible on the aerial pictures. From a strictly stratigraphical viewpoint, ditches are included between the earlier manmade layers on the top of the natural geological substrata and the recent agricultural layers, and for the moment it is not possible to ascertain their relative c hronology. Although positive proofs are missing, this second ditch could be roughly contemporary with the second building phase of the rampart. This might be suggested by the fact that in its filling we did not see traces of re-excavation, and therefore the process of filling would be paralled by the second, and final phase of "life" of the main ditch. On the other hand, its excavation would correspond to the effort of expanding the defence apparatus visible in the second phase of the rampart. The question. anyhow, needs further research. This second feature was only 5 m wide and 1.5 m deep. The base of the ditch was labelled n.i. (175); n.i. (190) was interpreted as a posthole from a wooden element sunk into the ditch side. We may also presume that the earth excavated from this second feature was piled into a secondary rampart, at west or east; unfortunately, the recent agricultural transformations removed any positive evidence.

## Life, destruction and decay of the rempart and the ditches (figs. 2 and 6)

Outside the face of the fired bricks wall, on the top of the rampart, at west, units (98), (99), (100) represent as many surfaces of trampling and/or partial erosion connected with human activities along the fortification. In particular, (100) appeared to be a limited

talus from the wall, rich in potsherds which suggested local discard of rubbish. On the top of (100) we identified n.i. (214), marking the first processes of erosion on the top of these man-made sediments; in turn, this surface was sealed by layer (101) which appears to have been formed by loose sediments coming from the wall or the earthen rumpart. Deposits such as (100) and (101) might be related to the fault lines and partial collapses visible within the structure of the fired brick wall (80), and could actually mark moments when this standing structure was affected by the first processes of decay. At east, along the lower residual surface of the earthen rampart, layer (19) was similarly interpreted. Sediments produced by early phases of decay were later partially eroded away, as shown by n.i. (215) at east and n.i. (212) at west of the wall remains. The process of ercsion and partial decay of the rampart continued with more intensity with layers (18), (109), (110), in which fragments of bricks become larger and more common, as well as other erosive surfaces. These layers are what one would normally expect during the life-time of a unstable earthen rampart exposed to human activities and monsoon weathering. In our reconstruction, assumed that, in a given moment the fortress had to be captured, and the walls were partially destroyed. Unfortunately, the ancient surfaces of destruction have been removed or perhaps "cumulated" and transformed by more recent processes of erosion, pedogenesis and trampling, in the Harris diagram. these destruction interfaces have been somehow inductively labelled as n.i. (20), n.i. (224). Then, after the destruction, the main phase of collapse of the fired bricks wall is

attested by the massive layer (111), formed by a luge pile of fired bricks sealing at west the eroded face of the rampart. On the opposite side, layers (16), (17), (15), (14), (13), (12), (11), n.i. (23) and (24) are ascribed to the same phase of collapse and to the relative downslop erosion.

As far as the ditch is concerned. second phase of "life" (i.e., the period of time in which it carried a certain amount of still, muddy water and paludal vegetation) is marked by the basal layers of the new sequence of filling. In layers (155), (153), (152) we could observe the sedimentary traces of a relatively fast accumulation organic material in conditions of stagnating water, as one would expect in the conditions we hypothesized. In the outer ditch, a similar phase distinguished by presence of stagnating water is evidenced by the sequence of lavers. (189)- (187). In the main ditch, these layers are interrupted by n.i. (225), an erosion surface carrying down substantial amounts of sand and brick debris. We correlate erosion surface with the destruction rampart of the second phase and After this episode, the continuous formed by layers (151)-(146) may be related with the ensuing conditions of abandonment and increasing erosion of the structure, and the consequent progressive filling of the ditch by redeposited sandy silt. The abandonment and filling of the minor western ditch probably obeyed to analogous dynamics, affected by the nature of the local surrounding sediments and substrata; this process is attested. by layers (186)–(177).

#### A period of abandonment (figs. 2 and 6)

After the destruction and the early stages, of erosion this area was abandoned, and in

time natural soils could develop on the ruins of the rampart and on the surface of the partially infilled ditches. Later human interventions had the effect of cancelling great part of the sedimentological evidence of this phase of pedogenesis. Nonetheless, layers (173), (172), (202), at the western side of our trench, clearly show that a natural profile evolved over the filling of the minor ditch, demonstrating that after the fall of the fortifications, at least in this spot, the site was invaded forest, by a covering of shrubs or some other form of uncontrolled vegetation. Across rampart and the main ditch this (presumably long) period of local abandonment is marked by a long series of erosion surfaces and layers laid by extensive erosion processes. This sequence starts with n.i. (216), n.i. (211), n.i. (210), n.i. (213). Interestingly, the within main ditch we have evidence of at least one post-hole and traces of a fire, showing an episode of human activity within its dry. partially filled surface: see units n.i. (166),(165), (164), and the sequence (143)-(145). At east, the sequence of erosion-redeposition from the top of the rampart includes (10), n.i. (9), (8), n.i. (6), the powerful runoff layer (5); (31), (25); (114) and (113) on the top of the bricks fallen from the wall, followed other layers and by later disturbances by vegetal roots, such as (106), (107), (108), and others; within the depression of the main ditch. n.i. (224), (141), (140), (142), (200), (138), (137), n.i. (223); and substantial colluvial layers such as (135), (134), (201), (132), (136), (133).

## The recent agricultural phase (figs. 2 and 7)

In relatively recent times, the whole area underwent a large-scale, radical transfor-

mation. Our observations suggest that large portions of the earthen structures (particularly outside the residues of the main rampart) were levelled, the diches were finally filled, and extensive portions of land were cultivated. East of the rampart, the contemporary agricultural layers appear as units (1) (the ploughed field) and n.i. (3), the base of the ploughing horizon, recognizable because of its distinctive, broken profile. On the eastern side of the rampart, layer (4) represents the result of activities of excavation and redeposition, aimed at making space for a pathway running all along the structure. The pathway, in section, is marked by the following units: n.i. (26), (27), n.i. (28), which cuts also layer (4), (29), and the contemporary trampling surface (2). On the upper parts of the rampart, layers (30) and (32) show the effect of very recent pedogenesis. On the western side of our t ench, we could identify at least three different agricultural horizons superimposed one on the other: layer (139). with its lower ploughing n.i.(228); layer (130), with its lower ploughing n i. (228; layer (128), with its lower ploughing n.i. (129). Aside these agricultural coverings the farmers maintained two narrow irrigation facilities, namely (127) and (222), with their n.i. (126), for the field ploughed in 1992; and (169), with n.i. (168) for the previous horizon (130).

#### Concluding remarks

In summary, the section revealed that in this area of Simraongarh a settlement was established on a natural ridge before the site was protected with a massive system of rampart and ditches. Unfortunately, during the excavation of our section very few potsherds were found in the layers below the rampart. They are currently under study, but they do not

seem to be very informative from a typological point of view; nor we found charcoal we could use for a C14 date. The chronology of this early settlement, therefore, is left for future research. The section also showed that the fortifications of Simraongarh were built in two different phases; in both cases, the fort was built with a similar, complex technique, using layers of sand and silt, frames of bamboo poles or other wooden elements and erecting a wall of fired bricks on top of the rampart. As no archaeological materials were found within the cores of the rampart, for the moment we may just limit ourselves to hypothesize that the ramparts and ditches were built during the power of the Karnata dynasty i.e. in the period of time from 1097 to 1326, and tentatively attribute the destruction of this part of the fort to the army of Ghyasuddin Tughluq. One would be also tempted to relate the evidence of rebuilding of the rampart to what reported by Dharmaswamin, according to whem in 1236 king Ramasimhadeva restored the defences of the city threatened by Islamic armies; but this is only a conjecture. The abandonment of the rampart, with the evidence of its long erosion processes, should range from the Islamic conquest to the recent agricultural expansion.

We stress that, in the present state of our research, the chronology of Simraongarh is still a very open question, and could reserve in the future unexpected discoveries. Presently, we have to rely on the scanty information provided by lew ceramics and the first two C14 dates we obtained in our preliminary exploration of the periphery of the Raniwas mound, in the centre of the site. In 1991, we cleaned a long section recently cut by an artificial irrigation canal through the periphery

of this feature. The section (Operation SMG-1, see fig. 1) was recorded and sampled for pottery, paleobotanical remains and C14 dating (Vidale and Lugli 1991-92). The section was rather complex, due to intensive re-excavation of the upper deposits in ancient and recent times.

The lower layers at SMG-1 were preliminary labelled as Horizon 1. They showed at least 3 different phases of occupation. The first settlement of Raniwas developed along a sand bar formed by an ancient flood channel. Horizon 2 was represented by a set of rectangular pits filled with dumped yellowish silty lenses of (perhaps produced by decay of plaster erode dwelling units) and thick, dark lenses of. charcoal. One of the pits contained, upper layers of its filling, a fireplace This suggests that these pits, rather than being simple dumping places could be occasionally used as living or special activities structures. In turn, the pits were later cut by a series of large pits and trenches filled with ash, fish and other animal bones, brickbats, large amount of ceramics, animal figurines, some metalworking slag and few flakes of semiprecious stones. These trenches seem to have been used as dumping and drainage facilities for substantial brick-constructed houses, almost completely destroyed by later brick robbing pits. Traces of wooden and planks were identified within the trenches, suggesting that they were maintained periodically cleaned. This sequence was later disturbed by a long series of brick robbing. pits, where we found few fragments of Islamic glazed ware. A preliminary study of the ceramics recorded at SMG-1 showed that chronological range of this specific

Simraongarh could be approximately included between the IX and the XIV century AD.

2 layers rich in charcoal were sampled for radiocarbon dating; they came respectively from the top of one of the pit structures of Horizon 2 and from the bottom of the trenches immediately above, The determinations were made by G. Calderoni of the radiocarbon laboratory of the University "La Sapienza", Rome.

SMG-1, SU (50) Tconv = 915.0+/-65\*

Rome-222 corrected to 1022-1209 AD\*\*

SMG-1, SU (61) Tconv = 675.0+/-60\*

Rome-221 corrected to 1277-1388 AD\*\*

\*Half-life 5568 BP

\*\*One Sigma (Stuiver and Becker 1986),

In this light, our first work hypothesis is that the two phases of construction of the rampart and its ditches could actually be contemporary with the evidence of settlement at Raniwas, i.e. contemporary with the period historically associated with the Karnata kings. Future research on the fortifications and the cultural centres of the city will enable us to verify or disprove this hypothesis, as well as to ascertain the absolute chronology of the pre-rampart settlements.

#### **CAPTIONS TO FIGURES**

Fig. 1 Map of the site of Simraongarh with indication of the main operations carried out in 1991 and 1992. The inner rampart of the defence system runs for not less than 7.5 km in direction north-south and 4.5 km in direction east-west.

Fig. 2: Section of the test trench carried out in winter 1992 through the rampart and two ditches (operation SMG-4; see fig. 1). The section faces south; the east is on the left of the section.

Fig. 3: Simplified Harris diagram of the

stratigraphic relationships of the units recognized in the natural substratum and the earlier man-made levels below the rampart.

Fig. 4: Simplified Harris diagram of the stratigraphic relationships of the units associated to the earlier phase of construction of the rampart and the excavation of the main ditch.

Fig, 5: Simplified Harris diagram of the stratigraphic relationships of the units referred to the second phase of building of the rampart, the re-excavation of the main ditch, and possibly of the excavation of the outer ditch to the west.

Fig. 6: Simplified Harris diagram of the stratigraphic relationships of the units representing the life of the fortification, its partial decay, destruction, abandonment and progressive erosion.

Fig. 7: Simplified Harris diagram of the stratigraphic relationships of the units referable to the recent agricultural expansion across the site; we identified three superimposed ploughing horizons and other features.

#### **BIBLIOGRAPHY**

Pallinger T.O. 1973, Simraongarh Revisited. A report on some observation made at the ruins of the former capital of Mithila in the Terai of Nepal, Kailash, 1, 3, 180–184.

Bahadur Rana P.J. 1909, Life of Maha-raja Sir Jung Bahadur, G.C.B., G.C.S.I., etc., Allahabad.

Chaudary R. 1976, Mithila in the Age of Vidyapati, Varanasi.

Chaudhary R. 1970, History of the Muslim Rule in Tirhut (1206-;765 A.D.), Varanasi.

Cimino R.M. 1986, Simraongarh. The Forgotten City and its Art, Contributions to Nepalese Studies, 13, 3, 277-288.

Cimino R.M. 1989, II "labirinto" di Simraongarh. Una testimonianza antica, in A. Gallota and U, Marazzi (eds.), La conoscenza dell, Asia e dell' Africa in Italia nei secoli XVIII and XIX, Vol. II, Istituto Universitario Orientale, Napoli, 581-599.

Garbini R. s.d., 1993, A Fragmentary Inscription from Simraongarh, the Ancient Mithila Capital, Ancient Nepal 134, pp.

Harris E.C. 1979, Principles of Archaeo-logical Stratigraphy, London.

Hawkes J. 1982, Adventurer in Archaeology, New York

Hodgson B.H. 1835. (1972), Account of a visit to the ruins of Simroun, once the capital of the Mithila province, in Essays on the Languages, Literature and Religion of Nepal and Tibet, Philo Press, Amsterdam, (Reprint) 176-180.

Joshi H.R. 1983, Karnat's Impact on Medieval Culture, *Rolamba*, 3, 1, 23-31.

Karanth K.S. 1979, Cultural Heritage of Mithila, Allahabad.

Khielhorn F. 1892, Deopara Stone Inscription of Vijayasena, *Epigraphia Indica*, I, pp. 305-315.

Kirkpatrik C. 1811, Account of the King-dom of Nepaul, London.

Mishra T.N. 1988, The Historical Dynasties and Ancient Archaeological Sites in Nepal, Ancient Nepal, 103, pp. 6-15; Ancient Nepal, 24, pp. 35-41.

Mishra T.N. 1973, Ganesvara and the Ministers of Simraonga h.

Patil D.R. 1963, The Antiquarian Remains in Bihar, K.P. Jayaswal Research Institute, Patna.

Petech L. (ed.), 1956 II Nuovo Ramusio II, I Missionari Italiani nel Tibet e nel Nepal, Istituto Poligrafico dello Stato, Roma.

Petech L. 1984, Medieval History of Nepal (Serie Orientale Roma, LIV) IsMEO, Rome.

Roerich G. 1959, Biography of Dharma-swamin, K.P. Jayaswal Researh Institute, Patna

Shaha R. 1989, Ancient and Medieval Nepal, Kailash, XV, 1-2, pp. 21-84.

Singh M.S.S. and Gunand P. 1966<sup>a</sup>, History of Nepal, Calcutta.

Sinha C.P.N. 1979, Mithila Under the Karnatas, Patna.

Stuiver M. and Becker B. 1986, High Precision Decadal Calibration of the Radiocarbon Time Scale, *Radiocarbon*, 28, 863–910.

Takhur U. 1956, History of Mithila, Mithila Institute, Darbhanga.

TPC H-9C (Tactical Pilotage Chart), 1982<sup>2</sup>, St. Louis.

Vidale M. and Lugli F. 1991-92, Archaeological Investigation at Simraongarh, February-March 1991, Ancient Nepal, 126-27, 1-35.

Vajracarya D. and K.P. Malla 1985, The Gopalrajavamsavali, Wiesbaden.

Wolpert S. 1989<sup>3</sup>, A New History of India, New York.

# The traditional material and techniques used in the conservation of Nepalese historical monuments

-Tara Nanda Mishra

#### SUMMARY

The Science of Architecture (called Vastusastra) in Nepal had originated from the old age experience which the people had gathered in the whole of SAARC region. There are many books on ancient architecture still presearved in the libraries of Nepal. The basic guiding principles of building and any structure in the historical past had been followed from those ancient books dealing with architecture. Nepal indeed had developed its own architectural types befitting its own geographical, social and needs. The most important features of Nepalese architecture is that they contain vast of inscriptions mostly in Sanskrit, Nepali and Those languages. inscriptions Newari thoroughly describe the methods being followed during the construction and repairs of its moduments. A small picture of those works have been reproduced here.

### An Introduction of South Asian Architecture

Vastusastra or silpasastra is a science of Architecture used in the broader sense meaning anything whatsoever built or constructed. Kautilya (Arthasastra, 61, Prakarana-Grihavastukam) defines architecture as building of house, land, garden, embankment of river and ponds (Griham, Kshetraramah setubandhas tatakamadharo va vastuh). In the Damederpur copper plate inscription of 5th century A.D. belonging to Buddhagupta, reference of Vastu (Devakuladvaya kosthika dvayancha karyitum...vastuna... Daumiti) meaning for appropriate building ground. In the Rigveda the God of architecture (Vastudevata) has been named as Palastrodeva. (Rolamba, Kathm. No-14, 1990). In the Chhandogya upanishad of Taittereya Brahmana architecture is called as Devajanavidya.

The Pali literature, calls it vattu-vijja (Vastu-Vidya). Yuan-Chwang (Beals, 1981, 78) mentions about Silpa-Sastra among the five vidyas taught in India. The Tibetan scholar Bu-Ston refers about Silpa Karma Vidya and recommends a monk to learn it. (S.K. Dutta, Buddhist Monks and Monasteries of India, 1962. P. 323). The Vastu sastra strictly followed the standard measurement and a system of proportions. The Brihatsamhita (Commented by Utpala) informs us about the knowledge of architecture which came to be known through generations of artists (parampariyena yatam), beginning from Brahma, the first creator, The Epic literature, Mahabharat (Narayaniya Section) narrates about seven teachers (Sapta Risis also called citra-Sikhandis) including Bhugu, Atri, Vasistha Visvamitra and Maya. Similarly, the Matsyapurana refers about eighteen and the Manasara names thirty-two fathers and expounders of architecture (Vastusastropadesakah). Various information about Vastusastra have been found from the Vedic literatures. Puranas, Jyotis books, Buddhist literature and the ancient Sanskrit dramas. The Greek ambassadors, Chinese Buddhist pilgrims, Mugal historians, the biographical books like Milindpanho, Harshacharita, as well as the great number of inscriptions from the South Asian Countries (dating from 3rd B.C. to 18th cent. A.D.) feed us information and periodwise picture of various types of architectural complexes which existed in the South-East-Asian region. As already been mentioned that architecture was one of the popular subjects in the universities of Takshasila, Nalanda and Vikramsila. The Lalitvistara mentions about a school of architecture near Kapilvastu city.

In the earlier period only four types of experts on architecture existed. They were the Architect (Sthapati) Draughtsman Designer (Sutragrahi) who was expert on rekhaiyana, expert on the Law of Proportion and Paintings was Vardhaki, and the stone masion and engraver has been called Takshaka. To this list can be added few more names of experts engaged in the works of Vastu. They are Navakammaka (architects mentioned in the Buddhist inscriptions of Amaravati, Nagarjunkonda, and Southwestern caves of India, Stone-Masion (Pashnika inspt. from Amaravati stupa, (Saila-Vaddhaki, Silakarmak-(Bharhut, 2nd cent. B.C.), Sila-kottakas of Pali literatures, Sailakhanakah of Kautilya Arthasastra, Mahabaddhaki (Carpenter also called Gahapati-Sippakara, Ittaka-Vaddhaki and Tacchaka. Later on, we find mentioned about Dakarmi (brick-masion): Dantakara (boneworker), Chitrakar or Rangakarmi (painters), Vajrakarmi (masion for plaster works), Silpakara (sculptor), Kamskar (bronze-smith), Tamrakara (copper-smith), Kasthkara or Sikarmi (carpenter), Kammar or Nakarmi (iron-smith), Sirakara (engraver) and awal (T.C. tile worker). The Jain book Avasyakchurni (J.C. Jain, Prakrit Sahitya ka Itihas, 1961, 249-250), mentions Chitrakara and Karmakara among the five important silpakaras. The Arthasastra (Vinavadhikarana, Trayisthapana) recommends that the Sudras apart from other works, should adopt the work of the Craftmanship (Karukusilava karama). One of the inscriptions of King Prithivimalla of Western Nepal dated 1471 A.D. mentions about the removal of all the taxes from the architects (Sutradharakanam sarvakarastena...tyakta,-Yogi Naraharinatha,

Itihas Prakasha, II,1).

It has been already mentioned that the ancient Hindu and Buddhist science of architecture (Matsya Purana, suprabhedagama, Manasara, Jataka, Chullavagga, and Mahavagga) strictly followed the measurements (Vastumana). They have been divided into six divisions called Mana (Height), Pramana (Breadth), Parimana (width), Lambamana (perpendicular measure), Unmana (thickness) and Upamana (interspace between two parts). There are few other measures too called ghanamana (Measurement of exterior), Aghanamana (measurement of interior) and Talamana (comparative height). The measurement were taken from yard stick (human hands-hasta), as well as Measuring Rod (danda) and string (rajju). Often we come across the words like Tala or Bhauma (Storey-Dvi-Tal, or Sapta Bhaumaka), the Courts (pura-Angan-pragana, or Chatvar) and Pura Salas around a court. Dvi-Sala, Tri-sala, Chatuh-sala).

The vastusastra have important contents like Testing of Soil, Classification of buildings. Laying of foundations, Pedestal, Canals, Drains, Columns, Platforms, Railings, Windows, Arches, Doors, Necks, Tops or finials, Towns, Villages, Courts, Mandapa, Gate-houses, Public-Halls, Inns, Palace, Fortwalls, Bastions, Theatre halls, Roads, Plaster works, Paintings and Gardens. The first urbanization in the South Asian Countries started between 5000-1600 B.C. when we find cities like Mohenjodaro, Harappa, Kalibanga in the Indus, Sarasvati-Drisadhavatibasin. The other sites of this civilization have been found are Lothal, Rangpur and Surkotda in the South-Western coastal region of India. They had well planned cities with fortificationwalls, bastions, rulers city, houses with open

courtyards, open air baths, granary, brick—lined sacrificial altars, platforms, drains, well, big—hall, cemetary, and gateways. all made of either mudbrick or burnt bricks. Their cities were divided into different parts through three to six streets or lanes running East—West and North—South. The second urbanization in this zone came during the Buddha and Maurya period, between 600—300 B.C.

Lord Sakyamuni Buddha during this period advises the laity for the gift of kinds of dwellings (panchalenani) to the monks. They have been described as Vihara, Addhayoga, Pasada, Hammiya and Guha (Chullavagga, VI, 1-2; Mahavagga, I, 50,4). These architectural complexes have been nicely and clearly ellaborated by Buddhaghosa in his Pali books. Emperor Asoka (270-236 B.C.) was a builder of many types of structures. He had built temples (at Lumbini, Bodhagaya, Bairat, Sanchi & Saranath), Rest house (P. Ed VII), wells, water houses, Monasteries, Road-lined with trees, gardens, cave-dwellings and about 84000 Stupas, with well burnt bricks, in the whole of Jambudvipa. Kautilya Arthasastra. (1st A.D.) gives us a lot of information and rules about the science of architecture.

In Nepal (Specially in the Kathmandu Valley) the urbanization came with the Lichchhavi rule beginning from 4th to 5th cent. A.D. when for the first time we find different types of structural monuments being constructed here, The architectural complexes found its variety of expression in typology and quality in designs as well as superiority in the raw materials during the Malla period. This was the period when the valley become materially very rich with the growth in trade with India and Tibet. The picture and information we gather from the Lichchhavi, Malla and

Shaha periods can be marked throughout the existing architectural types, from large numbers of inscriptions, equally from a great volume of manuscripts deposited in the government libraries and personal collections.

To prepare a geographical base for architectural development the country (Desa or Rastra) had been divided into different divisions called Bhukti (province 'Nepal Bhuktau', a Lichh, insept dated 705 A.D.), Vishava and mandala (District), Dranga inhaited by both urban and rural population), Tala (a Geographical unit under dranga) and Grama. The later development of township have been named as pura, Pattan and Mahanagara. Within these geographical units or areas we find large varieties of architectural complexes. They can be mentioned as-Temples (called by the terms- Devagriha, Devalaya, Math, Gandhakuti, Granthkuta and Deval). Palaces (Raja Prasada, Rajakula, Managriha, Kailashakutabhavan, Bhadradhivasa and Rajavasaka (Sivadeva II, 707 A.D.), Forts (Kotta), Moats (Parikha), Gateway (Rajadvara, Pratoli) Mandapa, Mandpika, Independent pillars (Dharmastambha, Yupastabha) Pillars as carriers (Kings statues or Vahanas of Gods) Theatre halls (preksha, Rangasala, Ranga mandapa, Rangamahal, Visukadassan sala, Nata Samaja sala), Agnisala (Andisala), Theatre platforms (Dabuli), Inns (Annasala), Satra-sala, Sattala, Dharmasala), Resthouses (Pattasala, Bhar iviscaramana Visramasala, Thati, Pati), flower gardens, Aramas, Vana, Toll house (Sulka Sala). Pannyasalsa (Apana), Asrama, Kuti (Kshawm Kuti, Vatakuti), Ponds (Pushkarni; Khataka, Jalasaya), wells (Kupa, Prapa), Water-Toyapranali), houses (Sala-Pranali, prapa, Jaladhenu (Stonewater storage tanks). River-Barrage (Setu). Water channels (Tilamaka, Lakhamaka, Dhala, Kulo), Stupa (Thupa,

Chaitya). Monastery (Vihara, Vahi), Agamaghara, Cemetary (Smasana), Oil Mills (Tailya sala), Copper factory (Tamrakuttasala), Wine factory (Madyasala), Hospital (Arogyasala), office buildings (Adhikaran sala), well with water drawing wheels (Yantrodpanam), Stonehouse (Silagriha), Roads. (Path, Marga, Rathya), Courtyards (Angan, Prangan, Nani, Pura), Supasala (a kitchen house-Yakshamalla, Inscpt. A.D. 1445) and Dana sala (House for charity). The Nepalese temples both Hindus and Buddhist have been wrongly called by some Europeans as pagodas. Actually there are three types of temples in Nepal. Among them one belong to the Sikhara. style and called by different names such as, Sikharakara, Gandhakuti, Granthakuta Rath, Mandalayana-(the circular or octagonal temple of Narendradeva, Patan, 661 A.D.), Math and Mandi. The second type of temple with multiple sloping roof covered by either T.C. tiles, or copper sheets are called, chhatrakara, Polala, Tallakara and Patalakara (Prasada sa chakara panchapatalaih-Sankhamula Insept dat d 1730 A.D.). The Third class of temples were those which were made in Mandapa style, the roof with wooden beams and rafters supported upon four pillars. either of stone or wood. All the Vishnu images carved in sleeping pose (Jala sayan murtis) had mandapa style of temples. The Lele: inscription of Sivadeva dated A.D. informs about this style of temple (Simha mandapa Bhagavad Vasudeva).

## The Earliest Examples of Repairing: Moruments

The Atharvaveda contains a prayer for the stability of a house at the time of its construction, Similar expression we find from an inscription dated A.D. 468 where the queen of Manadeva building a Siva temple narrates that the beautiful building has been built very Bhavan strong (Shreemat Sansthana Rupam miha-dridham karyitva nurupam). Still due to age factor the monuments get damaged. Lord Buddha has very rightly remarked that decay is inherent in all component things Patil, (Mahanirinirvanasutta, quoted Kushinagar, ASI, 7). The Lord compares his own old body with an old cart as he says; Just as a worn out cart can only with additional care be made to move along, so is the case of old historical buildings, Sakyamuni again gives a similar example, of an thatched house with his old body. He says 'as the old thatched house becomes old its rafters become irregular and are dislocated' (Jarasataya gopanasiyo alugga bilugga bhavanti-Majjhim Nikaya, I, PTS, Edit 188, P, 245). A fine example of repairs of a water reservoir (Sudarshan Tadakam) which had been originally made during the time of Chandra Gupta Maurya (324-300 B.C.) and Emperor Asoka (273-236 B.C.) in Girinara India had been repaired in the 2nd cent A.D. by Rudradaman, who was governor. The canal had mud embankments (Mrittikapali) and was repaired with strong joints (Nisandhi vaddha-dridha) and was erected in a line (Sarva-Palikatva). It is said that the barrage with the running water cannels were nicely made (Setubandhapanannam, pranaliparivahamidha vijanam). The inscription describing about the cause of destruction says that a great storm had destroyed the stone embankment and even uprooted the trees along with creepers kshiptasma-(Vikshipta jarjarikritavajirn vriksha-gulma-latapratanama), which were raised over the emkankments. Another example of repairs come from Hathigumpha

dated 1st Cent B.C. by King Kharawel who had repaired and re-erected (Patisankharayati, Pati Samthapanam) the palace (pasadam), gateways (Gopura) fort wall (Pakara), pond with thatched pavillion (Tadagpalio) in the city of Orrisa (Kalinga Nagara). Similar example can be placed here from Kathmandu, Sikubahi, dated A.D. 576. A group of images (Matarah Mrinmayastah) were built along the confluence (Sandhidesh) cf rivers Bagamati and Manimati were badly damaged. their hands and legs were broken (Kalakramena chirantanyati became old visirsna bhagna patita parnipadah). the Government officials of the period ramed Babhruvarma was very anxious and eager to repair them (Matrinam Pratisankara chintit). But he suddenly died and repair works was done by his brother's religious wife who made the mother goddess in stone (Devyo Sailyah Karita).

## The words used for destruction and repairs

The different words used for destruction or damage of monuments in the literature and inscriptions are Bhagna, phutta, Jarjarikrita, Hinabhaga, Visirna, Bhetilavirnattam (in Pali), Vibheda, Jirna, Jarya-Shirna, Olaggu-bilaggu bhuta, Visama (Anguttor-Nikaya), visammam, Hinabhaga, Patila, Dhwansita. The repairs or reconstructions have been called in sanskrit language by various names. They are Pratisamskara; Patisantharana (Nasika cave Inscpt. Patisanbhara. Sanchaskrita. 2nd A.D.) Samakarita, Sammama, Samadhana, Patisanthapana (Kharval insept. 1st. B.C.) Rakshita (Sarnath, Insept. dated 1114), Samadhana. Samarakshya, samatamkritva, Samavardhya (enclosed), Jirnioddhara, Jirna Karoti Navakama, Agnidahoddhara (S.K. Dutta. Buddhist Monks and Monasteries, 1962, 42, Insept. dated A.D. 999).

get In the inscriptions of Nepal canal, various descriptions of repairing temple, water pond, roof (Chhadi), monastery, read, water house fort, Icons and Mandapa. An inscription from Kathmandu dated A.D. 1419 describes about the different stages of repair works which were carried out to a temple of Narayana at Lubhu. whole temple had to be reconstructed which took five years to complete. According to description they first made the plinth (Pada sthapana), then door frames were Thereafter reconstructing the whole structural walls (Grabha bhittaya) they made the circular wooden member called Chulika, to hold the rafter. There upon the finials (Sikha ghatairvibhusita) were finally surmounted and flags were posted.

#### Types of Repair works

The repair work can be put under several headings such as (1) Part repairs (2) Covering the earlier structures with New encasing (3) Total rubuilding in the old design with new materials (4) Yearly repairs (5) Change of style while repairs (6) cleaning, plaster and painting works.

#### **Part Repairs**

There are many example of only part repair or repairs of the damaged portion called khanda phutta jirnoddhara in the inscription of Nepal. This is the best method of conservation and it is always advisable to repair the damaged portion only.

The Lichchhavi inscription dated A.D. 508 speaks of King Vasanta-deva who had donated lands for the repairs of damaged portion (Pranalyah khandphutta Pratisams-

kara) of the water house. There is another inscription dated A.D. 533 which mentions about the similar donation for the part repairs of the five Saiva temples in the Pasupatinath area. A copper plate dated A.D.1684 (Shakya, No. 57) discloses that the wooden pillar had been replaced by stone pillar.

## Coverage with New Structure (Achhadana)

Many stupas in the SAARC countries from Taxila, Sanchi, Sarnatha, Kushinagar Tilaurakot (Kapilvastu, Nepal) have been found encircled by new circle of structures when they became old. There was a small stupa inside the big colossal terraced stupa at Lauriyanandanagarha (Debala Mitra, Buddhist monuments, 1979, photo 41). This way original stupa gets enlarged many times. Perhaps the same type of Achhadana had been mentioned in the Nigalisagar pillar inscription of Asoka, which enlarged the stupa into twice the original size (Konakamanasa thube dutivam vadhite) around 256 B.C. Perhaps this is the earliest example of repair works in this subcontinent.

#### Rebuilding and Addition in the structures

When the historical monuments are burnt or collapsed due to earthquake they need to be rebuilt in the similar style. Sometimes another style of building has been built in the place of older building. Svayambhu chaitya is one of such example which had been built during the Lichchhavi period but now it is in the shape of a very late 19th century style. The Ranas have also changed the shape and style of temples after the great earthquake in 1936. At Kumvesvara, Patan, there was only a shade (Prasada rahit Avash matra sanchhanam) which had been replaced in A.D.

1367, by beautiful temple with a toran gateway (Ramaniya prasadam hi satoranam).

#### Yearly Repairs Monuments

There are many instances where we find that lands had been given to the structure for their yearly repairs. The inscription of Jayadeva II (dated 715–729 A.D.) describe about the yearly repair of roof and painting of balconies of palace named Kailashkutabhavana. One of the inscription of King Vishnumall dated A.D. 1716 records about the yearly repairs of the fort of Tistung by the people of the place including the government officials.

#### Change in Design During Repairs

There are few such examples where the decision of total change in the design had been taken in the historical past. An old Buddhist temple from Sankhu named Bajrayogini which had been built in the sikhara style was changed by king Bhaskarmalla (in 1689 A.D.) and a temple with three slopping roofs (Galakuta Devera piyava svatapalio devara dangava). Similarly, after the great earthquake during 1936 the Ranas repaired many temples in the style of Mughal and Rajputs of India.

#### Maintenance and Paints of Monuments

Buddha charita (III. 30.33) Asyoghosa says 'old age destroys everything including beauty.' Kautilya (Arthsastra, Ratnapariksha) recommends the polishing and maintenance of old stones The inscription of Nepal discloses the method adopted for the proper keep-up of the old buildings. The Handigaon inscription dated A.D. 608 mentions about the sweeper women (Sammarjayitrayah) in the palace of Kailashkuta bhavan. Similarly, the inscription of Narendradev dated A.D. 658 tells us about the maintenance of the roads (Marga Sanskararartham), painting in the court of Lokapalasvami. The Patan

inscription of the same king dated A.D. 661 recommends to paint (Upalepan). Cleaning (Sammarjana) and repairs (Pratisamskara) of the circular or octagonal temple of Vairesvara. The medieval inscription of King Rudradev dated A.D. 1149 informs us about the repairs of the roof of a shade and money donated to the trust responsible for cleaning and maintaining of roads (Margaunmargan gosthi). Painting the temple with five colours has been recorded in the inscription of Vajrabhattaraka temple at Gorakha. The Sanchi toran inscription informs us about the decorations (Rupakamma) done to the stupa, whereas the Mahasakuludayi suttanta of Majjhim Nikaya describes about the polishing (Suparikarma) of jewellery. Similarly, the polishing of the Asoka pillar have been a subject of great admiration to the Chinese pilgrims during 5th-7th A.D. Itsing (7th A.D.) describes the method of polishing over the pillars at Nalanda. We have a beautiful picture of decorated chambers of prince and princess. which were adorned with sandle oil, flowers, Painted scrolls, filled with scent of flowers. (Alamkata sirigabbhesu with gamdhadama pupphadama and dhupadama-B.C. Studies in the Buddhist Jatakas, 1974).

#### Causes of Decay

Most of the ancient monuments of this region were made from organic materials like timber, grass, clay, leaves and bamboo. They had a limited period of duration, naturally the structures needed yearly repairs and extra care. We can divide the causes of decay into three broad divisions—Age factor, Natural calamities and Human or animal agencies. It is but natural that after certain period of time when a structure becomes old (Jarasala, Kalakramena chirantanayati) they get

damaged or they are collapsed. The natural calcuities like flood, earthquake, cyclone, excessive rains, rise in the flood water and germination of trees over the old monuments are also one of the major causes of damage for the monuments. Apart from these causes, the human as well as the animal being also inflicts serious destruction to the ancient buildings. In Kathmandu valley. Mughal general Samasuddin Ilvas had attacked the Hindu and Buddhist religious establishments and burnt whole of the city around A.D. 1336. This has been recorded in many inscriptions the Pimbahala inscription dated 1364 A.D. of Madan ramavardha and elsewhere. A Reautiful example of damage of a pond and a pavilion on the embankment has been denicted in a Jain book. Where a group of forest elephants came and destroyed the pavilion, the flowers of the pond and the animals of the pond. (Harthijuham vinattam' Talagapali, bhetila - Dr. Jagadish Chandra Jain, Prakrita sahtya ka Itihas, 1961, 24) The kautilya Arthasastra (Rajabhavan Chapt.) refers about the traditional ways and means for the protection of palaces against fire.

### The Managing Agencies for Repair Works and Mobilization of Resources

Enough has been said about the different types of technical personnels involved in the construction of the Listorical buildings. Actually they were the people who worked for the repairs of the monumental buildings too. Though there are some special terms mentioned about the agencies or people who used to mobilize the repair works. They can be divided into four classes - Private individuals, Trust (Gosthi) or Village panchayats, Religious organizations of the Hindu and Buddhists and lastly, the government agencies.

We have several examples of individuals. who did the construction as well as the repair works. Such persons were very rich and major among them come from trading community. high officials of state, or the King and his. family members. There are many such examples of repair works done by trust members. (Svajana gosthikadhinam Kritva kshetram dattam-Pasupatinath Insept. A.D. 533), Village: panchayat or religions organizations. Mestly landed properties to carry out the repair and religious works were donated which were called "Akshayanivi" (everlasting property). Sometimes cash money are also provided for these works. There are many examples where the kings had donated all the taxes particular village or collected from the whole Dranga. The management and repair works. of Matindevkula (Temple of Mother goddess) in 612 A.D. and Siva temples named Surbhogesvara as well as Laditamahesvara has been given to local village panchayat in A.D. 617 by King Amsuverma. The inscription of Narendradeva dated A.D. 640 reports about the creation of a trust of Pashupat saivas. (Dharmika gananamati sristam...pasupatanam Brahmana) and donated all the taxes to them for the repair and maintenance of temple of Siva Vajresvara. Similar inscription of King Sivadeva II dated A.D. 671 speaks about the donation of whole village for the repairs of Siva temple, water house and to the monastery of Buddhist community.

Pliny reporting the state of affairs being managed during the period of Chandra Gupta Maurya (324–300 B.C.) says that the roads in those days were under the charge of an officer responsible for the upkeep and the repairs. Similarly, during the rules of Emperor

Ascka (273-236 B.C.) there was an officer called Vrajabhumika (RE XII) who was incharge of repairing and maintaining garden, well, water houses, and rest houses (R.K. Mookherji, The Age of Imperial unity, 1968, 67, and 81). In Nepal inscription refer about Mathpati, Chhenbhadel (derived from Grihabhandagarik-repairer of structural buildings), Mathpatis (Regmi IV, 31). Viharapati, Devadasa and Devadashis, Uparakshit (Luders, Insept. No. 1100-Karle cave), Gandhakuti-bharika (Luders, No-989, Kanheri cave), Chitayidar (who maintained Inns), and Sattalnayaka (Regini III, 8, A.D. 1445). There is an interesting and clear description in a copperplate of King Rana Bahadur Shaha dated 1798 A.D. where the job of the Chhenbhadel has been enumerated. It lays rules and the duty of officer for the building and repair of temple, Inn, Palace and rest houses. He is asked to repair all the damaged portions, cracks and leakages of temple, inns and to take care of gardens. The management of the donated land to those monuments was also included in his duty.

## Protection of Monuments with Natural Heritage

Many of our monuments are built among the forest and natural heritages as well as on the hill tops. These temples and stupas are quite far away from the city or villages. The state in all the phases and periods of history in Nepal had earnestly tried to protect these monuments surrounded by the rich natural heritage. We have already noted that forest and gardens had been included in the list of architecture and Kautilya (Arha. chapt, XX) insists upon preserving and growing of forest of many kinds like-Tapovana, Dravyavana, Nagavana and Mrigavana. He has also

recommended the Kirgs to develop reserved forest with deers and antelops for trips (Mrigabanam viharartham Ragyah Karayet). In the Buddhacharita and pali literatures also we find the reference of many important gardens. Lumbinivana among such gardens where Lord Sakyamuni Buddha was born in 625 or 563 B.C. Most of the ancient monasterics like Benuvana, Mrigadava (Sarnatha). Amravanarama, Jetavan vihara, the Banyan Groove Vihara (at Kapilvastu) were built within the gardens of different kinds. Inside the Kathmandu valley, which had been the capital city of Nepal since first Lichchhavi King Manadeva I 464), we find this king erecting a victory pillar before the Vishnu temple at Changunarayana. During the rule of King Shivadev I (A.D. 590-604) Village and agriculture within the forest were allowed but selling of charcoal and firewood were not allowed. An officer called Vivaskaradhikrita was posted there to look after the forest. The Minnath temple inscription dated A.D. 726 also refers about forest and criminals taking hide inside the forest area. During the Malla period (A.D. 14th-18th) the effort to protect the forests around the temple and monumental areas had been still increased King Jaggijayamalla protected the forest of Changu with a better zeal. He had also imposed cash fine against cutting the green trees. Similarly, the forests and the temple of Svayambhunath, Gokarna, Sankhu, Chobhar (around the Ganesh temple) and the forest inside Kirtipur fort (A.D. 1727) were cautiously protected.

#### The Principle of Repair and Restorations

It is to note that the repairs or Conservation of the historical buildings were bing

done under some strict laws and principles. The vastusastra have also laid some regulations on this subject. It is to be known that the king of Lichchhavi and Malla periods were well versed in the vedas, smriti books. Purana. even Visnudharmottara purans and the Agamas. Names of Manu, Yama, Brihaspati can be found in the inscription of Anuparam gomi (A.D. 533-540). An Inscription dated A.D. 1546 mentions about the visnu image and temple which had been built according to the measurements and laws of Vishnu Dharmottarapurana (Regmi, IV, 25). The inscription of Amsuvarma dated 609 A.D. refers about the repairs of Kavach and Garuda (Vehicular bird) of Vishnu. The repairs were done strictly on the old models (Tesam Nidarsanam vapya). Another inscription dated 1492 A.D. refers to the repairs of

the temple according to the conservation rule (Jirnodhara vidhananesmim). An inscription dated A.D. 1604 from Patan discloses that the temple of goddess Bhavani had been repaired closely observing the old temple (Sadanam Puratanama Nirikshya Jirnodhara chakara). The Law of repairs has also been referred (Jirnodhara Vidhana) in an another inscription dated A.D. 1634 (Ancient Nepal, Dept. of Arch. No 13, P. 37) and in the inscription dated A.D. 1387 (Regmi, III, P. 46-"Agamokta-Vidhanena pratistha Kriyate). All these examples clearly indicate that the system of building and their conservation in the historical past were done on very scientific line following the old models and as laid down in the ancient books dealing vastusastra in Nepal.

## Speech delivered by the Director General, Mr. Khadga Man Shrestha in the concluding session of ICOMOS International Wood Committee Conference

I feel honoured and privileged to speak a few words in the conference of ICOMOS International Wood Committee held in Hotel Himalaya, Lalitpur.

One of the responsibilities of the Department of Archaeology is the conservation sites. History is monuments and historical defined as a biography of a nation. Scientific approach to national history necessitates the exploration of archaeological sources. are trying our best to exploit these sources for systematic and scientific study of the national history. Preliminary activities are being undertaken to make an inventory of national monuments. So far preliminary survey of the national monuments has been completed and the reports of which have been published. In this connection, the next step will be to make statutory provision in identifying the national monuments of historical and artistic importance. The Department of Archaeology (DOA) will make a concerted effort to identify national monuments in co-operation collaboration with the eminent experties in this area. National symbol will be provided to each and every national monument and responsibility for the conservation of monuments will be properly assigned. The DOA will be working as a co-ordinating agency at the national level.

The DOA is fully concerned with the standardized method of conservation and as such cannot refrain itself from the international convention.

Nepalese monuments are made of the wood, bricks, clay, stones and copper or bronze etc. Preservation of wooden monuments from termites, water leakage and dampness has been a main problem, DOA is facing since a long time. Many artifices have disappeared due to these reasons. Some of them are in deteriorating conditions. Preservation of the wooden monuments by chemical treatment has been one of the ways of monument preservation. The ways and means of preserving the wooden monuments discussed in this conference will prove to be more useful. The emphasis of the conference on the

preservation of wooden artifices by natural treatment process has been a good exposure to us. We would like to appreciate it and would try to use this method as much as possible.

By and large we would also like to show our deep concern in the use of indigenous materials in the monuments conservation. The techniques discussed in the conference has also proved to be more useful in this context.

We feel honoured and glorified for selecting Kathmandu valley as site of this ICOMOS International Wood Committee

Conference. It has been proved to be a blessing for the task of conservation of the world heritage sites like medieval palaces of Kathmandu, Bhaktapur and Lalitpur and the cultural sites like Swayambhu, Baudhanath and Changu Narayan and other monuments of historical and cultural importance. The intellectual souvenir of the eminent scholars and experties participating in this conference will prove to be more useful in enlightening our archaeologists. To conclude I found this conference to be very successful and hope it will guide the future course of our preservation works.

## मालिगाउँमा प्राप्त नयाँ ग्रिभिलेखको बारेमा विचार विमर्श

–शङ्करमान राजवंशी

हाडिगाउँसंगैको मालिगाउँ भन्ने ठाउँमा रामध्वज खड्काको जगामा नयाँ घर बनाउन जग खन्दा पगरी-धारी पुरुष मूर्ति फेला परेको थियो । वि. सं. २०४६ ज्येष्ठ २ गतेको गोरखापत्रमा पुरातत्त्व विभागले त्यस मूर्तिको छोटो परिचयका साथ उक्त मूर्तिको पादपीठमा उल्लिखित स्रभिलेख प्रकाशित गरेको थियो । सो स्रभि-लेख यस प्रकारको थियो—

संवत् १०७ श्रीपरमदेव · · · महाराजेषु जयवर्मा

ज्येष्ठ ७ गतेको गोरखापत्रमा इतिहासविद् डा. दिनेशचन्द्र रेग्मीजीले उक्त ग्रिभलेखलाई इ. सं. ४६४ भन्दा पूर्व र समुद्रगुप्तको चौथो शताब्दीको चिंचत ग्रिभ-लेखभन्दा पछिको भनी विचार व्यक्त गर्नुभएको छ। साथै उक्त ग्रिभलेखमा प्रयुक्त संवत्लाई मानदेव र ग्रंगु-वर्माले प्रयोग गरेको संवत् नभई ग्रन्य संवत् हुन सक्ने विचार पनि दिनुभएको छ।

लिपि विशेषज्ञ श्री हेमराज शावयजीले उक्त अभिलेखलाई दोस्रो शताब्दीको भनी मास्नु हुन्छ। सो अभिलेखलाई उहाँले पढ्नु भएको पाठ ज्येष्ठ १२ गतेको राजमती नेवारी साप्ताहिक पश्चिकामा प्रकाशित भएको छ। सो यस प्रकार छ–

संवत् १०७ श्रीपरमदेव प्क महाराजस जयवर्म ज्येष्ठ १२ गतेको गोरखापत्रमा पुरातत्त्व विभाग-का लिपि विशेषज्ञ श्री स्थामसुन्दर राजवंशीजीले उक्त ग्रिभिलेखलाई दिनुभएको विचार यस्तो छ ।

ग्रभिलेखमा उत्कीर्ण लिपि लगभग ग्राकृतिमा गृप्त लिपिको जस्तो देखिए तापनि ग्रक्षर नेपालको प्राचीन लिच्छवि लिपिसंगै बढी मेल खाएको कुरा लिपिको तुलनात्मक अध्ययनबाट बुझिन्छ। अभिलेखको पंक्तिमा पाइने 'य' अक्षर बाहेक ग्ररू ग्रक्षर गृप्त लिपिसंग ठ्यावकै मिलेको देखिन । यद्यपि नेपालमा पाइएका मानदेवकालीन लिपिमा पनि सोही प्रकारको 'य' अक्षर प्रयोग भएको पाइन्छ । साँच्चै भन्ने हो भने यो ग्रभिलेख पंक्तिमा प्रयक्त लिपि मानदेव-कालीन लिपिको पूर्वरूप हुन् भन्नुमा शायद दुइमत नहोला। त्यही लिपि मानदेवकालीनमा ग्राएर ग्रझै परिष्कृत भएको कुरा लिपिको तुलनात्मक ग्रध्ययनबाट बुझिन्छ। साथै अभिलेखमा प्रयुक्त संवत् पनि मानदेवले व्यवहार गरेको संवत् नै हुनुमा बढी संभावना छ। तदनुसार उक्त ग्रभिलेख मानदेवभन्दा २७४ वर्ष ग्रधिको राजा जयवर्माको समकाल हनगएको करा कर्क पेट्क-को वंशावली र सर्वप्राचीन वंशावली कहलिएको गोपाल वंशावलीबाट पनि पुष्टि हुन आउँछ।

मूर्तिको पादपीठमा उत्कीर्ण ग्रिभिलेखको लिपि-लाई अझै गम्भीर तवरले ग्रध्ययन गर्दै जाँदा उपर्युक्त ग्रिभिलेखको पंक्तिमा ग्रक्षरहरू केही फरक देखापरेको छ जुन यस प्रकारको छ-

संवत् १०७ श्री पञ्चदेवप्क महाराजस्य जयवर्मन यसको भावार्थमा संवत् १०७ श्री पञ्चदेव (पाँच देवमा) चौथो महाराज जयवर्माहो भन्ने प्रर्थलगाउन सिकन्छ। यो भयो श्यामसुन्दर राजवंशीजीको विचार। फेरि ज्येष्ठ १७ गतेको गोरखापत्रमा डा. दिनेश-चन्द्र रेग्मीजील ग्रभिलेखको पहिलेकै पाठ र मूर्तिको फोटो सहित दिई समुद्रगुप्तको ग्रभिलेखसंग तुलना गरी समुद्रगुप्तको ग्रभिलेख र मानदेवको ग्रभिलेखको बीचको भनी सिद्ध गर्न विशेष जोड गर्नुभएको छ। ग्रभिलेखमा प्रयुक्त प्क ग्रक्षरलाई ङ्क भनी देवाङ्क पाठ पद्नु भयो। यो बिलकूल गलत भएको छ। प्क ग्रक्षरले ४ लाई बुझाउँछ। यो कुरा नेपाली लिपि विकास हेरे थाहा हन्छ।

ज्येष्ठ ३१ गतेको गोरखापत्रमा श्री काशीनाथ तमोटजीले जयवर्मा दोस्रो शताब्दीको हुन सक्ने एक ग्राधार भनी ग्रिभिलेखको पहिलेक पाठको फोटो दिई यस जयवर्मालाई जयदेव हुन्भनी सिद्ध गर्ने कोशिश गर्नुभएको छ । यो उहाँको विचार पनि गलत हो। किनभने जयवर्मा देववंशी नै होइन। त्यसकारण उहाँ-को तुलना हाँस र कुखुरा एउटै हो भने जस्तो भयो।

श्री श्यामसुन्दरजीले दिनुभएको पाठमा मैले भरपदों मानेको छ । उहाँले ग्रभिलेखको छापा नै ल्याई मलाई देखाउन भएको थियो । उहाँले छापेर देखाउन ल्याउन भएको ग्रक्षरमा पञ्चदेव नै देखिन्थ्यो । ग्रर्थं गराइचाहि उहाँको पनि गलत छ । जयवर्मा वर्माकुल-का ग्राभीर वंशी हुन्लिच्छवि कुलका देववंशी होइनन्।

पूर्व लिच्छिविकालको संवत्लाई शक संवत् भन्ने इतिहासकारहरूको धारणा छ । शायद यसको ग्राधार नेपाल राजकीय प्रज्ञा प्रतिष्ठानले निकालको लिच्छिव संवत्को निर्णय भन्ने पुस्तकमा ग्रंशुवर्माले व्यवहार गरेको संवत्लाई सुमित तन्त्रमा विणत शक ४६ म् बाट उठेको मानदेव संवत् भनेको र तदनुसार पूर्व लिच्छिविकालको संवत्लाई शक संवत् भन्ने गरेको होला । तर त्यो निर्णय जरा कुहिएर ढिलसकेको छ । यो कुरा मेरो लिच्छिव संवत्को परिचर्चा र लिच्छिव संवत्को विवादान्त भन्ने पुस्तक हेरे थाहा हुन्छ । नहेरेको भए कुहिएको ठाउँ म देखाइदिन्छु हेर्नुस् ।

सुमितित त्रमा जसरी ५०२ मा नेपाल संवत् उठ्छ भनेर दियो त्यस्तै ४९८ मा मानदेव संवत् उठ्छ भनी सो लिच्छवि संवत्को निर्णय भन्ने पुस्तकमा दिइएको छ।

' शक संवत् चैत्रादि र नेपाल संवत् कार्तिकादि हुनाले नेपाल संवत्बाट शक संवत् त्याउँदा कार्तिक शुक्ल प्रतिपदादेखि फागुन कृष्ण ग्रमावास्यासम्म नेपाल संवत्मा ८०१ जोड्नु पर्ने रंचैत्र शुक्ल प्रतिपदादेखि ग्राध्विन कृष्ण ग्रमावास्यासम्म नेपाल संवत्मा ८०२ जोड्नु पर्छ भन्ने कुरा इतिहासविद् हस्तहरूलाई थाहै होला।

मानदेव संवत् पिन कार्तिकादि हुनाले मानदेव संवत्बाट शक संवत् ल्याउँदा कार्तिक शुक्ल प्रतिपदा-देखि फागुन कृष्ण ग्रमावास्यासम्म ४६७ जोड्ने र चैत्र शुक्ल प्रतिपदादेखि ग्राध्विन कृष्ण ग्रमावास्यासम्म ४६० जोड्ने कुरा सिद्ध छ। तर त्यहाँ चैत्र शुक्ल प्रति-पदादेखि ग्राध्विन कृष्ण ग्रमावास्यासम्म मानदेव संवत्-पदादेखि ग्राध्विन कृष्ण ग्रमावास्यासम्म मानदेव संवत्-मा ४६६ जोडेर हिसाब गरेको छ। तब ग्रभिलेखको संवत् ३१ शक संवत् ५२६ देखि ५३० ग्राध्विनसम्म रहन्छ भनेको छ। ग्रानि वेङ्कटेश केतकरको सौरार्य ज्ञाम्हपक्षीय तिथि गणितंमा छापिएको ग्रधिमास, क्षयमास सारणीमा शक संवत् ५३० को ज्येष्ठमा गर्छ। ग्रभिलेखको संवत् ३१ ज्येष्ठमा पर्छ। ग्रभिलेखको संवत् ३१ को ज्येष्ठमा पर्छ। ग्रभिलेखको संवत् ३१ को ज्येष्ठमा परको ग्रधिमास धर्मनिणय तिथि सार संग्रहको वचन ग्रनुसार पौषमा लिइने भयो। (लिच्छिव संवत्को निर्णय ६-१० पृष्ठ)

यहाँ कसरी गल्ती गरेको छ भन्ने कुरा स्रव बुझ्नु हुन्छ कि । यति पनि बुझ्नु हुन्न भने तपाई इतिहासकार बन्न योग्य भएको छैन ।

पूर्व लिच्छविकालको संवत् शक संवत् होइन भन्न कुरा संवत् ४२७को कार्तिकको चांगुको निरपेक्षको स्रभिलेख र संवत् ४२७ कै स्राषाढको पशुपित सूर्यघाटको विजय-वतीको स्रभिलेख प्राप्त छन् । संवत् ४२७ कार्तिकको स्रभिलेखमा राजा मानदेवलाई जीवित रूपमा वर्णन गरेको र संवत् ४२७ कै ग्राषाढको ग्रिभिलेखमा राजा मानदेवलाई ग्रभूतपूर्व रूपमा वर्णन गरेको छ। चैत्रादि शक संवत् ग्रनुसार ग्राषाढमा भूतपूर्व भइसकेका मानदेव कार्तिकमा फेरि जीवित कसरी हुन्छ? त्यसकारण शक संवत् होइन शक पूर्व २२ मा चलेको लिच्छवि संवत् भन्ने कुरा मेरो लिच्छवि संवत्को निष्कर्ष भन्ने पुस्तकमा निर्णय भइसकेको छ। यो पुस्तक इतिहासकारले साथमा राष्ट्न जरूरी छ।

तब जयवर्माको स्रभिलेखको संवत् १०७ लिच्छिव संवत् हो यसभा २२ घटाएपछि शक संवत् हुन्छ भन्ने स्पष्ट छ। यसरी स्राफूसंग ऐना छँदाछँदै कुवामा स्रनुहार हेर्न जानुपर्ने स्रावश्यक के छ।

जयवर्माको श्रिभिलेखमा उल्लिखित संवत्को लगत्तै पिछिको पञ्चदेव प्क यो शब्द मितिको द्योतक हो भन्ने कुरामा शङ्का छैन। श्रव पञ्चदेव प्कको श्रर्थ गर्न श्रापनो सांस्कृतिक इतिहासमा डुबेर हेरे थाहा हुन्छ कि श्रकीको इतिहासमा डुबेर थाहा हुन्छ त लौ विचार गर्नु स्।

हास्रो सांस्कृतिक इतिहास भीम रथारोहण हो। ७७ वर्ष ७ महीना ७ दिन पुग्दा भीम रथारोहण गर्ने हास्रो सांस्कृतिक चलन छ। यसलाई हजार चन्द्र देखेको भन्दछन्। यो इतिहास ग्रहिलेसम्म कायमै छ। शुक्लपक्ष र कृष्णपक्ष गरी एक
महीनामा एक चन्द्र मान्ने चलन छ। यसलाई नक्षत्र
मानवाट ग्रभिजित समेत गरी २७.६३ नक्षत्रको एक
चन्द्र मान्ने चलन छ। यसैलाई देव भन्दछन्। १२ महीना-

को १२ चन्द्रको हिसाबले वर्षमा १२ देव हुन्छन्। ७७ वर्ष ७ महीना ७ दिन हुँदा

$$(00 \times 87 + 0)$$
 ३० $+0 = (878 + 0)$  ३० $+0$   
 $= 838 \times 30 + 0$   
 $= 838 \times 30 \times 30$ 

यसलाई नक्षत्र २७.६३ ले भाग गर्दा २७६३७ : २७.६३ यसको ग्रकी रूप

यस संस्कृति अनुसार पश्चदेव भनी कार्तिकादि वर्षवाट पाँचौं देव फाल्गुण महीना हुन्छ। तब पश्चदेव प्क-को अर्थ फाल्गुण शुक्ल चौथी भन्ने हुन्छ। तसरी पश्चदेव प्कले मितिलाई बुझाएको स्पष्ट छ। संवत्को लगत्तै आएको पश्चदेव प्कको अर्थ मिति भन्ने कुरा सान्दर्भिक पनि छ। पश्चदेव प्कको अर्थ फाल्गुण कृष्ण चौथी नभएर फाल्गुण शुक्ल चौथी किन भयो त भन्न होला। सार्धपश्चदेव प्क भनेको भए फाल्गुण कृष्ण चौथी भन्ने हुन्थ्यो। तर पश्चदेव प्क मात्र उल्लेख गरेको हुनाले फाल्गुण शुक्ल चौथी भन्ने हुन्छ। कृष्णपक्षलाई सार्ध शब्द प्रयोग गर्छन्। यहाँ सार्ध शब्द प्रयोग नगरेको हुनाले फाल्गुण शुक्ल चौथी भन्ने सिद्ध हुन्छ।

## काठमाडौंमा मनाइने पायाः र त्यसको ऐतिहासिक महत्त्व

-कल्पना श्र<sup>ेष</sup>ठ

#### विषय प्रवेश

हाम्रो राष्ट्र विशेषको सामाजिक तथा सांस्कृ-तिक उच्चता र सभ्यता स्वरूप यहाँ प्राचीनकालदेखि विशेष प्रवसरमा विभिन्न किसिमका चाडपर्वहरू मनाइँदै ग्राएका पाइन्छन् । यस प्रसङ्गमा ग्राजभन्दा १३ सय वर्ष जित पहिले नेपाल ग्राएका चिनिया शिष्टमण्डलले व्यक्त गरेको उद्गार स्मरणीय छ। चाडपर्व मनाएर रमाएर बस्ने नेपालीहरूको प्रकृति देखेर सो शिष्टमण्डल समेत प्रभावित भएको कुरा चिनिया ताङ वृत्तान्तमा उल्लिखित छ । त्यस्तै पाण्चात्य विद्वान् हरूले समेत जनालय जित छन् त्यति नै देवालय र मानिस जति छन् त्यति नै देवताका मूर्तिहरू भएको देश भनी मुक्तकण्ठले प्रशंसा गरेका छन्। यस भनाइसित मिल्ने गरी ऋसंख्य देवदेवी-हरूका मूर्ति भएको र धार्मिक प्रवृत्तिका मानिसहरूले बास गरेको हाम्रो देशमा विभिन्न चाड पर्वोत्सवहरू वर्षेनी मनाइन्छन्। ती चाडपर्वहरू मनोवैज्ञानिक, वैज्ञानिक, भ्रार्थिक, राजनीतिक, सामाजिक, मनोरञ्जक तथा स्वास्थ्य रक्षाका दृष्टिकोणले निकै महत्त्वपूर्ण छन्। नेपालभित्र मनाइने विभिन्न चाडपर्वहरूमध्ये कुनै चाडपर्व व्यापक रूपमा मनाइन्छन् भने कुनै चाडपर्व स्थान विशेष वा जाति विशेषमा मात्र सीमित छन्। यी चाडपर्वहरूले एकातिर मनोरञ्जन दिने गरेका छन भने अर्कोतिर हणम्रो सांस्कृतिक परम्पराको पनि जगेनी गरेका छन्।

नेपाल उपत्यकामा प्रचलित विभिन्न चाडपर्वहरू-मध्ये विजया दशमीका दिन मनाइने पायाः जात्रा पिन एक हो। धार्मिक र सांस्कृतिक दृष्टिकोणले निकै महत्त्व-पूर्ण मानिएको यस जात्रा वर्षेनी शरद् ऋतुको श्राध्विन शुक्ल दशमीका दिन काठमाडौं उपत्यकामा मनाइन्छ। यस पर्वमा मुख्यतया ग्राध्विन शुक्ल अष्टिमीका दिन खड्गसिद्धिको प्रार्थना गरी विधिपूर्वक देवीको खड्ग स्थापना गरिन्छ। त्यसको पर्सिपल्ट दशमीका दिन धार्मिक रीति अनुसार उक्त खड्ग चालन गरिन्छ। जसलाई पायाः, पायात, पायो, पायाः ह्वचाकेगु, खड्ग जात्रा, खड्ग चालन, चाल ग्रादि भनिन्छ।

पायाः शब्द नेवारी शब्द हो। यसको पर्यायवाची शब्द 'खड्ग जात्रा' हो। तर पिन नेवारी भाषामा पायाः भन्नाले पालेयो (मार हान्न सक्ने) ग्रर्थात् 'पा' भन्नाले 'काट्ने' र 'याः' भन्नाले यात्रा हुन्छ। यसरी पायाःको ग्रर्थं काट्ने हितयारसम्बन्धी जात्रा भन्ने बुझिन्छ।

#### पाया:को ऐतिहासिकता

नेपाल उपत्यकामा पाया: (खड्ग जात्रा)को शुरू-स्रात कहिलेदेखि भयो भन्नेबारे यकीन हुनसकेको छैन।

तापनि स्थानीय श्रुति, किंवदन्ती र वंशावलीको स्राधार-मा यसको ऐतिहासिकता प्राचीनकालसम्म पुग्छ । परा-पूर्वकालमा स्रसूर वा दैत्यहरूले तपस्या गरी 'स्त्रीद्वारा बाहेक ग्ररू कसेले पनि मार्न नसक्ने' ग्रजय बरदान भग-वान ब्रह्माबाट पाएका थिए। यसे बरदानको बलले ती दैत्यहरूले स्वर्गमा ग्रापनो ग्राधिषत्य जमाई देवताहरूलाई दु ख दिन थाले । ग्रन्त्यमा भगवान् विष्णु, महादेव, इन्द्र ग्रादि देवताहरूले ग्रा–ग्रापनो शक्तिद्वारा सर्वशक्तिमान देवी उत्पत्ति गरी दानवहरूको सखाप पार्न थाले । देवीको म्राक्रमणमा फुत्कन सफल भएका दानव वा दैत्यहरू रांगो, बोका, हाँस, कुखुरा म्रादि पशुपंक्षीहरूमा प्रवेश गरे। देवीले यसको चाल पाई ती दैत्यहरू लिप्त् भएका पश्-पक्षीहरूलाई पनि मार्न थाले । त्यसैको प्रतीक स्वरूप म्राश्विन गुक्ल नवमीका दिन पशुपंक्षीको बलि परम्परा रहेको हो। सम्पूर्ण दैत्यहरूलाई म्रन्त्य गरिसकेपछि पनि कहीं कते त्यस्ता दैत्य बाँकी छन् कि भनी दशमीका दिन खड्ग लिई देवी र ग्रन्थ गणहरू घुम्न थाले। जुन परम्परा हालसम्म प्रचलित छन्। यसैलाई पायाः ह्मधाकेगुवा खड्ग जात्रा भन्ने गरेको हो कि भन्ने किव-दन्ती पाइन्छ।

त्यस्तै स्थानीय श्रुति अनुसार परापूर्वकालमा उप-त्यकाभित्र दैत्य, भूत, प्रेतगण आदिले यहाँका बासिन्दा-हरूलाई दुःख दिन थाले । यस्तो सङ्कटमा ब्रह्मायणी, इन्द्रायणी, नारायणी, माहेश्वरी, दक्षिणकाली, कुमारी, भगवती आदि मातृदेवीहरू खड्ग लिएर दैत्य संहार गर्ने निस्के । दैत्यहरू ढालमा लुक्न पुगे । देवीले यस कुराको चाल पाई ढालमाथि खड्ग प्रहार गरिन् । दैत्यहरू फेरि कुभिण्डोमा लुक्न पुगे । देवीले त्यस कुभिण्डोमाथि पनि खड्ग प्रहार गरिन् । यसै परम्परा स्वरूप पायाःमा मातृकागण देवदेवीका प्रतिनिधिका रूपमा खड्ग लिएर ढालमा खड्ग प्रहार गर्ने र कुभिण्डोलाई दैत्यको प्रतीक मानी काट्ने प्रचलन चल्यो भन्ने स्थानीय किवदन्ती पाइन्छ ।

वंशावलीको स्राधारमा केही विद्वान्हरूले खड्ग

जात्राको श्रय कर्णाटवंशी राजा हरिसिहदेवलाई दिएका छन्। उनले नेपालमा ग्राई तलेजूको स्थापना गरी तत्पश्चात उपत्यकामा दशै चाड मनाउने प्रथा चलाएको हुनुपर्छ भन्ने धारणा वंशावलीकारले उल्लेख ग्रेको छ। त्यस्तै ग्रकोंथरि विद्वान्हरूले नेपालमा दशैंको बखत खड्ग जात्राको प्रथा भएकोले यस चाडको प्रथा तन्त्रयानको प्रादुर्भाव भएदेखि नै शुरू भएको हुनुपर्छ भनेका छन्। यसरी दशैं पर्वमा खड्ग जात्रा गरिने हुनाले यसको परम्परा दशैं चाडको उत्पत्तिसंगै गाभिएको तर्क दिएका छन्।

यसै परिप्रेक्ष्यमा भक्तपूरको तलेजुमा मनाइने पाया:लाई दुष्टि दिने हो भने पाया:को ऐतिहासिकता लिच्छवि राजा नरेन्द्रदेवको शासनकालसम्म पुग्छ। भक्त-पूरमा सम्पन्न हुने तलेज पाया:मा लिच्छवि राजा नरेन्द्र-देवको खडग प्रदर्शन गरिने चलन ग्रद्यावधि कायम छ। हुनत यस पायाःमा प्रदर्शन गरिने खड्ग लिच्छवि राजा नरेन्द्रदेवके हो वा होइन किटान गर्न सकिएको छैन तापनि रातो मत्स्येन्द्रनाथको जात्रा शुभारम्भ हुनुम्रघि लिच्छवि राजा नरेन्द्रदेवको सो खड्ग ललितपुरमा लग्ने परम्परा कायमै छ । यसरी भक्तपुर तलेजू मन्दिरबाट, उल्लेखित खड्ग ललितपुरमा लग्ने तथा भक्तपुर जात्रामा नरेन्द्रदेवको प्रितिधिको रूपमा उक्त खड्ग प्रद-र्शन गरिने परम्परा विद्यमान भएबाट सम्भवतः सो खड्ग लिच्छिव राजा नरेन्द्रदेवक हुनसक्ने सम्भावना धेरै छ। यस ब्राधारमा पाया:को परम्परा लिच्छवि शासनकालमा नै प्रचलन भइसकेको बुझिन्छ।

मध्यकालीन नेपालको राजनीतिक अवस्थालाई नयाँ मोड दिने शासकमा जयस्थिति मल्लको स्थान उल्लेखनीय छ। उनले दशैं चाड धूमधामसित मनाउनुका साथै राजपरिवार र अन्य भारदारहरूको समेत गरी जम्मा १७ सय ढाल तरवार त्यसबेला दरबारमा खड्ग-सिद्धि पूजाको लागि आइपुगेको र विजया दशमीका दिन सो खड्ग 'चालन' गरिएको कुराको वर्णन गोपालराज

बंशावलीमा उल्लेख छ । त्यसरी वर्णन गरिएबाट १४ म्रीं शताब्दीमा खड्ग चलन (पायाः) प्रथा विद्यमान भएको स्पष्ट हुन्छ ।

१६ श्रौं शताब्दीको अन्त्यतिर श्राएर खड्ग जात्रामा विभिन्न देवदेवीहरूको नाच नचाउने थप प्रचलन पिन समावेश गरिएको देखिन्छ । राजा शिवसिंह मल्लेल श्राध्विन शुक्ल प धमीमा पचली भैरव जात्रा चलाउनुको साथ देशमीका दिन हरेक बाह्र वर्षमा टीकाधारी राजाले खड्ग विनिमय गर्ने प्रथा चलाए। त्यस्तै राजा सिद्धिन्तर्रिह मल्लेले दशें टीकाका दिन खड्ग जात्रा गर्दा टेचो-को नाच र लिलतपुरको दुर्गानाथ नचाउने रीत समेत चलाएका थिए। यसरी मध्यकालदेखि दशें चाड तथा पायाः प्रथा चल्दै श्राएको पुष्टि हुन्छ। र नयाँ श्रायामको रूपमा देवी नाचहरू नचाउने परम्परा समेत चल्यो। यद्यपि यी नाचहरू स्थिर रहिरहन सकेन। तापिन वर्तमान समयसम्म पायाः परम्परा धार्मिक, सांस्कृतिक, राजनीतिक दृष्टिकोणले महत्त्वपूर्ण रहिग्राएको छ।

#### पाया:को ऐतिहासिक महत्त्व

प्राचीनकालमा खड्गसिद्धिको के कित महत्त्व थियो प्रमाणको ग्रभावमा प्रष्ट्याउन सिकन्न तापिन मध्य-कालमा पायाः तथा खड्गसिद्धिको निकै महत्त्व रहेको कुरा मल्लकालका ग्रभिलेख तथा ठ्यासफूहरूबाट थाहा हुन्छ। ठ्यासफूहरूमा खड्ग स्थापना किहले कसरी गरिए, चालन कसरी गरिए, साथै ठीक साइतमा खड्ग स्थापना, खड्ग चालन हुन सके मात्र खड्ग सिद्धि प्राप्त हुनसक्छ भन्ने कुरा टिपोट गरिएका छन्। यसो हुनाले खड्ग स्थापना, चालन (पायाः)को लागि साइतमा निकै दृष्टि दिइन्थ्यो। कितप्य ठ्यासफूहरूमा उपत्यकाका तीनै राज्यमा एकै साइत लगनमा खड्ग चालन गरिएको पनि उल्लेख पाइन्छ।

राजनीतिक दृष्टिले पनि मध्यकालमा खड्ग-सिद्धिको निकै महत्त्व भएको बुझिन्छ । तत्कालीन समय-मा नेपाल राष्ट्र स्रनेक स-साना राज्यहरूमा विभक्त हुनु र ती राज्यहरूकाबीच स्रापसमा मेल नहुनुको कारणले गर्दा बराबर लडाई भइरहन्थ्यो । साथै त्यसबेला स्थायी सैन्यको स्रभावले गर्दा प्रजाहरू पनि सैनिकका रूपमा लडाई को मैदानमा उत्रनु पर्दथ्यो। यसो हुँदा आपनो राज्यको स्रस्तित्व रक्षाका लागि प्रत्येक वर्ष समर्थ पुरुषले शस्त्र चालनको ग्रभ्यास गर्नु ग्रनिवार्य जस्तै थियो । त्यसको लागि खड्गसिद्धिको पूजा उपासना हुःध्यो । यसै-ले मध्यकालका कति अभिलेख ग्रादिमा शासकप्रति शुभ-कामना व्यक्त गर्दा 'खड्गिसिद्धिरस्तु' भनी लेखिएको पाइन्छ। यसरी खड्गसिद्धिको लागि देवदेवीको सुदृष्टि पनि म्रावश्यक छ भन्ने धारणा त्यसबेला थियो। यसै धारणाले विजया दशमीको शुभ स्रवसरमा शुभसाइतमा देवदेवीको पूजाग्राजाको साथ खड्ग चालन गर्ने (पाया.) प्रथा चल्यो । धार्मिक र सांस्कृतिक दृष्टिकोणले पनि खड्ग-सिद्धिको निकै महत्त्व भएको बुझिन्छ । उपत्यकाभित्र १२ वर्षमा एकपटक मनाइने पचली भैरव, भद्रकाली नृत्यमा खड्गसिद्धिको निकै महत्त्व रहिम्राएको छ। यसैले भद्र-काली र पचली नृत्यमा श्री ५ महाराजाविराजबाट मूल देवीसित खड्ग विनिमय गरिबन्सन्छ। यसरी खड्गसिद्धि-का समयमा देवताबाट प्राप्त हुने दैवी खड्गबाट देशकी राजालाई शान्ति, कीति, उन्नति, स्वस्ति ग्रादि शक्ति प्राप्त हुन्छ भन्ने शास्त्रोक्त कथन हालसम्म रहिम्राएको छ । यसरी उपर्युक्त प्रमाणको स्राधारमा नेपाली जनजीवनमा मध्यकालदेखि खड्गसिद्धि तथा खड्ग चालन (पायाः)को राजनीतिक, धार्मिक, सांस्कृतिक महत्त्व रहिग्राएको स्पष्ट हुन्छ ।

#### पाया:को सांस्कृतिक पक्ष

नेपाल ग्रधिराज्यका विभिन्न चाड पर्वहरूमध्ये प्रमुख राष्ट्रिय चाड दशैं हो। यो चाड वर्षेनी शरडऋतु-मा ग्राध्विन शुक्ल प्रतिपदादेखि प्रारम्भ भई पूर्णिमाका दिन समाप्त हुन्छ। यस चाडमा विशेषतया घटस्थापना, खड्गस्थापना, स्याकोट्याको (नवमी), चालं (दशमी) लाई महत्त्वपूर्ण स्थान दिइएको छ। यस चाडको सबैभन्दा पहिलो दिन ग्राध्विनशुक्ल प्रतिपदालाई घटस्थापना भनिन्छ। यस दिन घटस्थापना गरी दुर्गा भवानीको

म्राह्मान गरिन्छ । घटस्थापनापछि म्राश्विनशुक्ल पञ्चमी-का दिन काठमाडौंका प इलिंग भैरव (पचली भैरव) र अजिमा देवीहरूको यात्रा ठूलो भव्यताका साथ चला-इन्छ । यसपछि म्राध्विनशुक्ल सप्तमीका दिन फुलपाती ल्याउने दिन भनेर नौ वटा फलफूल तथा नवपत्रिका आदि वस्तू भगवतीलाई चढाइन्छ । महाग्रष्टमी र महा-नवमीका दिन दुर्गा भवानीको विशेष पूजा हुन्छ । यो दिन ठाउँ ठाउँका भगवतीका मन्दिर पीठहरू तथा कोत घरका साथै व्यक्तिगत घरमा पनि परम्परानुसार विधि विधान-पूर्वक पूजाम्राजा तथा पाठ गरिन्छ । म्रष्टमीका दिन काठमाडौँ, भक्तपुर तथा पाटन शहरका तलेजुको मूल म न्दिरबाट शुभमुहर्तमा तलेज भवानी आई मुलचोकको मन्दिरमा ल्याएर राखिन्छ। सोही दिन तलेजुका पूजारी-हरू मूलचोकमा तलेजुको पूजा गर्दछन्। यसै दिन देत्री स्थापना, खड्ग स्थापना गर्ने काम सम्पन्न हुन्छ । साथै सबैले मा-मापनो घरका पूजाकोठामा मा-माफूले प्रयोग गरेका खड्ग हातहतियारहरू देवी समीप राखी पूजा गरिन्छ। यस पूजामा हतियारहरूका अतिरिक्त गणेश, पीठ, क्षेत्रपाल, ग्रब्टभैरव, ग्रानन्द भैरवको पनि पूजा गरिन्छ । यस्तो परम्परा मल्लकालमा पनि कायम भएको देखिन्छ। मल्ल राजाहरू पनि यस दिन तलेज देवलमा नित्यकर्म सकी साइत निकाली शास्त्रोक्त विधान प्रनुरूप चालन पूजा गर्दथे । म्रष्टमी र नवमीका बीचको मध्यरात कालरात्रिको नामले प्रसिद्ध छ। यस रातभार मुलचोक-मा अवस्थित तलेजुमा गुप्त रीतिले पूजा चल्छ । नवमी-को दिनलाई स्याकोट्याको पनि भनिन्छ। यस नवमीका दिन अधिल्लो दिनको अष्टमीमा थापेको हतियारमा पूजापाठ गरी बलि दिने गर्दछन् । यसपछि बलि दिएको बोकाको टाउकोमा कपूरको प्रथवा घ्युको बत्ती बालेर मन्त्र उच्चारण गर्दे दुई हातले देवीमा अर्पण गरिन्छ। कुनै कुनै परम्परामा देवीलाई बोकाको रगत चढाउनुका साथै बोकाको आन्द्रालाई फुकी मालाको रूपमा मूलदेवीलाई चढाइन्छ। नवमीको दिन तलेजुमा सयौँ रांगा र बोका-हरू बलि दिइन्छ। मल्लकालमा लेखिएका ठ्यासफुमा पनि यस दिन देवीलाई भोगबलि दिई खड्गपूजा गरिएको

विवरण पाइन्छ । यस दिन यदि वैष्णवादी र पशुबलि वा कुष्माण्डबलि नदिने परम्परा भएका शाक्त धर्मावलम्बी भए यथाशक्ति जप पाठ गरी पूजा समाप्ति गरिन्छ ।

दशमीका दिन भगवती दुर्गाको पूजा विसर्जन हुन्छ । आध्विन शुक्ल प्रतिप्रदाको दिन स्थापना गरिएको घडाको जलले यस दिन अभिषेक लिइन्छ र अपराजिता (भगवती) को पूजा गरिन्छ । अपराजिताको पूजा दुई: किसिमले गरिन्छ। कुनै परम्परामा गमलामा शमीको सानो विरूवा रोपी त्यसको अगाडि एउटा खड्ग राखी अपराजिताको आह्वान गरी पूजा गरिन्छ। त्यस्त अर्को परम्परामा सोही गमलाको अंगाडि एउटा थालीमा विन्दु, त्रिकोण, षट्कोण, अष्टदल आंदि यन्त्र लेखीं साथमा खड्ग राखी अपराजिताको पूजा गरिन्छ । त्यसपछि पीठ पूजा गरिन्छ । पीठ पूजा सकिएपछि आहुलाई अभिषेक गरी सिद्धियात्राको कामना गर्दै खड्ग हातमा लिई सबै दिशातिर सात-सात पाइला हिंडी शतू-को प्रतीक कुभिण्डो काटिन्छ। यस किसिमको दशमी विधान र अपराजिताको पूजा सञ्चालन गर्ने तरीकाबारे 'शारदीय दुर्गा पूजा पद्धति'मा उल्लेख गरिएको छ । तर यो परम्परा आगमघर अनुरूप फरक फरक छन् । आश्विन शुक्ल दशमीका दिन सबैको घर घरमा देवी दुर्गा भवानी-को पूजा विसर्जन गरी खड्ग लिई कुभिण्डो काट्ने पर-म्परा अद्यापि प्रचलनमा छ । कुनै परम्परामा कुभिण्डोको अतिरिक्त तो रिया, घिरौला, मूला, अदुवा, उख् आदि-लाई दैत्यको प्रतीकको रूपमा काट्ने चलन पनि छ। यसै दशमीका दिन काठमाडौँ उपत्यकाका विभिन्न क्षेत्रमा अवस्थित आगमघर (द्यो छेँ), कोटघर, दरबारबाट केवल खड्ग पूजार चालन मात्र नभई यात्राको रूपमा पायाः पनि सः बालन हुन्छ । काठमाडौँ उपत्यकाका विभिन्न स्थानहरूमा सम्पन्न हुने प्रमुख पाया:हरू निम्न प्रकारका छन्:- टेबहा पाया:, वटु पाया:, महाबौद्ध पाया:, कोहिटी पाया:, यटखा पाया:, बनेमा पाया:, कीर्तिपुर पायाः, ठमेल पायाः, असन पायाः आदि । माथि उल्लेखित पायाः परम्परालाई धार्मिक तथा सांस्कृतिक दृष्टिकोणबाट साधारणतया दुई भागमा विभाजन गर्ने

सकिन्छ:-

- १) हिन्दू मतावलम्बीहरूले मनाइने पाया: र
- २) बौद्ध मतावलम्बीहरूले मनाइने पायाः।

१) हिन्दू मतावलम्बीहरूले मनाइने पाया: यो पाया: मुख्यत: हिन्दू तथा शाक्त हिन्दू धर्मावलम्बीहरूले मनाउँछन्। यस अन्तर्गत यटखा पाया:, महाबौद्ध पाया:, वटु पाया:, टेबहा पाया:, कोहिटी पाया:, बनेमा पाया:, लायकू पाया:, कीर्तिपुर पाया: आदि पर्दछ। यी पाया: हरू मध्ये कीर्तिपुर पाया: बाहेक अरू सबै पाया मा अष्ट मातृकागण स्थान विशेष चार, आठ, बाह्न अष्टमातृकागणहरू सामेल हुन्छन्। अपवादको रूपमा कीर्तिपुर पाया: मा देवीगणहरूको सट्टामा कीर्तिपुर प्रधान घरका आइमाई-हरू मात्वै सामेल हुन्छन्।

यी पाया: आ-आफ्नो आगम घर (द्यो छेँ), कोटघर, दरबारबाट निस्कन्छ। यटखा पाया: कंकेश्वरी द्यो छेँ यटखाबाट, महाबौद्ध पाया: लुचु मही अजिमा द्यो छेँ महाबौद्धबाट, वटु पाया: भद्रकालीको द्यो छेँ वटुबाट, टेबहा पाया: भद्रकाली द्यो छें टेबहाबाट (टेबहालबाट), कोहिटी पाया: निलबाराहीको द्यो छेँ कोहिटीबाट, बनेमा पाया: बनेमा आगमघरबाट, लायकू पाया: हनुमानढोका दरबारबाट, कीतिपुर पाया: कीतिपुर कोटघरबाट प्रारम्भ भएर आ-आफ्नो स्थानमा फर्किएपछि पाया:को विसर्जन हन्छ।

पायाः विशेषतया आश्विन शुक्ल दशमीका दिन सम्पन्न हुने भएतापनि यसको शुरूवात आश्विन शुक्ल अष्टमीका दिनदेखि हुन्छ यस -पायाः सम्पन्न हुने द्यो छेँहरूमा दुर्गा भवानी को पूजा (पंचोपचार)ले गरिन्छ । साथै पीठ पूजा, अष्टभैरव, क्षेत्रपाल तथा गणेशको पूजा पनि गरिन्छ। यस पूजा पश्चात पाया:मा सामेल हुने देवदेवी तथा सदस्यहरूको खड्ग शास्त्रोक्त पाठ गरी स्थापना गरिन्छ । साथमा विभिन्न बुट्टाहरू प्रयुक्त गरेको नाङलो (ढाल) तथा वौपा (मन्स्याउने वस्तु राखेको भाँडो) पनि क्रम मिलाएर राखी पूजा गरिन्छ। तर अपवादको रूपमा कीर्तिपुर पायाःमा सप्तमीका दिन पायाःमा सामेल हने

प्रधान घरका आइमाईहरूले कोटघरमा सिन्दूरदानी चढा-उन लान्छन्। नवमीका दिन पायाः निस्कने सबै (आगम-घरहरूमा) द्यो छेँहरूमा देवीको पूजाका साथै बिल दिने कार्य सम्पन्न हुन्छ। कुनै परम्परामा बिल दिएका रांगा तथा बोकाको आन्द्रालाई फुकी हावा भरी ठोंतो पारेर माला बनाई मूलदेवीलाई चढाउने पनि गरिन्छ। उदा-हरणका लागि लुचुमही अजिमा द्यो छेँ, भद्रकाली द्यो छेँ, कंकेश्वरी द्यो छेँलाई लिन सिकन्छ। नवमीका दिन सबै द्यो छेँहरूमा पूजा बिल सम्पन्न भएपछि दशमीका दिन उक्त द्यो छेँहरूमा थकाली नाइकेले दैत्यको अनुहार अङ्कित कुभिण्डो चढाउन ल्याउँछन्। त्यसको लगत्तौपछि देवी दुर्गा भवानीको पूजा आराधनाका साथ पूजा विस-र्जन गरिन्छ।

यसै दिन साँझमा सबै पाया: सदस्यहरू फेरि द्यो छेँमा भेला हुन्छन्। त्यहाँ पायामा सामेल हुने व्यक्तिहरू-लाई तत्सम्बन्धी पूजारी (बज्जाचार्य, महर्जन, आचार्य)ले देवीको टीका प्रसाद तथा खड्ग ग्रहण गराइन्छ । पूजारी-ले केही मन्त्र वाचन गरी तिनमा देवदेवी न्यास गराउँछ। सबै सदस्यहरूमा देवी देवता विधिपूर्वक प्रवेश गराइसके-पिछ अष्ट मातृका गणहरू द्यो छेँबाट बाहिर निस्कन्छन्। बाहिर निस्कने क्रममा शुरूमा एउटा हातमा ढाल र खड्ग लिई 'लंछ्या' (बाटो पन्छाउने व्यक्ति), त्यसको पछाडि क्रमश: वौपा (भूत मन्स्याउने भाँडो समाएको व्यक्ति) समाउने, कुभिण्डो संमाउने र अष्टमातृका देवी तथा देवीगण निस्कन्छन् । पाया: निस्कँदा पञ्चवाद्य (धिमे, भूस्या, ताः, तिन्हुर पोङा) बजाउने व्यक्तिहरू अघि अघि र अष्टमातृका देवी तथा देवीगणहरू र अन्य खड्गधारीहरू पछि पछि पक्तिबद्ध भएर निस्कन्छन्। सबैभन्दा पछि देवीगणका नाइके अजिमा तथा द्यो छेँ-स्थित मूलदेवी निस्कन्छन्। यी देवदेवी तथा देवीगण-हरूले आ-आफ्नै देवदेवीका विशेष पोशाक पगरी, भोटो, जामा, पटुका लगाएका हुन्छन् । यी देवदेवीका अतिरिक्त अरू सदस्यहरू पनि पाया:मा सामेल हुन्छन् । तर तिनी-हरूले देवदेवीको जस्तो विशेष पोशाक लगाएका नभई

साधारण पोशाकमै सम्मिलित भएका हुन्छन् । पाया:मा मामेल हुने सबै देवदेवी तथा सदस्यहरूले दुई हातले खड्ग समाएका हुन्छन् । तिनीहरूको अङ्ग-प्रत्यङ्ग विशेष गरी हातमा अटुट रूपमा कम्पन उठिरहेको हुन्छ । र,साँच्ची नै युद्ध क्षेत्रमा जाम लागेका लडाकाहरू झैं देखिन्छन्। ती खड्गधारीहरूले आफूलाई जिस्काउन आउनेलाई परपरसम्म लेखेट्न जाने गर्छन्। भेट्टाएमा हान्न पनि पछि पर्देनन् । तिनीहरूले खासगरी छालाको जुत्ता लगाउने र हा हु गरी जिस्क्याउने व्यक्तिलाई लखेट्नेर खड्गले हान्ने गर्छन्। यसरी यी खड्गधारी तथा देवदेवीहरू दुई हातले खड्ग समाई शरीरलाई कम्पाउँदै निश्चित क्षेत्रभित्र परिकमा गर्छन् । यसप्रकार निश्चित क्षेत्र परिक्रम।पछि द्यो छैँ प्रवेश गर्नु अघि निश्चित कुमारी स्थान तथा चौबाटोमा माथि उल्लेखित दैत्यको कृभिण्डो काटिन्छ । तर भद्रकाली देवताका द्यो ले हरूमा भने प्राय: निस्कन अघि नै कुभिष्डो काटिन्छ। कुभिण्डो कार्टिने क्रममा सबभन्दा पहिला सानीले र अन्त्यमा थकाली अजिमा (मूलदेवी)को रोल हुन्छ। कुभिण्डो काटिने कम समाप्त भएपछि खड्गधारीहरू-लाई द्यो छेमा भिल्याइन्छ र पायाः बिसर्जन हुन्छ।

उल्लेखित पायाःमा लायकू पायाः वनेमा पायाः र कीतिपुर पायाःमा केही भिन्नता पाइन्छ । लायकू पायाः सम्पन्न हुनुअघि ओमबहालको दैत्य नृत्य र असन टोल-को कुमार नृत्यलाई हनुमान्ढोका दरबारको मूलढोका तथा सिहढोका अगाडि प्रदर्शन गराइन्छ । यस नाचको प्रदर्शनपिछ मात्र पायाः प्रस्थान गरिन्छ । पायाः प्रस्थान गरिने कममा अग्रपंक्तिमा हनुमान् त्यसको पछाडि कमशः बौपा समाउने, राजकीय खड्ग समाउने र अन्य खड्ग-धारीहरू रहन्छन् । त्यस्तै वनेमा पायाःमा पायाः निस्कनु अघि राँगाको टाउको एउटा लठ्ठीमा बौधी दुई व्यक्तिले दुई टुप्पो समाई त्यसलाई बाटोमा लछार पछार गर्दे बाजागाजाकासाथ किलागल टोल परिक्रमा गरिन्छ । यस कार्य पछिमात्र वनेमा पायाः शुरू हुन्छ । तर कीर्ति-पुर पायाःमा भने लंछ्या, वौपा समाउने, तथा खड्ग-

धारीहरूको सट्टामा कीतिपुर लायकू प्रधान घरका आइ-माईहरू बाजागाजाका साथ पक्तिबद्ध भएर हातमा सिंदूर-दानी लिई कीर्तिपुर कोट घरबाट निस्कन्छन् । कीर्ति-पुरको यस परम्परालाई 'कोर्तिपुर पायाः' तथा 'सिव्' पनि भनिन्छ।कोटघरबाट शुरूम।सबभन्दाकम उमेर-का बालिकाहरू र तिनीहरूको पछाडि तरूनी केटी तथा आइमाईहरू बसेर पायाः सञ्जालन गरिन्छ। पाया मा सामेल भएका केटीहरूबाट टीका ग्रहण गर्नाले ग्रा-आफ्नो इच्छा पूर्ति हुन्छ र सौभाग्यवती होइन्छ भन्ने जनविश्वास छ । त्यसैले सो दिन कीतिपुर लायकुमा पायाःमा सामेल भएका केटी ग्राइमाईहरूबाट टीका ग्रहण गर्नका लागि ठूलो घुइँचो लाग्ने गर्छ। यस अर्थमा काठमाडौँमा मना-इने पायाः अन्तर्गत कीर्तिपुर पाया:को बेग्लै अस्तित्व रहिद्याएको छ । यस पाया:मा दुर्गा भवानी, कुमारी, <del>ग्रागम देवता आदिको पूजा सम्पन्न गर्ने, कोटघरमा</del> कुभिण्डो काटिने तथा विजय यात्राको रूपमा केटीहरू सिन्दूरदानी लिई टीका ग्रहण गराउँदै पाया: भ्राउने परम्परा उल्लेखनीय छ।

#### २) बौद्ध मतावलम्बीहरूले मनाइने पायाः

बौद्धमार्गीहरूले पायाःलाई तान्त्रिक मतानुसार मनाउने गर्दछन् । ग्रसन पायाः र ठमेल पायाः खासगरी बौद्धमार्गीहरूले मनाउँछन् । हुनत ठमेल पायाः हिन्दू धर्मा-वलम्बीहरूले मनाउने पायाः हो तापिन यस पायाःको विधिविधान बौद्धमार्गीहरूले मनाइने पायाःसंग धेरै समा-नता पाइएबाट यस पायाःलाई यहाँ बौद्धे मतावलम्बी-हरूले मनाइने पायाः ग्रन्तर्गत नै उल्लेख गरिन्छ ।

ठमेल पायाः ग्रन्य हिन्दू पायाःहरू झैं ग्राश्विन शुक्ल दशमीका दिन सञ्चालन गरिन्छ भने ग्रेसन पायाः त्यसको भोलिपल्ट ग्रर्थात् ग्राश्विन शुक्ल एकादशीका दिन मात्र निस्कन्छ । यी ग्रसन पायाः र ठमेल पायाः कमशः ग्रसन, बकुननी, ग्रागम घर र विकमाशील महाविहार (ठमेल भगवान् बहाल)बाट निस्कन्छन् । यी दुवै पायाः-हरूमा पूजासम्बन्धी विधिविधानको कार्य मूल थकाली नोकूद्वारा हुने भए तापनि पायाः परिक्रमा गर्ने कममा पाया:मा संलग्न हुने सम्बन्धित सदस्य परिवारकाबीच त्यस वर्षका सबैभन्दा कम उमेरका बच्चा थकालीको रूपमा चुनिन्छ । ग्रसन पाया:को सन्दर्भमा यच्चा पा: कुमारी, ग्रसनहिटी मङ्ग, ग्रसन नारायण, ग्रसन गणेश, म्रासन न्यालों म्रादि देवीदेवताकहाँ पूजा पठाइन्छ । यस पूजाको कार्य सिकए पश्चात चुनिएका थकाली बालकलाई विशेष बाजागाजाका साथ सम्मानपूर्वक उनको घरमा लिन जान्छन् र तिनीहरूले सो थकालीलाई श्रृङ्गारपटारका साथ ल्याई म्रागम घरमा भित्र्याइन्छ । यस किया समाप्त भएको लगत्तैपछि मूल नोक्द्वारा तान्त्रिक पूजा पद्धति अनुरूप आगम घरमा पूजा पाठ गरी पायाःमा सामेल हुने प्रत्येक सदस्यलाई खड्ग सङ्कल्प गरिन्छ र पाया:मा संलग्न हुने ती खड्गधारी सदस्यहरू रोलकम मिलाएर असन टोलको परिकमा गर्दछ । यस रोलकममा थकाली बालक सबभन्दा ग्रगांडि बस्ने गर्छ । हिन्दू मतावलम्बी-हरूले मनाउने अन्य पायाःहरूमा झैं यस असन पाया मा वौपा समाउने, कुभिण्डो समाउने र ढाल समाउने व्यक्ति-हरू सरिक हुँदैनन् । यिनीहरूको सट्टामा धुपौरा (धुपबत्ती बालिएको मकल), डमरू, घण्टा लिएका व्यक्तिहरू सामेल हुन्छन् । निर्धारित क्षेत्र परिक्रमा गरी सकेपछि स्रागम घरको मूलढोका अगाडि ती सबै खड्गधारीहरूले रोलकम **अनुसार कुभिण्डो काटिन्छ। तत्पश्चात् प।लैपालो टीका-**प्रसाद ग्रहण गराई ग्रागम घरमा भिल्याइन्छ र पायाः बिसर्जन हुन्छ।

बौद्ध मतावलम्बीहरूले मनाइने पायाःमा हिन्दू-हरूले झैं अष्टमीका दिन भोगवित चढाउँदैनन् । आगम-घरमा सबै विधिविधान तान्त्रिक पूजा पद्धति अनुरूप चलाइन्छ । दशमीका दिन पिन आगमघरमा देवदेवीको पूजा तथा अन्य पूजाआजा सबै तान्त्रिक विधि अनुसार नै गरिन्छ ।

ठमेल पाया:मा पनि ग्रसन पाया:मा जस्तै पास्नी गरिसकेका बालकहरूमध्ये सबभन्दा कम उमेरका बालक-लाई यकाली बनाइन्छ तर भिन्नता यति मात्र हो कि त्यस बालक थकालीले खड्गको सट्टा हातमा पुस्तक लिएको हुन्छ। हुनत यी पाया हरूमा धेरे समानता पाइन्छ तापिन ठमेल पाया का केही विधिहरू अन्य पाया: संग मेल खान्छ। जस्तो— अन्य हिन्दू मतावलम्बीहरूले मनाइने पाया:मा झैं यस पाया:मा पिन लंछ्या वौपा समाउने, कुभिण्डो समाउने व्यक्तिहरू अगाडि र अरू खड्गधारीहरू पछाडि बसेर पाया: निस्कन्छन्। तर यस पाया:मा सामेल हुने खड्गधारीहरू साधारण पोशाकमा नै रहन्छन्। यस ठमेल पाया:मा पिन निर्धारित क्षेत्र परिक्रमा गरिसकेपछि मूलहार अगाडि काटिन्छ। कुभिण्डो काट्ने कार्य समाप्त भएपछि थकाली बच्चालाई लसकुस (स्वागत) गरी भगवान् बहाल भिन्याइन्छ। साथै पाया: पिन बिसर्जन हुन्छ।

#### उपसंहार

यसरी काठमाडौंका विभिन्न क्षेत्रहरूमा मनाइने पायाःमध्ये कुनै विजया दशमीका दिन मनाइन्छ भने कूनै पाया: त्यसको भोलिपल्ट मात्र मनाइन्छ । हुनत पाया: पर्वको सांस्कृतिक पक्ष ठाउँ अनुसार फरक फरक छ तापनि यस पर्वको महत्त्व मध्यकालदेखि वर्तमान समयसम्म धार्मिक, राजनीतिक, सामाजिक, सांस्कृतिक, मनोरन्जन-को दृष्टिले रहिश्राएको छ। धार्मिक दिष्टले यस पर्वमा शक्ति देवदेवीहरूको विशेष पूजा उपासना, खड्गसिद्धि प्राप्त हुने तथा धार्मिक समन्वयको कारणले यसको महत्त्व रहिम्राएको छ । त्यस्ते म्रनिष्ट तत्त्वमाथि विजय प्राप्त गर्ने, शत्रु नाश गर्ने, राष्ट्र रक्षा गर्ने, सुख समृद्धि हुने जस्ता स्रादि कारणले यस पर्वको राजनीतिक महत्त्व रही म्राएको छ । सामाजिक एवं सांस्कृतिक दृष्टिकोणले पारि-वारिक सदस्यहरूमा मेलिमलाप, एकताबद्ध हुने प्रेरणा, सङ्गीत कला र संस्कृतिको अभिवृद्धि हुने आदि कारणले पनि यसको महत्त्व रहिम्राएको छ। पायाः सञ्चालनको समयमा खड्गधारीहरूले ग्रापनो ग्रङ्गका विभिन्न भागहरू कम्पन गर्ने, ती खड्गधारीहरूलाई जिस्काउनेहरूमाथि लखेट्न जाने, कुभिण्डो काट्ने, प्राचीन ढङ्गको बाजा बजाउने तथा नृत्य गर्ने परम्पराले यस पर्वको मनोरन्जन
पक्ष झिल्किन्छ। यद्यीप यस पर्व मध्यकालमा धार्मिक,
सांस्कृतिक तथा राजनीतिक दृष्टिकोणले बढी महत्त्व
भए तापिन वर्तमान परिप्रेक्ष्यमा धार्मिक तथा राजनीतिक
महत्त्वभन्दा बढी सांस्कृतिक र मनोरन्जनको पक्षलाई
महत्त्व दिएको छ। ग्राजको समयमा हाम्रो प्राचीन परम्परा ग्रन्तर्गतको पाया को महत्त्वको ग्रनभिज्ञताले गर्दा
बिस्तारै यस प्रथाका महत्त्वपूर्ण कार्य र गतिविधिहरू
बिलाउँदै गएका छन् भने कतिपय पायाःमा ग्राधुनिकपन
देखा पर्देछन्। त्यसैले पाया को वास्तविक महत्त्व तथा
उपादेयतालाई बुझी यसको संरक्षण गर्नु ग्रावण्यक
देखिन्छ।

#### सन्दर्भ ग्रन्य सूची

- १) एंडरशन, एम. मेरी 'दि फेस्टेभल अफ नेपाल' रूप कं १६८८
- २) जोशी, सत्यमोहन 'नेपाल चाडपर्व' राजकीय प्रज्ञा प्रतिष्ठान, काठमाडौं सन् १६८२
- ३) थापा, रमेशजङ्ग —नेपाल देशका इतिहास संग्रह, प्राचीन नेपाल, संस्था १७, २०२८
- ४) बज्राचार्य, गौतमबज्र –हनुमान्ढोका दरबार, काठमाडौँ, ने.ए.अ.सं. त्रि.वि., वि.सं. २०३३
- ५) बज्राचार्य, धनवज्र लिच्छिविकालका अभिलेख, काठमाडौं, ने.ए.अ.सं. त्रि.वि., वि.सं. २०३०
- ६) बज्राचार्य, धनज्र र मल्ल, कमलप्रकाश —गोपालराज वंशावली, काठमाडौं, नेपाल रिसर्च सेन्टर पब्लिकेशन, सन् १६८५

- ७) बज्राचार्य, धनबज्र र श्रेष्ठ, टेकबहादुर —नुवाकोटको ऐतिहासिक रूपरेखा, काठमाडौँ: ने.ए. अ.सं. त्रि.वि., वि.सं. २०३२
- द) बज्जाचार्य, धनबज्ज वर्ष कृतिः एक अप्रकाशित ठ्यासफू' भोलम १४ न १, ई. १६८६
- ६) बज्राचार्य, धनबज्र चालन दशैको एक प्रमुख अङ्ग यति, वर्ष ६, अङ्ग ३४, २०३५
- १०) बज्राचार्य, पुण्यरत्न —'हाम्रो चाडपर्व', भोटा-हिटीः रत्न पुस्तक भण्डार, वि.सं. २०३६
- ११) बज्जाचार्य, पुण्यरत्म नेपालका केही यात्रार मेला', किलागलः जुजुभाइ डंगोल, वि.सं. २०४१
- १२) मृनंकर्मी, लीलाभक्तः —'मल्लकालीन नेपाल', काठमाडौं: रत्न पुस्तक भण्डार, वि.सं. २०२५
- १३) रेग्मी, डी.आर. मेडियभल नेपाल' भाग २, कलकत्ताः के एल. मुखो-पाध्याय, सन् १९६६
- १४) रेग्मी, डी.आर. मेडियभल नेपाल' भाग ३, कलकत्ताः के.एल. मुखो-पाध्याय, सन् १९६६
- १५) रेग्मी, वेदनाथ नेपालमा अष्टमातृका रे प्रज्ञा, वर्ष ११, अङ्क २, पूर्णाङ्क ४०, २०३६
- १६) राणा, रथी धनशम्शेर 'प्रबद्धसनातनरहस्यम्', काठमाडौः स्वयं प्रकाशक, वि.सं. २०२०

- १७) राणा, रथी धनशम्शेर शारदीयदुर्गा पूजा पद्धति', १६) श्रेष्ठ, कल्पना कमलादीः ने.रा.प्र.प्र., वि.सं. २०३२
- ्१८) राणा, रथी धनशम्शेर कामकलारहस्य' काठमाडौं, ने.ए.ग्र.के., वि.सं. २०३६

- 'यटखा टोल काठमाडौं पाया: जात्रा एक अध्ययन' काठमाडौं, त्रि.वि., ने.इ. सं. तथा पुरातत्त्व विषयको स्नातकोत्तर उपाधिको लागि शोध-पत्र, वि.सं. २०४६

# लितिपुरको छिन्नमस्ताः एक संक्षिप्त ग्रध्ययन

-श्रीमती राज्यश्री श्रेष्ठ

यी देवी लिलतपुरको मङ्गल बजारमा रहेको प्रसिद्ध कृष्ण मिन्दिरको पछाडि मोमदु गल्लीमा अवस्थित छिन्। छिन्नमस्ताको शाब्दिक अर्थ शिर नभएको भन्ने हुन्छ। नेवारी भाषा भो'को अर्थ टाउको र 'मदु'को अर्थ छैन भन्ने हुन्छ। यस गल्लीको नाउँ पिन यी देवीको नाउँबाट नेवारी भाषा अनुसार मोमदु गल्ली रहन गएको बुझिन्छ।

यस संक्षिप्त लेखमा छिन्नमस्ताको परिचय दिने प्रयास गरिएको छ । लिलतपुर नगरमा दश महाविद्याका दशवटा पीठहरू भिन्नाभिन्ने स्थानहरूमा यत्रतत्र छरिएर रहेका छन् जसमध्ये छिन्नमस्ता पनि एक हो ।

यी देवीको स्थापनाको समय भने निश्चित किटान गर्न सिकएको छैन। त्यहाँ अवस्थित देवीको बायाँपष्टि रहेको ध्रुवदेव र जिष्णु गुप्तको संयुक्त शिलापत्रको । प्रमाणको आधारमा सम्भवतः यी देवीको स्थापना पूर्व लिच्छिविकालमा भएको होला कि भन्ने अनुमान लगाउन अत्युक्ति नहोला। हुन त उक्त शिलालेखमा छिन्नमस्तासंग सम्बन्धित कुनै पनि कुरा त्यहाँ उल्लेख भएको पाइँदैन।

यी देवीको वरिपरिका बासिन्दाहरूको भनाइ अनुसार यी देवी त्यहाँ स्वतः उत्पत्ति भएकी हुन् भनिन्छ।

पछिबाट त्यहाँका भक्तजन तथा साधकहरूले श्रद्धाका साथ देवीको स्थानमा मण्डप बनाई शिररहित मूर्ति बनाई, घण्टा, सिंह आदि राखेर सानो तथा होचो बार समेत निर्माण गरेका थिए। यी देवीलाई आजसम्म पिन तः झ्या क तः (क त शाखा) का मानिसहरूले आपनो कूल देवता मानी घोडेजात्राको एक दिन अगाडि पाश्च हेको दिन देवाली मनाउने प्रचलन छ। यहाँ विशेष पूजा हुँदा ब्राह्मणद्वारा गराउने चलन छ। यी देवीको दायाँपट्टि ठूलो घण्टालाई चारपाते परेको पत्थरको खम्बामा झुण्ड्याएर राखिएको छ।

यी देवी गल्लीको बाटोको छेउमा अवस्थित छिन् र उक्त गल्लीको बाटो करीब ३०/४० फीट जित ढुङ्गाले छापेको पाइन्छ । ढुङ्गा छाप्ने कार्य श्री विद्यालालज्यूबाट सम्पन्न भएको बुझिन्छ ।2

<sup>1.</sup> धनबज्ज बज्जाचार्यं लिच्छिविकालमा ऋभिलेख (काठमाडौं, नेपाल र एशियाली ऋध्ययन संस्थान २०३०) पृ. ४०१।

श्री बीरेन्द्रलाल श्रेष्ठ, ल.पु. तझ्याकतः बाट जानकारी प्राप्त भएको ।

यी दैवीको वरपर ईंटाको गास्त्रो लगाई पोसि-लियन टाइलले छापेको छ। यो कार्य त्यहाँके भजन मण्डलीले गराएको बुझिन्छ। त्यहाँको भित्तामा पित्तलका नागहरू अडाएर राखेका पाइन्छन्। यो कार्य त्यहीं नजिक बस्ते चन्द्रलाल श्रेष्ठले गर्न लगाएका हुन्। यस देवीलाई निर्धारित रूपले कुनै नित्य पूजा चलाएको छैन, तर त्यहाँका बासिन्दाहरूले यी देवीको दिनहूँ पूजा गर्ने गरेका छन्।

सात/आठ वर्ष अगाडिसम्म पनि उक्त स्थानमा नियमित रूपले राति भजन गर्ने गरिन्थ्यो । तर सम्भवतः ती भजन गर्ने भक्तजनहरू सबै बूढा तथा अशक्त भएका र नयाँ पीढीका मानिसहरू त्यस कार्यबाट विमुख भएकाले हिजोआज राति भजन बन्द भएको बुझिन्छ ।

देवीको चारैतिर प्रदक्षिणा पथ बनेको छ र यस स्थलको वरपर चारैतिर विभिन्न चित्रहरू चित्रकारद्वारा लेखाएर राक्ष्ने चलन पिन भएको थाहा पाइन्छ। उक्त चित्रहरू मध्ये तीन वटी बोक्सीहरूले औंला बाली आइरहेका र एउटा पुरुषलाई कुचोको पुच्छर राखी चार हात खुट्टा टेकाई बलिको निमित्त लिगरहेको दृश्य देखाइएको छ। एउटा अनौठो कुरा के छ भने उहिले छिन्नमस्ता देवीको स्थान एकान्तमा थियो र हिजोआजको जस्तो बजार बसेको थिएन। त्यही उहिलेको परम्परा अनुसार आजकाल समेत बोक्सी विद्या जानेहरू यस देवीस्थलमा मध्यर।त्रिमा पूजा गर्न आउने गर्दछन् भन्ने कुरा सुनिन्छ।

मुख्य पूजा गरिने देवीको कुनै आकार प्रकार कुँदिएको छैन । यी देवी अमूर्त रूपमा एउटा साधारण ढुङ्गाको रूपमा रहेको पाइन्छ । यी देवी बैशाख शुदि चतुर्दशीको दिन मध्यराति-मा जन्मेकी हुन्। 3 पुराणहरूमा उल्लेख भए अनुसार यी देवीलाई गोरखनाथ जस्ता योगीहरू, याज्ञवल्क्य जस्ता ऋषिहरू, हिरण्य कथ्यप र बैरोचन जस्ता असुरहरू, परशुराम तथा बुद्धले समेत उनको उपासना गरेका थिए। 4 भक्तजनहरूले जुनसुकै फूलको प्राप्तिका लागि उपासना गर्दछन्, उनीहरूले ती फूल प्राप्त गर्दछन्। सो कुरा देवीको श्लोकमा पनि उल्लिखित छन्।

> प्रचण्ड चण्डिका वक्ष्ये सर्व कामफूल प्रदान । यस्मा प्रसाद मातेण एवं भवेकर: ।। अपुते । लभतेपुत्र मयंनो धन माप्तुयात् । कवित्वं चसुपाण्डित्यं लभेत मात्र संशय: ॥5

#### भावार्थ

प्रचण्ड चण्डिका श्री छिन्नमस्ताको सम्बन्धमा भिनिन्छ कि उहाँको उपासनाबाट सबै कार्यको फल प्राप्त हुन्छ। साधक स्वयं सदाशिव बन्दछ। पुत्रहीनको निम्ति पुत्र प्राप्ति र धनहीनको निम्ति धन प्राप्ति हुन्छ। कवित्व शक्ति र पाण्डित्यत्व शक्तिको विकास हुन्छ।

#### सृष्टिसंग सम्बन्ध

सूर्य जगत्को ब्रात्मा हो । यसँ द्वारा संसारमा सर्व-शक्ति एवं प्राण सञ्चार भइरहेको छ । सूर्य नभई दिएको भए जीवजन्तु निष्प्राण हुन्थ्यो । सूर्यको दुई प्रकारका शक्ति म।निन्छ । एक शक्ति जुन सूर्यसंगै निहित रहेको हुन्छ । अर्को शक्ति जसबाट किरणको रूपमा पृथ्वीमा आइरहेको हुन्छ । उक्त शक्तिद्वारा विश्वमा शक्ति एवं प्राण सञ्चार भइरहेको हुन्छ । यसरो सूर्यबाट निरन्तर दिव्य निर्माणको निमित्त शक्ति काटिएर आइरहेकोलाई नैकाटि-

<sup>3.</sup> धनशम्शेर ज.ब.रा. प्रबुद्धसनातनरहस्याम्, (काठमाडौः धनशम्शेर ज.ब.रा. वि.सं. २०२७ पृ २१।

<sup>4.</sup> पं.राजमजी शर्मा ग्राचार्य र चमनलाल गौतम, तन्त्र महासिद्धि, दुर्गा पूजा विधान, द्वितीय संस्करण, (बरेली: संस्कृत संस्थान, सन् १६७७)

<sup>5</sup> श्री ५ महाराजाधिराज प्रतापिसह शाहदेव, बृहत पुराच चर्याणव, तृतीय खण्ड, (काठमाडौं: निरीक्षण एवं विस्तृत प्रकाशित गर्ने धनशम्शेर ज.ब.रा. २०२६) पृ. २०५।

एको मस्तकको नामकरण गरिएको छ । गोपथ ब्राह्मणमा सूर्यको दुई शक्तिलाई दुई टाउको भएको संज्ञा पनि दिइएको पाइन्छ । जसबाट छिन्न शीर्ष भन्ने ग्रर्थ पुष्टि हुन्छ । यसरी छिन्न शीर्षलाई 'कवन्ध' भनिन्छ । कवन्धको महाशक्ति नै 'छिन्नमस्ता' हो ।6

#### छिन्नमस्ताको उत्पत्तिबारे

एकदिन देवी स्राप्ना दुई सङ्गिनी जया र विजया-को साथमा मन्दाकिनी नामक नदीमा स्न न गर्न गएकी थिइन् र स्नान सिकएपछि उनलाई एक्कासी काम बासना-ले सताए, जसको प्रभावबाट उनको वर्ण कालो भएर गयो। ठीक त्यसैबेला उनका सङ्गिनीहरूले भोक लागेको हुनाले खाने कुराको माग गरे र यसरी सङ्गिनीहरूलाई पनि भोक लागेको हुनाले एकक्षण पनि धैर्य धारण गर्न सकेनन् र देवीको साथमा खानेकुरा नभएकोले अपनो शिर स्राफै काटे र त्यहाँबाट रगतको तीनधारा निस्के जसमध्ये दुई धारा रगत स्राप्ना दुई साथीहरूलाई पिला-इन् र बाँको स्रकों एक धार रगत स्राप्नै काटिएको टाउकोलाई पिलाइन्। यसरी देवीको टाउको काटिएको हुनाले नाम पनि छिन्नमस्ता रहन गयो। 7 यसप्रकारको कथा धार्मिक ग्रन्थमा उल्लेख भएको पाइन्छ।

#### देवीको योगसंग सम्बन्ध

यस कथाको रहस्य योगसंग पनि सम्बन्धित भएको पाइन्छ । योग शास्त्रमा तीन ग्रन्थीहरूको सन्दर्भ ग्राउँदछ। ती हुन्-त्रह्म ग्रन्थी, विष्णु ग्रन्थी र रूद्र ग्रन्थी । त्रह्म ग्रन्थीले मूलाधार र स्वाधीन स्थान चक्रलाई निय-न्त्रण गर्दछ । विष्णु ग्रन्थीले मणिपुर र अनाहत चक्रलाई नियन्त्रण गर्दछ र रूद्र ग्रन्थीले विशुद्ध र आज्ञाचकलाई नियन्त्रण गर्दछ । साधारण मानवमा ती सबै ग्रन्थीहरू खुलेका हुँदैनन् ।

मानिसहरूलाई घेरै प्रकारका दु:ख, कष्टले र साथै अभावले सताइरहेको हुन्छ। मन्दािकनी नदीमा नुहाउन जानुको अर्थ हो ब्रह्म ग्रन्थीलाई साधनाद्वारा खोल्नु। स्नानपिछ काम बासनाले सताइनुकी अर्थ मणि-पुर चकलाई खुलाउनु अर्थात् काम बासनालाई बसमा नल्याइकन विष्णु ग्रन्थी खुल्दैन। जसको कारणले गर्दा स्नानपिछ कामािग्नले देवी काली वर्णकी भइन् र शिर काटिनुको अर्थ अहङ्कारलाई नाश नगरी रूद्र ग्रन्थी (आज्ञाचक) खुल्दैन।8

#### देवीको वर्णन (ध्यान)

यी देवीको स्वरूप यस प्रकारले वर्णन गरिएको पाइन्छ। जस अनुरूप यी देवी प्रत्यालिढ पद भएकी छिन्न शिर ए खड्ग धारण गरेकी दिगम्बरा (नाङ्गी), काटिएको घाँटीबाट रक्तपान गरिरहेकी, मस्तकमा सर्पद्धारा बाँधिएकी मणिधारण गरेकी, तीन नेत्री, कमलको मालाले सुशोभित वक्षस्थल भएकी, जवाकुसुमको जस्तो वर्ण भएकी, दायाँ भागमा घाँटीबाट निस्केको रक्तपान गरिरहेकी, मस्तकमा दायाँ बायाँ दुई करमा खड्ग र खप्पर ग्रहण गरेकी, भ्याम वर्णकी देवी, दायाँ पाउ अगाडि र बायाँ पाउ पछाडि (प्रत्यालिढ मुद्रामा) उभिर्एकी अवस्थामा छिन्। यी देवीको दायाँ भागमा भवेत वर्णकी त्रिमुक केश भएकी, कैंची र खप्पड ग्रहण गरेकी देवी अवस्थित छिन्। 9

- 6. दिल्लीबहादुर श्रेष्ठ, ल.पु. ध्यायबहालको निजी सङ्कलनमा रहेको कागजातबाट उतारिएको ।
- 7. श्रेष्ठ, पूर्ववत् (टिप्पणी नं. ६)
- 8. श्रेष्ठ, पूर्ववत् (टिप्पणी नं. ५)
- 9. शिवहर राजधानी राजभी, श्री राजदेवनन्दन सिहबहादुर नराधिये, शाक्त प्रमोद, (बम्बई: सेमराज, श्री कृष्ण दास, २०४१, सन् १९८४) पृ. २२।

यस्त्र:10

यी देवीको मन्त्र

श्रीं हीं त्कों ऐ बज्जवैरोच – नीये हूं हूं फट् स्वहा11

पूजन विधि

'मन्त्रो महोदधि'मा यस देवीको पूजन विधिको वर्णन गरिएको पाइन्छ ।12 स्तोत्र, कवच, हृदय, सतनाम र सहस्रनाम13

<sup>10.</sup> उही, पृष्ठ २२२।

<sup>11.</sup> नराधिपै: पूर्ववत् (टिप्पणी नं ६) पृष्ठ २२२ ।

<sup>12.</sup> उही, पृष्ठ २२३।

<sup>13.</sup> उही, पृष्ठ २२५-३४।

## भक्तपुरमा ढुङ्गेधाराको विकास व्यवस्था

-लीलाभक्त मुनंकर्मी

सृष्टिकालमा पृथ्वी तीन भाग पानी र एक भाग मात्र जमीन थियो । मानिसको विकास बढेपछि ज्यादा पानी भएको समुद्र जनशक्तिले वैज्ञानिक तरीकाले प्रयोग गर्न थाले । आज इटालीको भेनिश शहर तथा नेदरल्याण्ड शहरको व्यवस्था यस प्रसङ्गमा उल्लेखनीय छ। समुद्र-को पानीमा भित्रभित्र नै पर्खाल बनाई Duke ले घेरी बीचको पानीलाई उपकरणहरूद्वारा बाहिर पठाई समथल भाग निर्माण गराई नेदरत्याण्ड शहर बसालिएको थियो । यसर्थ नेदरत्याण्ड शहर समुद्रमुनि निर्माण गरिएको छ । तर हाम्रो नेपालमा भने सागर या समुद्र नभई पहाड पर्वतका झरना र श्रृङ्खलाबाट पानी सङ्कलन गरी प्रयोग-मा ल्याइएको पाइन्छ । यहाँको जनजीवनको लागि ताल, नदी, दह, इनार, कुवा आदि र झरनाबाट पानी सङ्कलन गरी सुविधा पुःयाइएको छ । स्राजसम्म नेपालको भूभाग जम्मा यति पानीको भण्डार छ भन्ने तथ्याङ्कः भएको पुस्तक देखिएको छैन ।

नेपालमा किराँ तीहरूले प्रवेश गरेपछि हिमपर्वत निस्केका नदी, नाला, झरनाको पानीपोखरी र इनारको पानीबाट भक्तपुर शहरलाई व्यवस्थित तुल्याइएको पाइन्छ। तर अहिले किराँतीकालमा निर्माण गरिएका यस्ता जलाशयहरू प्रमाणित रूपमा प्राप्त हुनसकेका

छैनन् । लिच्छिवहरूले प्रवेश गरेपछि आजको भक्तपुर शहरलाई ख्वोपृङ ग्राम, माखोपृङ आदि नामले सम्बोधन गरिएको भक्तपुर शहरमा बनेका ढुङ्गेधाराहरू हामीले पाएका छौं। त्यसबेला निर्माण भएका ढुङ्गेधाराहरू भक्तपुरको दत्तात्रय पछाडि सूर्यमढीटोलमा स्रवस्थित दुलुदुलुहिटी(ढुङ्गोधारा), गोलमढी टोल रामसुत्री स्रगाडि-को ढुङ्गोधारा, हनुमान्घाटको दक्षिणतर्फको वाकूहिटी र खौमा टोलको इन्द्रायणी पीठको पछाडि अवस्थित ध:वाहिटी आदि हुन्। तर पनि यी धाराहरू यसले स्थापना गरेका हुन् भन्ने ठोस प्रमाण उल्लिखित अभि-लेखहरू प्राप्त भएका छैनन्। त्यसपछि मल्लकालमा ख्वोपृङ ग्रामलाई शहरको रूपमा विकास गरेपछि जन-घनत्वको चाप बढेर ग्राएपछि पानीको समस्या बढ्दे ग्रायो । भक्तपुरमा ढुङ्गे धाराहरूको विकासमा राजा−प्रजा सबैको ध्यान आकर्षण गराए। मल्ल राज्यकालमा यक्ष मल्लले पानीको समस्या निराकरण गर्न धेरै ढुङ्गोधारा-हरू निर्माण गर्न लगाए। भक्तपुर त्यसबेला नेपालको राजधानी थियो । उनले आफ्नो राजधानी भक्तपुरलाई ने .सं . ५७३ मा पर्खालले घेर्न लगाई ठाउँ-ठाउँमा ढोका-हरू निर्माण गर्न लगाई देश बाहिर र देशको भित्र राज-धानीमा धेरै ढुङ्गेधाराहरू स्थापना गरे । उनले राखेका

केही अभिलेखहरू यस प्रकार छन्-

उनले बटुवाहरूको पानीको प्यास मिटाउन र धारासंगै बास बस्न हुने गरी बटुवाहरूको विश्रामका लागि पौवा, पाटी, धर्मशाला तथा घारासंगै देवदेवीका मृतिहरू प्रतिस्थापन गर्ने लगाए।

#### केही ग्रभिलेखहरू

#### ने सं ४६० का टौमढी टोल भैरवस्थाननेरका ग्राभलेख

श्री श्री जीव मल्ल इति पद भृवि मण्डित श्रीः मातृ संसार देव्याश्न जेल्ट पुत्रस्य धीमतः कनेष्ट्र धमणा नेन भूयाद दुरित भलाहर वांच्छिता शिद्धि पूर्णा शुन्मे स्कण्डे मुखेन्द्र संख्य कशते नेपाल सम्वत्सरे जेष्ट पाण्डर पक्ष कन्तक तिथौ नक्षेत्र योगे सुद्धिमते दिवाः विषुसुते भास्वद्वये संस्थिते कल्पे चन्द्र मसीति तत्र कृत वान पूर्णनां प्रति स्थिथा विधि ॥ अथ नेपाल भाषा । श्री श्री जय यक्ष मल्ल प्रभू

ठाकुर स पाद स्थापना या दिन गूजही छासे पुल दयका लु यिति

नो दयका ...सम्वत ५६० जेष्ट मुदि १० वृद्धवार ॥

#### ने सं ५७१ मा लायकू चारधाम मन्दिरका सिढी-मा भएको ग्रभिलेख

- १) ... विभो व ।। अथ कार्तिक मासे कृष्ण पक्ष अमावास्यां तिथौ
  - ... नक्षेत्र पुण्य योग शनिश्चर वासरे... राशिगते चन्द्र मसि... चा
- २) (ल)क्ष्मी ... तम्ने तस्य उदेश नार्थश्रीश्री जय यक्षमल्ल देव प्रभू .. ति ... त जले ता ... दिवंगत ...
- ३) पक्षे दिन कोन्हु विधि प्रतिष्ठा याङा ॥ ४॥ सम्वत ५७१ ..

#### श्रकों केदार मन्दिरका सिढीमा नै अएको श्रभिलेख

- १) ... ... गुरी ॥
- २) ... (ल) ध्रम्याः दिवंगते ॥ शुभ॥
- ३) (ॐ अद्य क्ष्चतय) राहु कत्ये वैवक्ष्वत मन्वन्तरे कलियुगे भरत
  खण्डे जम्बू दीपे हिम बन्त पादे श्री नेपाल मण्डले
  श्री
- ४) .. भूमि मुख जल धारां भूपाते ल विद्या कृतिना-विनि गतः दक्षिणाः मुख जल नालिकां..... ...
- ४) लोके सं प्राप्ता भवतु तेन पुण्येन पुत्र पौत्र संतति सन्तान मा पुरा रोग्य मैश्वथ ... ... महाराज स ।

#### ने.सं. ५८८ तुलाछे विषुर सुन्दरीनेर धाराको ग्राभलेख

श्रीमत श्री राजाधिराज परमेश्वर परम भट्टारकेन श्रीमत नेपालेश्वर

श्रीच्यूडामणि श्रीलक्ष्मीनारायण वतार श्रीश्रीयक्ष मल्लदेवेनांदिवंगत

पुत्र जयराज मल्ल देव कुमाराय तस्मै उदेश नार्थ श्री श्री श्री विष्णु

प्रशाद स्थापनादि घोजा व रोहनं पयन्त सम्पूर्ण कृतं दिवंगत पुत्र

जयराज मल्ल देव कुमारस्य शरीर प्रमाण प्रतिमा सुवर्णन श्री

श्री श्री हृषां केश मूर्ति निम्मीनं कृत्वा स्थापित सुवर्ण्ण रवित

तोरण सद प्रतिस्था कृता । पुनश्च षड दर्शन जनावास सच्चाा

लि ग्रग्नि शाला मद कुप मन्दिर सुपशाल जल घेनु सह
प्रणाली जल प्रवाह यित्वा । सम्वत ५८८ कार्तिक कृष्ण
द्वितीयां ति

थौं मृगशिर नक्षत्र साध्ययोगे शुक्रवारे थ्व कुन्हु ।।

#### ने सं ५६७ को गालहिटीको ढुङ्गे धाराको नारायण मुर्तिका पादपीठका ग्राभिलेख

ॐ नमो (बाशुदेवाय)
 ... धरित करते वामनो वाशुदेवः श्री लक्ष्म्यां संयुक्त

एव त्रिभुवन निमता धर्म मोक्षा ... ...

२) ... वंहुतु विष्णु स्त्रं लोकयनाथः कलिकलु वहरां भूक्ति मुक्ति प्रदाता,

पापाद्धः सर्ष्वदा वं प्रवल सर सिजस्थापि नारायश्व ।।

- ३) स्वस्ति ।।
  श्री नेपाल महीश्वरी नृप गुरुः श्री यक्ष मल्लः प्रभू
  श्वके, सत्र सु मंडपं सकल संपाषाण मूर्ति हरे।
  स्वर्गा
- ४) यां प्रतिमां प्रधान गरि मन्सत् यक्षराजस्य वं रम्यां युष्म सतो युतां विरचितां सत्रो परिस्थापितां या वक्चन्द्र कला मला
- ५) ... ... पशुपते भला वसत्यु ज्जले
   या वच्छे वकणा मणोच धरणी सर्वालया वर्तते ।
   यावन्मे गिरी सुखेन रमते सर्व सुराणा ग-
- ६) ... ... ... ण स्ता वद्र क्षतु शत्र मंडप वरं श्री वामन( ..) केशव ।। अने नापेच पुण्येन चारोग्य संतति श्रियः । श्री इक्षमल्ल देवानां वृ−
- ७) ... ... जयसंतु सर्व्यदा, दिवंगत प्रधानस्य यक्षराजस्य धी मत । वैकुण्ठः भूवता वासो भूयादद्व द्वसती सह ॥:०:॥
- नेपाल हायन गते मृनि र ध्र वाणे,
   माघे शिते मकर केतु तिथौ प्रयाते ।
   तस्मिश्च वावन हरि वर सत्र शाला
   धर्मार्थ काम फलदा हि कृत प्रतिष्ठा ।।

रांज कुलो

मल्लकालमा नेपाल उपत्यकामा ढुङ्गेधारा,

पौवापाटी, सत्तल, धर्मशाला श्रादि जसो धर्मकार्यका कीर्तिहरू भक्तपुरमानै ज्यादा उच्च थियो। यो कूरा विदेशी पर्यटक इतिहासकारहरूले उल्लेख गराई भक्तपुर-का रहनसहन संस्कृति विषय तथा धार्मिक कार्य र कला कृतिमा कोरिराखेका इतिहासबाट ग्रवगत हुन्छ। मल्ल-कालमा भक्तपुरमा जितामित्र मल्लको राज्यकालमा जन-घनत्व ग्रथवा जनसंख्याको वृद्धिले प्रतिस्थापित ढुङ्को-धाराले मात्र शहरको पानीको ग्रावश्यकता पूरा भएन। उनले श्रापना जनतालाई कसरी पानी सोच्न थाले । अन्त्यमा राजा जितामित्र मल्लले भक्तपुर-वासीहरू तथा बटुवाहरूको पानीको स्रावश्यकता पूर्ति गराउन ने.सं. ७६८ मा भक्तपुर शहरदेखि करीब दुइकोश जित टाढा उत्तर पूर्व महादेव नामको पर्वतबाट निस्कि-रहेको स-साना पानीका धाराहरूलाई एकत्रित पारेर महादेव खोला नामले प्रख्यात गराए। सो महादेव खोला-को निर्माणले त्यस पर्वतका बासिन्दाहरूले ग्रापनो जीवन निर्वाह गर्न सो खोलाको किनार किनारमा गहुँ, मकै, चामलको पीठो पेल्ने घट्टहरू स्थापना जीविका चलाउन लागेकोले सो खोलालाई घट्ट खोलां नामले पनि पुकारिन थाल्यो । यो महादेव खोलाको पानी एकत्रित गराई बाँध बाँधेर खरिपाटी हुँदै बाँसवारी-मा पुगेपछि त्यहाँ पोखरी निर्माण गर्न लगाई सो पोखरी-बाट पानीको प्रशोधन र सफा हुने गरी रिजर्भवायेर निर्माण गर्न लगाइयो। त्यहाँबाट सो पानी खेते खेतको बाटो गरी कुलो बनाई आफ्नो राजदरबार थंथु दरबारको सुनको मोलम्बा भएको बोकाको टाउकोको मुखबाट पानी बहने टुटी भएको धारा निर्माण गराए । सो सुनधाराको पानीले नै तलेज भवानीलाई दिनदिनै नित्य स्नान गरा-उने व्यवस्था गर्न लगाए। खेतै खेतको बाटो गरी आउने उक्त कुलोलाई नै राजकुलो भनियो। सो कुलोबाट आउने पानीको धारालाई ग्रकों एक भाग बनाएर टोल-टोलका ढुङ्गेधाराहरूमा पुऱ्याई भक्तपुरको पानीको समस्या निराकरण गराइदिएका थिए। राजा सुमति जितामित्र

मल्लले सो राजकुलोबाट आउने पानी खेतमा धान रोष्ने समयमा पालैपालो गरी वितरण गराएर खेतको बालीको उज्जनीमा बढ्ता उत्पादन गर्ने व्यवस्था पिन गराइदिएका थिए। यिनले ने सं. ८०३ मा सो राज कुलोको मर्मत गर्नको लागि बढ्ता उज्जनी हुने १० रोपनी जग्गादानको रूपमा प्रदान गराई श्रिभिलेख कोर्न लगाएका थिए। श्रिभिलेख यसप्रकार छ-

#### ग्रभिलेख

ॐ श्री श्री श्री पशुपति पादयक रूह निमन्न मधु-कर श्री मन्मानेश्वरीष्ट देवता वर लब्धित रघु वंशावता-रित तीक्ष्मप्रताप प्रजापित शंतु कुल शरण दिगन्तर यज्ञस्तो मसो भव कीर्ति कीर्तिता कीर्तित मौलि रण सूक्ष्म स्नेह मात्रीभृत भागिराम प्रवर मन्त्रि वर भेद दण्ड साम दान विदग्घ चुडामणि नय यिनय नीति विद्या विशारद राज राजेन्द्र मुकुट चुडामणि गण पूजित चरण सरो रूह सकल गुणालय विवध वुधे गण पूजा निरत सप्राङ्ग राज्य समृद्धिकरण ब्राह्मण सात्कृतामत गजेन्द्र षट गुणालं कृत शक्ति त्रय समचित श्री श्री श्री भवानी कृपाल ... ... ल्याच्चतर मधुरवाणी श्री श्री भूपतीन्द्र देवात्मजा नन्दित सूचरित्र स्थान प्रपुरितदेव भ्रातृ भक्ति परायण गांधव्र्ब विद्या निपुण श्री श्री जयोग्र मल्ल देव शुभानुज श्री भक्ता-पुरी नगराभि वान स्वर्गाधिक मनोहर सर्वणमये प्रशाद निवासिनी श्री श्री श्री स्वकुलेष्ट देवता चरणारे विन्द लोमम सित भ्रमर सुद्ब्टि करूणामया मृत पूर्ण भिषे चिततरू श्रीमत श्री श्री सुमति जय जितामित्र मल्ल/देव प्रभू थाकुर सन श्री स्वष्ट देवता प्रीति काम नानथ्व थंथु राज कुल प्रधानाङ्ग भागिराम या वेल स दयका जाबरलि... श्री नेपाल सम्वत ७६८, श्री शक १६०१, कलिगत ४७७६ विक्रमादित्य १७३५, ग्राषाढ मास गुक्ल पक्ष दशम्यां तिथौ स्वाति नक्षते सिद्धि योगे तै तिलकरण वुध वासरे मिथुन राशि गते सवितरी तुला राशि गते चन्द्र मास ।। थ्व कुन्हु थंथु राजकुल याङा दिन जुरो ॥

त्यसपछि सो राज कुलोलाई राजा भूपतीन्द्र मल्लले पनि मर्मत सम्भार गर्न लगाई पानी बढ्ता ब्राउने व्यवस्था गर्न लगाई भक्तपुरमा पानीको स्रभाव पूर्ति गराउन स्रापनो राजदरबार तथा टोलटोलमा धेरै ढुङ्गे -धाराहरू स्थापना गर्न लगाई पानीको समस्या पूर्ति गराए। उक्त ढुङ्गे धारामा भएका ऋभिलेखहरू स्रद्यावधि छन्। केही अभिलेख यस प्रकार छन् —

# भवतपुर ५५ इयाल ग्रगाडिको दुंगेधारा ग्रभिलेख ॐ सम्वत ५११ वैशाख कृष्णा द्वादशी रेवती नक्षत्र शौभाग्य थोगे वृहस्पति।

वार थ्व कुन्हु श्री श्री जय भूपतीन्द्र मल्ल देवसनथ्व 'इति' मङ्गल ह्नययासेनका

व कोत्खा लोहोया या तथा दिन जुरो।।

#### मालति चोकको ढुंगेधाराको ग्राभिलेख

ॐ सम्वत ८१८ फाल्गुण शुदि ६ श्री श्री जय भूपतीन्द्र मल्ल देव सन दयका जुरो ॥शुभा।

भक्तपुरमा प्रतिस्थापित ढुङ्गे धाराहरूको विकास-ले गर्दा यहाँको जनजीवनमा पानीको समस्या ग्ररू शहर र अरू देश जस्तो नभई सुलभ थियो । तसर्थ राज खान-दानहरू यो राज कुलोलाई बराबर स्याहार सम्भार एवं मर्मत गराई जनजीवनमा पानीको समस्या निराकरण गराइ-राखेका थिए । सो क्रम विक्रम सम्वत १६६० सालसम्म भक्तपुरका ढुङ्गोधाराहरूमा पानी ग्रट्ट भई जनजीवनमा स्विधा र बट्वाहरूले पानीका प्यास मिटाई धारासंगै ग्रवस्थित पौवापाटीमा विश्राम गर्ने र बास बस्ने गर्दथे। तत्कालीन ग्रवस्थासम्म यस्ता हजारौ हजार ढुङ्गोधारा, पौवा, पाटी, धर्मशाला अपदि धर्म कीर्तिको लागि परन्त्-सम्म कायम गर्न जग्गा जमीनहरू म्रर्पण गरेर दानको रूपमा राखिछाडेका थिए। तर आज यस्ता धर्म कीर्तिका ग्रभिलेखहरू मात्र छन्। सबैजसो धारा सत्तलहरू नष्ट भएर गएका छन्। कसैले घर निर्माण गरेर, कसैले निजी सम्पत्ति बनाएर बिकी गर्दे धन जम्मा गर्ने ले गर्दा धेरैजसो ढुङ्गेधारा, सत्तल, पौवापाटी नष्ट भइसकेका छन् । केही बाँकी भएका ढुङ्गोधाराहरूमा झारपात उम्रोर फोहर मैलाले व्याप्त छन्। वि.सं. २००७ सालको

राजनीतिक परिवर्तनले गुठी गानाको धर्म कीर्तिको जगगा जमीनहरू जसको जोत उसको पोतको नोराले गर्दा ढुङ्गे-धारा सत्तल मर्मत र संभारका लागि राखी छोडेका जग्गा कमाउने कृषक मोहीहरूले पूरा कृत बुझाउने मन्जूर गरेनन्। यसमा सरकारको ध्यान स्रकीतर्फ लगाए। जसले गर्दा भत्के बिग्नेको धारा सत्तल पुरिए। भक्तपुरमा पानीको समस्या दिनपर दिन बढेर गयो। परम्परादेखि भएको संस्कृति जोगाउन र परम्परागत सुविधा कायम गर्नु सबैको कर्ताव्य हो। वि.सं. २००७ सालभन्दा स्रगाडि स्रथवा वि.सं. १६६० सम्म कायम भई सुचारू रूपले चिलराखेका पूर्वाभिमुख, पश्चिमाभिमुख, दिक्षगाभिमुख र उत्तराभिमुख ढुङ्गेधाराहरू निम्न प्रकार छन्।

#### पूर्वाभिमुख ढुंगेघाराहरू

- १. सूर्यविनायक गणेश मन्दिरसग दायाँतैर्फका ढुङ्गोधारा।
- २. तीनधारा (सो धारा हिटी) मिसन ग्रस्पताल बसेको स्थान नेर।
- ३ सूर्यविनायक जाने भिरालोमा भीमसेन मन्दिर नेर ।
- ४. कुझाले टोल ढुङ्गोधारा तालाको टोल (हाल पुरिसकेको)।
  - ५. नासमंना टोल बजार रायठोर ढुङ्गेधारा।
- ६. भगवती मन्दिर श्रगाडिको ढुङ्गेधारा भव-ध्वाका (पुरिइसकेको ) ।
- ७. भगवती ढुङ्गेधारा पोडेटोल कुमारी जाने बाटो नेर।
- प्त. पुवाहाल ढुङ्गोधारा टौमढी टोल (धौवण्डेल चोक) ।
- ६ तहागंसल ढुङ्गोधारा दुरूपोद्यो स्रगाडि(हाल भुईसाहुको चोक) टिबुकछे ।
  - १०. बुलबुलु हिटी ढुङ्गेधारा टिबुकछे बजार।

- ११. जगनाथ मन्दिर ऋगाडिको ढुङ्गे धारा (हाल पुरिइसकेको) त्रिपुरासुन्दरी नेर ।
- १२. त्रिपुरासुन्दरी ढुङ्गोधारा श्री त्रिपुरसुन्दरी पीठसगै तुलाछे टोल ।
- १३. विद्यापीठ ढुङ्गोधारा विद्यापीठ चोक सुकुलढोका ।
- १४. भीमसेन ढुङ्गे धारा भीमसेन मन्दिर पछाडि तचपाल टोल ।
- १४ अष्टाङ्ग भैरव ढुङ्गोधारा सूर्यमढी नारायण-चोक दक्षिणतर्फ (पुरिइसकेको) ।
  - १६. मूल ढोका ढुङ्गेधारा मूलढोका बजार।
- १७. भार्वचो ढुङ्गेधारा (भाजुकस धारा?) भार्वचोढोकाको दक्षिणतर्फ ।
- १८. मूलढोका ढुङ्गे धारा मूलढोका बजार । दक्षिणाभिमुख ढुंगेधाराहरू
- १. नरेन्द्रदेव ढुङ्गेधारा च्याह्य सिंह गणेश मन्दिर ग्रगाडि।
- २. जोशी ढुङ्गेधारा च्याह्य सिंह पोखरी ग्रगाडि तौलाछे ।
  - ३. संला गणेश ढुङ्गोधारा पोखरी छेउ दत्तात्रय ।
- ४. सूर्यमढी ढुङ्गोधारा सूर्यमढी दबली अगाडि तौलाछे टोल।
- ५. नारायणचोक ढुङ्गेधारा नारायण चोक तौलाछेँ सूर्यमढी।
  - ६. थालाछेँ ढुङ्गेधारा थालाछेँ टोल ।
- ७. झोरटिला ढुङ्गिधारा स्वंगः लोहँ हनुमान् घाट जाने स्रोरालो इनाचो टोल ।
  - पोलमढी ढुङ्गेधारा गोलमढी बजार।
- ६. गोलमढी ढुङ्गेधारा राम्मिन्दिर अगाडि बजार (লিच्छवि)।
- १० कमल विनायक ढुङ्गेधारा कमलपो**खरी** अगाडि (पुरिइसकेको) ।

११. लामी गा: ढुङ्गेधारा कमलविनायक मोटर पार्क कोणा चक्रपठ।

१२. नवदुर्गा ढुङ्गोधारा नवदुर्गा द्योछे घर ग्रगाडि ।

. १३. मूलढोका ढुङ्गेधारा बजार थालाछेँ जाने बाटो नेर।

१४. हनुमान् जान बाटोको ढुङ्गेधारा मस्जिद जाने बाटो नेर ।

१५. याछे ँ ढुङ्गे धारा याछे ँगणेश मन्दिर पछाडि याछे ँटोल ।

**१**६. चासु हिटी ढुङ्गेधारा चासुद्यो मन्दिर ग्रगांडि चासुखेल ।

१७. नासंमना ढुङ्गोधारा पोखरी नेर नासंमना टोल ।

१८. दरबार ढुङ्गे धारा गुठी खर्च कार्यालय नेर।
१६. ढुङ्गे धारा देवघर राजोपाध्याको चोक
लायकू पशुपति यक्षश्वर ग्रगाडि।

२०. महालक्ष्मी ढुङ्गेधारा भोलाखेँ द्योछेँ घर अगाडि।

२१. भेलुखेल ढुङ्गोधारा (गोसाई धारा) ने.सं. ८८२ को।

२२. सल्लाघारी ढुङ्गोधारा (हाल न.पा. को कर कार्यालय बसेको पाटीसगै)।

२३. चारधाम ढुङ्गेधारा (हाल बाल मन्दिर) (पुरिएको स्रवस्थामा) ।

#### पश्चिमाभिमुख ढुंगेधाराहरू

१. गरुड दह ढुङ्गोधारा (चऋपठ) लामी गा:।

२. मूलढोका ढुङ्गोधारा बाँसबारी जाने बाटोसंगै।

३. भद्रा ढुङ्गे धारा मूलढोका बजार।

४. ढुङ्गेधारा कुसाइ टोल मूलढोका महालक्ष्मी बाल मसान घाट। प्र. स्वंगलोहँ ढुङ्गोधारा गच्छे टोल स्वंग लोहँ
 देवताकहाँ जाने भिरालो ।

६. टुलु टुलु हिटी ढुङ्गोधारा सूर्यमढी (लिच्छिवि)।

७<sup>°</sup>. छुम्छ दो ढुङ्गोधारा दोछेँघर ग्रगाडि चोछेँ।

प्त. ढुङ्गे धारा चोछेँ बहाल अगाडि स्रासलाल साहुको घर अगाडि (पुरिएको स्रवस्थामा)।

 यालाखेँ ढुङ्गोधारा बालाखु गणेश द्योछेँघर ग्रगांडि।

१०. व्यासी ढुङ्गोधारा व्यासिटोल।

११. व्यासी ढुङ्गोधारा कासन खोलार मुपू-ज्वल जाने बाटो।

१२. मुपूजील ढुङ्गेधारा इन्द्रायणी पीठ जाने बाटो।

१३. मुपूजोल ढुङ्गेधारा हाल स्रौद्योगिक क्षेत्र।

१४. इन्द्रायणी ढुङ्गेधारा इन्द्रायणी पीठ।

१५. धवाहिटी ढुङ्गोधारा इन्द्रायणी पीठ पछाडि (लिच्छिव)।

१६. खौमा ढुङ्गे धारा खौमा टोल।

१७. थंथु सुनधारा थंथु दरबार।

१८. मालती चोक ढुङ्गेधारा मालती चोक सिंहध्वाका दरबार।

१६ वहाल ढुङ्गेधारा खौमा टोल विज्ञान वकोचोक I

२०. गोलमढी ढुङ्गोधारा रामझुप्री गोलमढी।

२१. राज भण्डारी ढुङ्गिधारा वोलाछेँ टोल  $(a_0$ ल्चा) ।

२२. टौमढी सुनधारा भैरव स्थान।

२३. गालहिटी ढुङ्गोधारा (पुरिएको ग्रवस्थामा) ।

२४. कृष्णमान ढुङ्गेधारा सूर्य विनायक जाने भिरालो।

२५. प्रजापति ढुङ्गे धारा जाने भिरालो सत्तलसंगै (पुरिएको स्रवस्थामा) ।

२६. राममन्दिर पूल, ढुङ्गोधारा पूल नाघेपछि (पुरिएको स्रवस्थामा,।

२७. बाराही ढुङ्गोधारा वाराही पीठ।

२८. लालाछेँ ढुङ्गेधारा लालाछेँ टोल ।

२६. पाती गाः ढुङ्गे धारा इनाचो टोल।

३०. माहेश्वरी ढुङ्गे धारा माहेश्वरी स्रोरालो ।

३१. वासिख ढुङ्गीधारा हनुमान्घाट पूल पछि पूर्व जाने बाटो।

३२. ५५ झ्याल ग्रंगांडिको ढुङ्गोधारा दरबार स्ववायर।

३३. सुसुद्यो ढुङ्गेधारा पाटी गाः इनाचो हनु-मान्घाट जाने बाटो।

३४. राञ्जितकार ढुङ्गोधारा सूर्यविनायक ३ धारा पूर्वतर्फ।

#### उत्तराभिमुख ढुंगेघाराहरू

भक्तपुरमा उत्तराभिमुख ढुङ्गे धाराहरू पूर्वाभिमुख, दक्षिणाभिमुख र पश्चिमाभिमुख जस्तै छिमेकी शहरमा जस्तै धेरै प्राप्त छैनन्। दुई-चार वटा ढुङ्गिधाराहरू अवस्थित भए तापनि जीर्णोद्धार भएको बेलामा भूल अथवा नजानेर प्रतिस्थापित गराउन लगा-एको हो भनी भक्तपुरका बूढापाकाहरू भन्ने गर्दछन्। किन यसो भएको ? भनी सोधनी गर्दा उहाँहरू भन्नुहुन्छ-उत्तराभिमुख ढुङ्गेधारामा पानीको प्यास मिटाउन दक्षिणतर्फ पर्ने गरी गराई खाना खाएको र पानीको प्यास मिटाएको गुणस्तर हुँदैन कारण धार्मिक ग्रन्थमा दक्षिणनर्फ मुख गरेर खाएका वा सेवन गरिएका बस्तुहरू पितृका ग्रात्माले सोधेर लिने भएको र पितृ कार्य दक्षिण-तर्फ गर्नुपर्ने उल्लेख छ । तसर्थ उत्तराभिमुख ढुङ्गे धारामा पानी पिउने बेला मुख दक्षिणतर्फ पर्ने भएकोले यसरी उत्तराभिमुख धेरै ढुङ्गोधाराहरू नभएको हो भन्ने स्रनौठो तर्क प्रस्तुत भएको छ । तर यो रूढिवादी विचार भन्नेलाई

पाटन, काठमाडौं र गाउँ घरमा लिच्छविकालमा स्थापना भएका दुङ्गे धाराहरू धेरैजसो उत्तराभिमुख दुङ्गे धाराहरू मात्र बढ्ता पाइन्छन्।

पूर्वाभिमुख नौ स्थानको ढुंगेघारामा हुने मेला भक्तपुरमा प्रत्येक वर्षको जनै पूर्णिमाको दिनमा

बिहान सबेरै पूर्वाभिमुख ढुङ्गोधाराहरूमा नौ स्थानको धाराहरूमा नुहाउन जाने मेला भर्न जाने परम्परा छ। त्यो दिनमा पूर्वतर्फ मुख भएका ढुङ्गे धाराहरू नौ स्थानमा नुहाउन पाए ऋापनो शरीरमा प्राक्तिक प्रकोपले ऋथवा म्राउँ, झाडाबान्ता, टाइफाइ**ड** म्रादि रोगबाट सताउन नपाउने साथै खाएका वस्तुहरू गुणस्तरयुक्त भएर पच्ने हुन्छ र खाएको वस्तुले म्रापनो शरीर हृष्टपुष्ट गर्ने गर्दछ भनेर त्यो दिनमा पूर्वाभिमुख ढुङ्गोधाराहरूमा नुहाउन जाने गर्दछन् । अर्को कुरा भोलिपल्ट गाईजात्राको दिनमा यमद्वारको ढोका खुल्ने भएकोले र स्रापनः पितृहरूको आत्मा यमद्वारको ढोकाभित्र प्रवेश गर्न पास्रोस् भनी कामना लिई नौ स्थानका ढुङ्गे धाराहरूमा स्नान ध्यान गरेर त्यहाँ अवस्थित नौ स्थानका देवदेवताका दर्शनको प्रभावले आपना मृतक पितृहरूका आत्मा सजिलैसंग यम-द्वार प्रवेश गर्न पाउन् भन्ने विचारले पूर्वाभिमुख नौ स्थान-का ढुङ्गे धाराहरूमा मेला लाग्ने गर्दछ । यो मेला भर्न जाने बेलामा सर्वप्रथम सूर्य विनायक गणेशको दायाँ ग्रव-स्थित ढुङ्गोधारामा स्नान गरेर सूर्यविनायक दर्शन गरी अन्त्यमा तचपाल टोलका भीमसेन पछाडिका ढुङ्गेधारामा स्नान गरेर विसर्जन गराउने गर्दछन्। त्यस-पछि घरमा फर्केर सप्त धान्यादिबाट तयार पारिराखेका गेडागुडीका रस क्वाति र गहुँका रोटी खाने गर्दछन् । यी नौ स्थानका ढुङ्गे धाराहरूमा त्यो दिनमा बिहान सबेरै-देखि ने बाजागाजा तथा बाद्यवादन सहित मेला लागेको हुन्छ। भक्तपुरमा पूर्वाभिमुख धेरै ढुङ्गोधाराहरू भए तापनि मुख्य निम्न नौ स्थानका ढुङ्गेधाराहरूमा मेला भर्ने स्राजभोलि चलन छ।

सूर्ये विनायक ढुङ्गोधारा

२) तीनधारा (स्वधरा हिटी) सूर्य विनायक गंगल छेउ (मिसन ग्रस्पताल नेर)

- ३) सूर्य विनायकबाट ग्रोरालो लाग्ने भीमसेन मन्दिर नेर।
- ४) कुह्माले टोलका तालाको ढुङ्गेधारा (हाल पुरानो ग्रवस्थामा रहेको) ग्रथवा सुकुलढोका विद्यापीठका ढुङ्गेधारा।
  - ५) नासंमना बजारको रायठोर ढुङ्कोधारा।
- ६) टौमढी टोलका पुवहालस्थित धौवण्डेल ढुङ्गेधारा।
- ७) टिवुकछे टोल ताहा गंसलस्थित भुइसाहुको चोकका ढुङ्गेधारा अथवा टिपुकछे बजारका वुजुवुजु हिटी।
- ८) टुलाछेँ टोल त्रिपुरसुन्दरी पीठ नेरका ढुङ्गोधारा।
- ६) तचपाल टोलस्थित भीमसेन मन्दिर पछाडि-का ढुङ्गेधारा।

## विर्तवाल थारू

-तेजनारायण पंजियार

१७ प्रतिशत भू-भाग भएको तराई प्रदेशमा अनादि-कालदेखि बसोबास गर्ने जाति थारू हो। थारू व्यक्तिलाई नेपालका अन्य जातिका व्यक्तिले नदेखे पनि थारू शब्द-बाट सबै नेपाली परिचित हुनु ने "थारूहरूलाई सबभन्दा जेठो तुल्याउँछ। थारूहरू नेपाल तराईको घना जङ्गल भएको ठाउँमा मले रिया, काला ज्वर, बाघ, हात्ती, गैंडासंग समजोर गरी बसोबास गरिरहेको विषय सबैले जाने बुझेके हो । नेपालको इतिहास अनुसार नेपालकी सिमाना समय समयमा थपघट भएको भए पनि थारू जातिको बसोबासमा कुनै फरक परेको देखिन । वर्तमान नेपालको एकीकरण हुनुभन्दा अघि तराई प्रदेश पाल्पाली र मकवानपुरे राजाहरूको रजाईमा परेको बेलामा थारू-हरूको स्थिति राम्रो थियो। सरकारको दरबारमा काम गर्ने थारूहरूलाई निजको प्रशंसनीय काम गरे बापत बक्स भएको लालमोहरहरूको नक्कल यहाँ दिइएको छ । यो लालमोहर थारू भाषाम छ। यो लालमोहर भारदार सामन्त श्री रनपाल चौधरीलाई सम्वत् १७६३ सालमा मकवानी राजा महिमति सेनबाट बक्स भएको थियो। बक्स लालमोहर बक्स पत्रमा श्री रनपाल चौधरीलाई सप्तरी जिल्लाको खालिसा प्रगन्नामध्ये पटना मोजा

सिम (सम्पूर्ण) बेतलब गरिएको छ। लालमोहरको बोली अनुसार यो पहिलो होइन यसभन्दा अघि बक्स भएको लालमोहर अनुसार साविक (फलक १) बमोजिम भनी उल्लेख भएको छ।

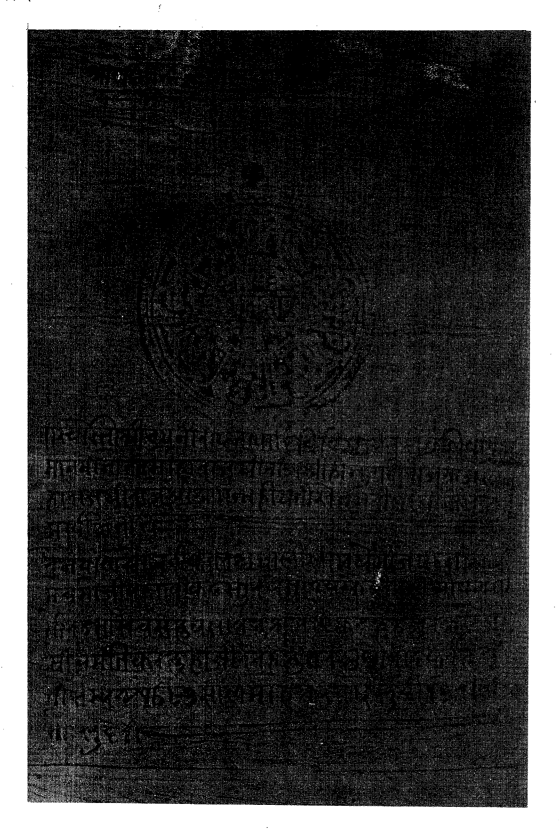
दोत्रो लालमोहर निज रनपाल चौधरीक नाति श्री हेम चौधरीलाई नेपाल एकीकरणमा ग्रापनो मालिक हारेपछि श्री हेम चौधरी भागेर मोंगलातितर लाग्यो तर पछि पुनः नेपाल आई श्री ४ महाराजाधिराज सरकारमा बिन्ती चढाएपछि यो लालमोहर सम्वत् १८३३ सालमा बक्स भएको थियो। यस लालमोहरको बोली अनुसार याष्ट्रह नमकहराम हुँदैन बरू नमकहलाली गर्न सक्ने क्षमता राखेको विषय लालमोहरक बोलीबाट स्पष्ट हुन्छ। यसँले त (फलक २) निजको पुस्तैनी जागीर कायम गरिबक्सेको छ।

अर्को लालमोहर वारा जिल्ला चेरमन्त निवासी श्री जितु राउतलाई बडामहाराजाधिराज श्री १ पृथ्वी-नारायण शाहबाट बक्स भएको छ। लालमोहर थारू भाषामा लेखिएको छ। श्री जितु राउत मकवानी राजाको दरबारिया भै काम गर्दा बक्स पाएको मौजालाई बडा-महाराजाबाट मुलुक ग्रमल हुँदा निजलाई सो बक्स पुन: बन्स भएको विषय उल्लेख गरिएको छ । यो लालमोहर सम्वत् १८१६ साल फागुन महीनामा वारा जिल्लाको हरिहरपुरमा बन्स भएको थियो (फलक ३) ।

नेपालको तराई भाग जङ्गलले ढाकिएको थियो। थारूहरू त्यसै जङ्गलमा बसोबास गरिरहेको छ। थारूहरू जङ्गल नभई नहुने जात हो। यसलाई जङ्गल काट्न मजा मान्छ। जङ्गल नकाटी यसको दिन चल्दैन। यसको गाई, गोरू जम्मै भाउवस्तु जङ्गलमै चरण गरेको हुन्छ तर पनि थ रूहरू जङ्गल उजाडन जान्दैन। जङ्गल उज-डेको बेलादेखि थारूहरू मासिन लागेको छ । जङ्गल हुँदा श्रीलो जब रको प्रकोपले त्यहाँ कोही पनि बस्न सक्दैन थियो तर थारूहरू मलेरियालाई पचाइसकेको थियो । त्यसैले त ई. सन् १८२२ देखि १८४५ सम्म नेपालको लागि बेलायती कुटनीतिज्ञ श्री ब्राइन एच्. हौगसनले नेपालको जाति, भाषा र नामको पुस्तक लेख्दा ''थारूहरू मलेरियालाई पचाइसकेको छ। यिनीहरूलाई उपर्युक्त श्रौलो पचाउन कमसेकम तीन हजार वर्ष लागेको होला।'' भनी लेख्न भएको छ। यसै क्रममा नेपालको राजधानी काठमाडौंदेखि सबभन्दा नजिक पर्ने राजा चित्रसेनको नामबाट कहलिएका चितवन जिल्लाको लालमोहर प्रस्तुत गरिएको छ । चितवन जिल्लामा थारूहरूलाई हटाई कुनै पर्वतेलाई जिम्मेदारी बक्स गरी पठाएको थियो तर खप्न सकेन । यस्ता धेरै पर्वतेहरू फेरफार भयो तर कोही पनि टिक्न सकेन । तत्पश्चात् चितवन जिल्ला प्रगना विलौध मोजा घनौजी काला बन्जर बस्ने श्री टेटु गुरौलाई सम्बत् १८६४ सालमा यो लालमोहर बक्स भएको हो। यस लालमोहर बमोजिम ''हात्ती, वगही, भूतही, रोग व्याधि सबै तरहका प्रगन्नाको उपद्रव बचाई पैदावार भयाको ली ननकार जागिर भोग गर यति उपद्रव बचाई प्रगन्ना स्रावाद गर्न नसक्या ननकार जागिर पचन्या छैन" भनी उल्लेख भएको तर थारूहरू त शाक्य मुनि बुद्धको जाति भएकोले उहाँकै पाल।देखि वन्य जन्तुसंग ग्रापसी समझ-दारीमा सहअस्तित्वको भावनः अनुसार बाघ, हात्तीसंग

मिलेर बसिरहेकोले उपर्युक्त जागिर पचाएकै हो (फलक ४)।

थारूहरू यसो हेर्दा लाटो सोझो देखिनछ। कसै कसैले त डरले सधै थर थर कामी रहने भएकोले नै यस जातिको नाम थारू हुन गएको विषय छापेका छन् तर शान्त स्वभावको भए पनि थारूहरू बहादुर भई लडाई मा पनि पछि बसेको छैन। आफ्नो परिचयलाई लडाई भिराईमा पनि कायम गरेकै छ। यसै डरले त राणा शासन कालमा थारूहरूलाई सेनामा भर्ती गर्देनथे। देश, नरेशको सेवामा सिपाहीको उच्चतम ओहदामा बंसी काम गरेको बेलाको भ्रकों लालमोहर प्रस्तुत गरिएको छ । यो लालमोहर पर्सा जिल्ला प्रगन्ना नोरयिया मोजे काला वन्जर ढोलीका मोतीराम सिवनाथ राय गरवार थारू-लाई निजहरूको ज्यू ज्यू बाजे भूपाल रायको बहादुरीको कारनामा वापत बक्स भएको छ । भूपाल राय मोगल-संगको लडाई मा परेको विषय लालमोहरमै उल्लेख भएको छ । यो लालमोहर मकवानी राजाबाट बक्स भएको थियो पछि मकवानपुर रजौटा शाहवंशका राजा बडामहाराजाधिराज श्री ५ पृथ्वीनारायण शाहबाट अमल हुँदा पनि निज रायका सन्तानहरू उपर्युक्त बन्स भएको विर्ताधन उपयोग गरिरहेकै थियो। सम्वत् १८६३ सालमा सरकारबाट जाँचकी पठाउँदा जाँचकीले माग गरेको विर्तासम्बन्धी कागजहरू निज रायले देखाउन सकेन त्यसैले जाँचकी श्री दल भन्जन पाण्डेले सबै सर्वस्व जफत गरी सरकारमा प्रतिवेदन पेश गन्यो । त्यस बखत निज मोती राय, शिवनाथ रायले घरमा आगो लागी भई सबै स्वाहा भएकोले उपर्युक्त मकवानी राजा एवं वर्तमान सरकारबाट थमौती भएको कागज देखाउन नसकेकोले मेरो सर्वस्व पाउँ भनी निवेदन गर्दा ''स्रघि मकवानी राजाको पालादेखि ६३ सालसम्मको मरवट थामी बहाल गरि बक्स्यो। राज ग्रङ्क कल्याण धन बाहेक भोग गर स्रापना खातिर जम्मा सित गर नमकको सोझो चिताई भोग्य गर इति सम्वत् १८६४ साल मिति पौष २ रोज शुभम्" यो लालमोहर श्री ५ महाराजाधिराज राजेन्द्र



सौजन्यः श्री बिजली प्रसाद चौधरी वरमिभया, सप्तरी

सालश्रीमक्ष हण्याधिरानेकसरका श्राणे दे रणेरे के अगमावे लो ध मध्ये मीते ध ते जी कालावना मुनलमेवाय समिनमाने प्रशासन्त महत्त्वात मने मित्र प्रत संस्था अग्रेता संशोधण हिर्वाए सानार गाएउना निर्माल नाम कार जा भीएगरिव क्यो आविष्ठ स्थासण जगह आवाद गाउँ हानी वगही भूते ही रोग था थि संदे तरह का अगमा को जप इन बनाइ से पाता हो लो सामाध्य को लि नामकार जातार जानी भाषा गर से तिजय इन बनाइ हम ना आवाद गर उन ने संबंधी नान कार जा मित्र बना से हम हम ना आवाद गर उन ने संबंधी

> सौजन्यः श्री माया राम गुरौ चितवन

योजेर्बा शिक्षा मुंच के सहामित्र मित्र में गाय के महावाब की है द्रशस्त्राह्मान्यान्याने वत्राह्मान्याद्राह्मान्यात्राह्मान्यात्राह्मा त्यात्रमञ्जूषाय्वात्रमा स्वाहाद्येश स्वयत्त्रकृष्ट्वानात्त्रसम् आते. में तिहाये. विवस्थाये गर्नारथाय समित्राच्या स्थापन (स्थानस्थानोः इक्षाकाभानाभाः सामान्यक्षान्। इक्षानाभागाः गण्यां या का प्रधानीमा पर्यस्थ प्रत्याचा त्याचा व्याचा व्याच ब चेपमा यांन्स्नार्गाम् यान्स्व व्हास्थ्य सार्व श्रीनान्यप्रश्रिक्षास्त्रप्रदेशस्त्रित्राक्ष वाप्य भगतगद्भार आध्या प्रयासित तमस्य र क्षणाञ्चासम्बद्धारम**्य**यम् असी कुञ्चलप्रवेतस्य विद्वारम्यस्य एड्डिआज*न हो जा का* का जा हुआ हुआ ही नह सह संयक्ति। । यं जभाका । वस्त्रारी वे लेगत जा उदा भक्त सन्। गरा का प्रा द्वारित है सालतक बता वर्षे । गाम सावायह द्वास् ह्यास्त्रभक्षं वेगहा ३१५। सदाय्या ग्राम् अक्षां ह्या न वरधामबहालग्रह्मवस्य जाङ्गस्यानस्य भी तम्बन्धाः साम्बन्धाः साम्बन्धाः साम्बन्धाः सम्बन्धाः समित्राः समित्रः समित्रः

विक्रम शाहबाट बक्स भएको छ। यस लालमोहरमा मोती राय, शिवनाथ रायका ज्यू ज्यू भूपाल राय मोगल-संगको लडाई, पर्दा काम आएको भनी उल्लेख भएको देखिन्छ। एकथरि ऐतिहासिक तथ्य अनुसार मकवानी राजाहरूलाई कहिले पनि मोगलसंग लडाई गर्नु परेन। मकवानी राजाहरूको पुस्तौनी राज पाल्यामा भएको र सोही राज्यलाई मोगलसंग सामना गर्नु पर्ने विषयमा मिलान गरिएको छ। यसरी भूपाल राय धेरे अधिको सामन्त वा सामन्त सन्तान वा पाल्पा राज्य संस्थापकका पूर्खा जिल राय अजिल रायकै सन्तान पनि हुन सक्ने बुझिन्छ (फलक ४)।

# प्रधानमन्त्री जंगबहादुर राणाका समयको नेपाल-भोट युद्धका ऐतिहासिक सामग्री

(संख्या १२८-१२६ को बाँकी)

#### वैसाष शुदी १३ रोज १ मा

तस्तै वषत्मा श्री प्राइमिनिष्टरका हजुरमा श्री मेजर कपतान हिरमान सिंह वस्त्यात. कपतान वलवहादुर पाडे, अम्बरवहादुरले लेषी चहाई पठायाको सुना गुम्वा पट्टीका रैती हुँ भनी विगुषार्ताल्का पालमा २२ घर भोट्याले पाल टांगी बस्न आयाको रह्याछन्. षवरमा च्यू विवा डाकु हुन् की भनी हैर्न सुवेदार १ सिपाही ११ लामा १ पठायौ र हुझि पत्री ल्याया पीछा पऱ्यौ आही वसछन् भन्यार जवान बंदीले श्री विगुका मिझारको जिम्मालाई पठाच्यु वाही वसछन, वाटो वनाउनु र बरोवर लागी-रह्या छौ विकट जस्ता तरहको गरि तयार गर्न सकौला विति चहाउदै गरौला येस तरफका दुस्मनको ब्येहोरा अघी विति गरि पठायाका अजिले जाहेर भयो हो फेरि चिवा पठायाका छन्. जो ल्यायाको षवर विति चहाउदै रहंला आफु हुसियार पनी भरिसच्य गर्देछौ परिम्रायाको काजकाम विन्ती चहाउदै रहंला मुकाम लामवगर गुक्म्-

वैसाष शुदी १३ रोज १ मा

तस्तै वषत्मा श्री प्राइममिनिष्टरवाट श्री जनरल जग-

त्सम्सेरजङ्ग कुवर राणाजीलाई जवाप लेषी गयाको गुन्टा ब्राड फेर्दा भोट्याहरू मऱ्याको र ब्रालमाल व्येहोरा वारको कागज बुद्धि लेषन्या काम गर्न्ये छौ. केरुंवाट झुगा तरफ रसद वोकार्जन्या कुराको वन्दोवस्त वाधन्या काम वेस भयेछ मुषीयार कोटवाललाई टिगरी-वाट लामाको षजांची र टिगरिको ताल्वये लस्करको मालीक धैवुङले केरु हेर्न आर्जछौ रसद पानी वास वस्त्या जगाको ताकीती गर भनी चिनीवाले लेष्याको पत्र पठाई दिया छौ आइपुग्यो तिन्हेहरूलाई भंन्या कुरा चिनीवा भारादार सिपाही श्री ५ वादसाहका हौ. तपाजीहरूलाइ हाम्रो सलाम छ तपाजीहरू येस्तरफ त्रार्जन्या काम नगर माथीतिर गै वस्न्या काम भया वढीया होला. तपाजीहरूसंग हामी लडन ग्रायाका पनी होइनौ लंडन्या सामर्थ पनी छैन. हामी त भोटसंग लंडन आयाका हो ग्रैह्ले हाम्रा सिपाहीलाइ भोट्याले गोली लाउँदा लडाबीमा पर्दा मेरो आज्ञा पनि फौजले मांन्या छैनन्. भोटका सिपाही र चिनीबा सिपाही चिह्नमा पनी सक्तैनन्. चिह्न नसक्नाले लडाबीमा पर्न जानन् तपाबी-हरू यस्तरफ नआउनु भया वढीया होला घा सलुक वंदी-

वस्त गर्ने पऱ्यो भन्या मसंग भला भला मानीस १०।१२ जना हातह तियार नली सेतो झंडा ली भ्राया हुंछ जो गर्न्या करा म गरू लाम देषी पछिवाट लस्कर ढेरै छ येति भंन्या थाहा छैन अंदाज नभयाका ढेरै लस्कर भया-का ठाउमा तपाईहरूले जानु वढीया छैन तेतिका लस्करमा हाम्रो हुकूम थामन पनी ग्रसंभार छ भनी जवाप दिन् येति जवाफ दिदामा पनी हातहित्यार ली लडन आउन्या चिनिजा हउन. भोट्या हवन देस गरि कत्तल गरि लंडनु सब्ये मुषले चिठीले चिनीजा भारादार सिपाहीहरूलाई ठुलो झैगरि मानी पर सार्नु उति गर्दा पनी नमानी लडन ग्राया भन्या कत्तल गर्ने चिवा पठ। उन् पन्यो भन्या आपनु चिवा नपऋीन्या गरि पठाउनु ग्रव चिवा जान्या पऋीयो भन्या भोट्याले मारिदिन्या छन तेस्क्राको वहुत तजवीज गरी चिवा पठाउनु भोट्यावाट चिवाचर्चा गर्न पठायाका मानिस लाई पकीया भन्या मारिदिन्. कोही पगरि लायेक दर्जाका मानिस आया भन्या हात-हतियार छोडी ग्राउन भनी हातहतियार छोडी सेतो झंडा ली ग्राउन्यासित वातचित गर्नु वांकी ताकीति नभया लडाजीमा फौजले षान पाउँदैनन् सवै-भन्दा ठुलो रसदको ताकीति हो रसदको काम तिमीले गर्नुभनी येतावाट कम्याण्डर कर्णैल सनक सि पत्रीलाइ पठायाको हो केरू मा त्राई चाडो रसदको ताकीति गरि पठाई देर्ज भनी कम्याण्डर कर्णेललाई तिमीले पनी लेषी पठाया छौ सबैभन्दा ठुलो रसदको काम हो भनी भैस्या-देषी रसुवासम्मको ताकीतीलाई मेजर कपन दलजित विष्टलाई येतावाट पठाजा रसुवादेषी झुगासम्म तिमीले पठाउन भनी कम्याण्डर कर्णैललाइ पनी लेषी पठायाको छ. तिम्रा तजवीजले उस्तै नभै नहुन्या भयो भन्या ग्ररू काममा षटाउन इनलाइ रसदको कामलाई रसुवादेषी रसद फौज पूग्याका ठाउमा पुऱ्याउन्या काम गराउन् शुभ्म्-

#### वैसाष शुदी १३ रोज १ मा

तस्तै विचमा श्री प्राइमिमिनिष्टरबाट श्री जनरल वद्री नर्रासह कुवर राणाजीलाई जवाप लेखी गयाको कपतान अम्बर सि कुवर राणाजीलाई जंगी कामको माल रसदमा आजन्या जान्यालाई जगात लाग्दैन भंन्या हटनाको तिस्रो दस्षत स्मेत सायतका पुर्णि वमोजिम प्रस्थान सारि वाटो षुल्यापछि जानु भंन्या विस्तार लेषी पठाउन्या काम वढीया गन्या छौ. पुराना कुथि पठाउन्या कुरालाई र पुन्याउन्या मानिस मिल्या भन्या पठाउनु मानिस मिल्दैनन् भन्या नपठाया पनि हुंछ. श्री लेपटेन्ट कर्णेल जङ्गधोज कुवर राणाजीबाट षाली षानगी पठाइदियाका षलासी उमादार १ षलासी १६ ताहा तिमीले भर्ना गरि षजाना वोकाई सैनालका हुद्दा १ सिपाही ४ साथ गरि मुस्ताङ तरफ रवाना गन्यो काम वढीया गन्या छौ. तिमीले माहाजन काढी जंगी काममा पठायाका दस हजार रुपैयाको सुनस्मेत लेफटेन्ट कर्णेलले पठाइदिया छन्। बहुत वढीया भयेछ कुतिसर भयाका फत्यनामाको वढाइ गन्यि काम वेस गन्या छौ शुभं—

#### वैसाष शुदी १३ रोज १ मा

तस्तै विचमा वैसाषका १६ दिन जादा श्री प्राइमिमिनिष्टर यान कम्यांडर इन चिफ जनरल जङ्गवहादुर कुवर राणा-जी श्री मद्राजकुमार कुमारात्मज श्री जनरल भक्तवीर कुवर राणाजी दिन गत घटी ३ पला ११ जादा श्री ५ सर्कारमा विदा भे दिन गत घटी ११ पला ४७ मा केरं सरफ रवाना हुनुभयो.

#### वैसाष शुदी १३ रोज १ मा

ताहापछि श्री प्राइममिनिष्टरवाट श्री जनरल जगत्सम्सेरजङ्ग कुवर राणाजीलाई लेषी गयाको श्रीनाथ भैरवनाथ
श्री पुराना गोरष श्री जङ्गनाथ इ ४ पल्टन्ले झुगा
किल्लामा चारौ तरफ घरा दी वरावर जङ्गी गोल. हान्दा
किल्ला तोडन सक्याको छैन भन्या विस्तार लेषी पठाउन्या
काम वढीया गन्या छौ. जंगी गोला पर्च भै थोर वांकी
छ भनी जंगी गोला मेजर कपतानहरूले मागी पठाउँदा
२५ भारी जङ्गी गोला पठाउन्या का गन्या भनी लेष्याका
कुरालाई वढीया गन्या छौ. रसदको तांकीती गर्नु भनी
तिमीलाई लेषी गयाको हो. रसदको तांकतीलाइ

चाहीत्या मानिस राखी वन्दोवस्त मिलाई यो चिठी प्रत्या वित्तिकै तिमीले झुगा हान्न जान्या काम गर झुगा सर भयापछी ताहा किल्ला काम जगुतीको वन्दोवस्त गरि कैह्ने केरू के ह्ने रसुवा ग्राइ जस्ता पाठले हुंछ अघी लेबीगया वमोजिम सर्वे रसद झुगामा पुन्याउन्या काम गर्न भन्या कम्यांण्डर कर्णेल सनक सि षत्रीलाई लेखीगया-को छ सोही वेहोरा तिमीले पनी अहाई पठाउन्या काम गर. अधीका लडाजी मार झुगा हान्दा जंगी गोला पर्च भे थोर वांकी छ भनी मेजर कपतान-हरूले तिमीसंग विन्ति गरि पठायाका कुरालाई काममा षर्च हवस वेकाममा षर्च हुन न नावस. सो तजवीज मिलाई काम गर्ने हाम्रा तजवीजमा भन्या त्यो किल्ला जंगी गोलाले फोरि होइ सकैन वमले किल्लाभित्र फुटन्या गरि हान्या ताहावस्याका दुस्मन पनी मर्नन् भंत्या जस्तो लाग्छ सो तजवी जसंग तिमीले स्रहाई पठा-उन्या काम गन्या वढीया होला. शुक्रम्-

#### वैसाष शुदी १४ रोज २ मा

तस्तै वषत्मा श्री प्राइमामिनिष्टरबाट श्री जनरल जगत्सम्सेर जङ्ग कुवर राणाजीलाई लेषीगयाको गुन्टा अडामा लडाबी हुदा जुटी ल्यायाको मालको तपसिल पठाइदिया छी म्राइपुग्यो लुटी ल्यायाका मालमध्ये दोचा-वषु नहुन्या हुदा सिपाहीलाई दी बांकी रह्याको दोचा-वषु पीपा षलासीलाई वांडी दिनु पालहरू रसद र षजानाका संभारलाइ राषनु लेफटेन्ट जनरल भाइ वषत-जङ्ग कुवर राणाजीले ले गयाको तोपगठ्ठा वम २ मध्ये १ तोप तिमीसंग १ गुन्टा किल्लामा रावी वाँकी २ तोप वम २ ली झुगाका महतलाइ झुगा किल्ला देखी ३ कोस वढो घोर्मागाउमा वस्तृ तोपको र वमको षजाना जो स्रफिसर-हरूले मागी पठाउछ नदिनु भनी लेफटेन्ट जनरललाई उदि दिन्या काम वढीया भयेछ रसुवामा रह्याका नौपंनी १२ पनी १८ पंतीका वम पाङसिटारसम्म पुग्या छन् वढीया भयेछ ताहा आइपुग्नी वित्तिकै लेफटेन्ट जनरल वस्याको घोर्मागार्जमा पठाउन्या तजवीज वढीया ठहराया छौ झुगा किल्लालाई चारैतरफ १।१ मेजर कपतान पल्टन राणी घेरा दी तोपका गोला हांन्या काम वढीया गऱ्या छैं?

श्रव हमला गरी किल्लाभित्र पसी भोटका लडन्या सर्दार
ढेवा फौज पल्टनीजा सिपाहीलाई साफ कत्तल गरि किल्ला
लिन्या काम गर्नु घा गर्न भनी श्राउन्या मानिसहरू र
सिभुका लामा ताहा घेरा भित्र पऱ्याको छ की कसो भयो
काहा छन. तिनको षबर लेषी पठाउन्या. काम गर
षजाना भन्याको ज्यू हो ज्यू जान्या ठाउमा मात्रै षजाना
जावस वीच नजावस येसको तजवीज गरि श्राफुले हान्याको चोट नविरिन्या नहानी नहुन्या पऱ्यो भन्या सो माफिक
पजाना षर्च गर्नु विकाममा षर्च हुन नपाउन्या तजवीजसंग काम गर्नु झुगा किल्ला सर हुन्या वित्तिकै सिपाही
पिपा रैयेतहरूलाई मर्मत गर्न लगाई सफा गरि षजाना
रसद गैह ती ठुला घरमा संभारसंग राषन्या काम गर्नु

शुक्रम्-

#### वैसाष शुदी १४ रोज २ मा

श्री प्राइमिमिनिष्टरवाट श्री विर्गेडियेर जनरल षड्गवहा-दूर कुवर राणाजीलाई जुवाप लेवी गयाको टिग्या षलंगा-वाट चिवा पठायाको भोट्या जना ३ पक्रीयाको र इनै चिवाहरूले कह्याको षवर लेथी पठाउन्या काम वढीया: गन्या छौ. पत्रीयाका चिवाजमा ३ लाई अरू कैफियेत बुझी छोडी दिन्या हो की रोकी राषन्या हो भनी लेज्याको कुरालाई ति चेवा ३ लाई नेल हाली धनकुटामा ल्याई: राषन्या काम गर्नु अव प्रान्त चिवा भ्रायाकालाई पक्रीया भन्या मारिदीन टिगरिबाट चिनिजा भारादार केरू तरफ आउन्या कुरा लेषी श्रायेछ र तिनीहरूलाई लेषन्या भन्या क्रा चिनीजा भारादार सिपाही श्री ५ वादसाहका हौ. तपाइहरूलाइ हाम्रो सलाम छ येस्तरफ भ्राउन्या काम नगर माथीतिर जाई वस तपाइहरू हामीसंग लडन आया-का पनी होइनौ लडन्या सामर्थ पनी छैन हामी त भोटसंग लंडन आयाका हो। हाम्रा सिपाहीलाई भोट्याले गोलि लाउदा लडाजीमा पर्दा अँल्हे मेरो ग्राग्या पनी मान्या छन . भोटका सिपाही र चिनीजा सिपाही चिह्नी पनी सक्तैनन चिह्न नसवनाले लडाजी पर्न जानन् तप जीहरू नम्राया वढीया होला घर सलतन गर्न पऱ्यो भन्या मसंग भला

मानिस १०।१२ जना हातहातयार नली सेतो झंडा ली आया हुछ जो गर्या करा म गरौला पछिवाट लस्कर ढेरै छ स्रदाज नभयाको ठाउमा तपाजीहरू जान वढीया छैन तेतिका लस्करमा हाम्रो हकूम थामन पनी असंभार छ भनी सकंज्याल मुषले चिठीले चिनीजा भारादार सिपाही-लाई ठुलो झै मानी पर सार्नु उति गर्दा पनी नमानी हातहतियार ली लंडन आया भन्या कत्तल गरि लंडनु चिवा पठाउन पऱ्यो भन्या ग्राफु चिवा नपऋत्या गरि पठाउन चिवा पक्रीया भन्या भोट्याले म रिदिन्या छन् तेस्क्रराको वहु तजवीज गरि चिवा पठाउन भोटवाट चिवा चर्चा गर्न पठायाका मानीस पक्रीया भन्या मारिदिन घा गछी भनी कोही पगरी लायेक दर्जाका मानिस स्राया भऱ्या हातहतियार छोडी ग्राउ भनी भन्न हातहतियार छोडी सेतो झंडा ली म्राउन्यासंग वातिचत गर्नु भन्या यो वेहोरा श्री जनरल जगत्सम्सेर जङ्ग कुवर राणाजीलाई लेषी गया सोही वेहोरा तिमीलाई लेषी पठायाको छ तेस तर्कपनी चिनीजा भारादार आया भन्या येही लेखिया वमोजिम लेबन्या भंत्या काम गऱ्या वढीया होला श्भम्-

#### वैसाष भूदी १४ रोज २ मा

ताहापछि श्री प्राइमिमिनिष्टरका हजुरमा मेजर कपतान अम्वसि कुवर राणाजीले लेषी चहाई पठायाको ज्मा भया-को रसद मुरी ४४६।१६ ली मुस्ताङका जनावरलाई बोकाई बैसाषका १५ दिन जादाको सायेत गरि मुस्ताङ-वाट ६।६ कोस दुस्मनको मुनुक झिउं भंया जगामा पुग्या-को थिजा मुस्ताङ तरफका जनावरलाई रसद वोकाई विठी पुग्नी वित्तिक वैसाषका १५ दिन जांदा ताहावाट झुगा जानु भंया चिठी ग्रघी पठायाको हो ग्रव र वैसाषका १५ दिन जांदा ताहावाट झुगा जानु भंया जानु भंया लेषी गयो तपनी वैसाषका १५ दिन जांदा हिङ्ग्या काम नगर्नु पल्टनलाइ चाहिन्या दोचा वषु पाल गैह्नको रसद बोकन्या जनावर गैह्नको तयार भै रहन्या काम गर्नु जाहाबाट फलाना दिन जानु भंया लेगी गया पछि उस सायेतमा ताहावाट झुगा तरफ

जान्या काम गरौला ग्रैल्हे जान्या काम नगर झुगामा हाम्रो र भोटको लडाबी जोरिरहेछ तेस तरक पनी डाक दिन म्राउनन् म्राकु होसियारी पहरा चौकी विकट राषी बहुत हुसियारीसंग रहन्या काम गर भन्या लेबी बनसाका अर्थ मजकुर जगामा पल्टन ग्रडी भन्या ठुलो लेब हिउं भयाको जगामा दारू वा पानी नहुन्या जगा हुनाले पल्टन ग्रड्याउन सकियेन र फीरि मुस्ताइ ग्राड्यों मुस्ताइ वसी पहरा चौकी पाल जनावर जमा गर्या काम गरौला रसद वोकन्या जनावर स्मेत गैह तयार गरि रावनु भनी लेबी वक्स्याका ग्रयं थाक ५ गाउं १२ गाउले ११९ षेप त्याया फरे रसद ल्याउन भनी लिन जादा भोट तरक ग्रनाज गैह १ माना पनी जान नदिनु भनी श्री प्राइमिमिन्टर साहेवको दस्वत छ भनी डिट्टा श्री लाल भट्टले रोनदा काहाबाट ग्रनाज ल्याउं रसद पुन्याउ भनी दुनिजा राउ-छन् मुकाम मोस्ताङ ग्रुम्म्

#### वैसाष शुदी १४ रोज ३ मा

तस्तै वषत्मा श्री प्राइमिनिष्टरका हजुरमा श्री जनरल जगत्सम्सेरज हु क्वर राणाजीवाट लेखी चहाई पठायाको वैसाष श्रुदी १४ रोज २ मा पश्चीम दिसावाट श्री भैरव-नाथ पल्टन पुर्व दिसावाट श्री नाथ र जंगनाथ उत्तरपट्टी-वाट पुराना गोरष गरि घेरा दी राष्याको वषतमा भैरवनाथ जंगनाथले पानी घट्टा थुनुं भनी वढी जादा लडाजी भयेछ र श्री भैरवनाथ ३ पट्टीका उद्दार ५ पट्टीको सिपाही १ ज्मा २ बेत भयाका छन घाइत्या ३ जना भयाछन् . दुस्मनका पट्टीबाट मारूमा पिंछ पछी २ घडी दिन वांकिमा हल्ला गरि किल्ला वाहिर निस्क्याछन् र श्री भैरवनाथ पल्टनले १०।८ वंन्द्रक र तोपका गिराफ येकै फेरा पार्दा दुस्मनका १ जना घाइत्या भै फेरि भागी दुस्मन किलैभित्र गयेछ वैसाष शुदी १५ रोज ३ का दिन श्री लेफटेन्ट जनरल दाजेज्यू र म झुना पुग्यौ मैदानका अर्थलाई र किल्लाका पुर्व-पश्चीम उत्तर-दक्षिण चारैतिर १ पार्ज १।। पार्ज जमीन मैदान रहेछ दक्षिणतिर २ पल्टनको षलंगा अघी.

राषी देवी दतर हैजर १ छपंनी १ मद्दत ली डरा गर्न्या काम गर्न्यों. हामी २ भाइले पनी डाडावाट किल्लामा ७६।७७ प्रषाज जंगी गोला हानी हेर्न्यों र आहमा गै घर प्रषालमा लागी गोला लाग्याको ठाउ मात्र प्वाल पर्दी-रहेछ पुट्न्या भत्कन्या केही हुदो रहेनछ किल्ला भन्या चारौ तरफ ३।३ वुर्जा ३।३ तला गरि मजगुतीसंग वन्याको रहेछ भित्रका अर्थलाई सुनको मोलम्बा गजुर-स्मेतका घर ३ लामा राजा वन्स्या घर १ अंग्रेजी दस्तुर गरि मुन्दा घर वन्याका रह्याछन्. अघी अफीसरहरूले जंगी गोला फुट्न्या गोला वम गोला गरि ४।४ से हान्दा

किल्ला पनी फुट्न नसक्दा हामी दुइ भाइले वसी सल्लाह गिर माथी टापुमा गै दुर्वेनले हेरि तजबीज गर्दा पश्चीम दिसावाट ७ तोप येकै ठाउँमा हान्दा पुट्न सक्यो भन्या उस तरफवाट तोप र वन्दुकले पेलि काठका भड़्याङ वनाई तिन दिसावाट पल्टनले पेली किल्ला मिचि हमला गर्छ ला भन्या झै लागीरहेछ. अघी लडाजी भयाको आड-को नक्सा र झुगा किल्लाको नक्सा उतारी चहाइ पठायाको छ. नजर भै जाहेर होला मुकाम झुगा भुभ्म्—

(क्रमशः)

### About the Authors

Riccardo Garbini

M. Vidale

C. Balista

V. Torrieri

Mr. Tara Nanda Mishra

Mr. Shankar Man Rajbanshi

Kalpana Shrestha

Mrs. Rajya Shree Shrestha

Mr. Tej Narayan Panjiyar Mtaaku

Mr. Lila Bhakta Munnakarmi

-Epigraphist, Italy, Is.M.E.O.

-Archaeologist, Is.M.E.O., Italy

-Geologist, Italy

-Archaeologist, Soprintendnza Abruzzi, Italy

-Chief Archaeological Officer,
Dept. of Archaeology, HMG/Nepal

-Scholar, Nepal

-Scholar, Nepal

-Assistant Lecturer, Padma Kanya Campus, Tribhuvan University, Nepal.

-Section Officer, National Planning Commission, Nepal.

-Scholar, Nepal.

'प्राचीन नेपाल' का निमित्त प्राग्-इतिहास तथा पुरातत्त्व, लिपिविज्ञान, हस्तलिखित ग्रन्थ, मुद्राशास्त्र धमिलेख, मानवशास्त्र, संग्रहालय तथा लिलतकलासंग सम्बन्धित मौलिक रचनाको माग गरिन्छ।

रचना संक्षिप्ततथा प्रामाणिक हुनुका साथै अद्यापि अप्रकाशित हुनुपर्दछ । तर कुनै प्रकाशित विषयका सम्बन्धमा नयाँ सिद्धान्त र प्रमाण प्रस्तुत गरिएको मए तिनको स्वागत गरिनेछ ।

रचनासंग सम्बन्धित चित्रहरू पठाउन सिकनेछ। रचना पृष्ठको अग्रमागमा मात्र लेखिएको हुनुपर्नेछ । प्रकाशित लेखहरूमा व्यक्त गरिएको भावना वा मत सम्बन्धित लेखकको हो।

> महानिर्देशक **पुरातत्त्व विभाग** रामशाहपथ काठमाडौं, नेपाल

Contribution of original nature dealing with pre-historic and field-archaeology, epigraph manuscripts, numismatics, archives, art, and architecture of Nepal and museum and other techniques connected with various aspects of our work are invited to 'Ancient Nepal'.

The contribution should be concise and well-documented, and based on hithertounpublished data, if not new interpretation of already known evidence.

The opinions expressed are those of the authors and do not necessarily reflect the views of the editor or the Department of Archaeology.

Photographs and illustrations (line drawing) may be sent. The typescript should be in double space and on one side of the paper only and sent to:

The Director General

Department of Archaeology

Ramshahpath

Kathmandu, Nepal.