# प्राचीन नेपाल

पुरातत्त्व विभागको मुखपत्र

# **ANCIENT NEPAL**

Journal of the Department of Archaeology

NUMBER 4 July 1968 संख्या ४ श्रावण २०२५

सम्पादक रमेशजङ्ग थापा Edited by Ramesh Jung Thapa

Publishedby

The Department of Archaeology
His Majesty's Government
Kathmandu, Nepal

प्रकाशक श्री ५ को सरकार शिक्षामत्रालय, पुरातत्त्व विभाग, कान्तिपुर, नेपाल प्राप्तिस्थानः

साझाप्रकाशन

पुलचोक, काठमाडौं

To be had of:

Sajha Prakashan

Pulchok, Kathmandu

मूल्य रु. ५।-

Price Rs. 5/-



प्राचीन नेपाल संख्या ४ श्रावण २०२५ Ancient Nepal Number 4 July, 1968

物证 安安克達

grand fatta, was

GALL REFER

THE TALL STRATEGY

progga nakas firms \*

leg a sa fil

REPORTS

desir de la companya de la companya

me gyr o'k i'r cywr y o'i i'r gaenafi

again na man mara na garan again

ក្សា នេះ នោះ សុខភាព ខ្លួន **១** ខេត្ត កាន់ មុខនេះ គ្នាការបើ កាន់ សុខភាព នោះ សុខភាព សុខ និងសេសសុខ ន

and regard with gain that and a gain A

सम्पादकमण्डल

रमेशजङ्ग थापा बुद्धिसागर पराजुली

सी. आर् स्वासिनावव्

ern are (Mr.) til op

नौलरतन बनर्जी

Editorial Board

Ramesh Jung Thapa

Buddhisagar Parajuli

C. R Swaminathan

8 2.0 A

N. R Banerjee

# विषयसूची

# Contents

|                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7200                        |               |      |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------|------|
| Andreiter in<br>De transport                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             | <i>पु</i> ष्ठ | Page |
| टिप्पणी र समाचार                                       | ingeneral on the state of the second management and an extension of the second  | eregies etempes eregesen, g | <b>事</b>      | a    |
| काठमाण्डू उपत्यकाको एक राजवंशावली                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |               |      |
| बालचन्द्र शर्मा                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             | ٩             | I    |
| मकवानपुरको सेनवंश                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |               |      |
| मातृकाप्रसाद कोइराला                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             | १६            | 16   |
| नेपालमा शैव र बौद्धधर्मको समन्वय                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |               |      |
| चूडानाथ भहराय                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             | १९            | 19   |
| वास्तुको अन्तर्गत यज्ञमण्डप                            | and the second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                             | 4             |      |
| बुद्धिसागर पराजुली                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             | २१            | 21   |
| सिद्धिनरसिंह मल्लका ताडपत्र तमसुकहरू                   | 7 (4.3)<br>3 (4.3)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                             |               |      |
| शंकरमान राजवंशी                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 21.75                       | २३            | 23   |
| वराहक्षेत्र र केही अन्य स्थल                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |               |      |
| जनकलाल शर्मो                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             | २७            | 27   |
| Three early sculptures in sto                          | one from the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                             |               |      |
| National Museum, Kathn<br>N. R. Banerjee & B. K. Rijan |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             | . ३७          | 37   |
| A Eulogy on the Great Kin                              | g Prithvinarayan Shah.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                             |               |      |
| C. R. Swaminathan                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             | **            | 44   |
| Hinduism and Buddhism in                               | Nepal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <i>3</i>                    | - 1           | ÷    |
| G. C. Shastri                                          | and the profit of the control of the |                             | 8=            | 48   |

## टिप्पणी र समाचार

श्री ५ को सरकार पुरातत्त्व विभागका तर्फबाट यस बीचमा प्रकाशन, अनुसन्धान, प्रदर्शन, जीर्णोद्धार तथा संग्रहालय सुधार आदिका संग्रहाम विभिन्नकार्यक्रम—हरूको आयोजना गरियो । श्री ५ को सरकार पुरातत्व विभाग, जापानको युमुरी सिम्बुन पित्रका तथा रीशो विश्वविद्यालयको संयुक्त आयोजनामा टोकियोको प्रसिद्ध "ओड्याक्यू डिमार्टमेन्टल स्टोर" को भवनमा नेपाली कला प्रदर्शनीको आयोजना गरियो ।

यस प्रदर्शनीमा नेपालको गौरवमय प्राचीन कलाकृतिको प्रभावशाली व्यक्तित्व प्रस्तुत गर्नका निम्ति धातु,
प्रस्तर, काष्ठकला, चित्रकला आदिका प्रतिनिधि वस्तुहरूको
छनौट गरियो। यस अवसरमा तिलौराकोटको पुरातात्विक
उत्खननमा प्राप्त अवशेष पिन प्रदिशत गरिएका थिए।
प्रदर्शनीलाई प्रतिदिन करीब तीन हजार मानिसले हेरे।
यो प्रदर्शनी जापानको अन्य शहरहरूमा पिन आयोजित
गरिनेछ। यस अवसरमा युमुरी सिम्बुनको निमंत्रणामा
नेपालको प्रतिनिधित्व पुरातत्त्व निर्देशकद्वारा गरियो।

उपत्यकाको प्राचीन मूर्तिहरूको योजनाबद्ध तरीकाले अध्ययन तथा सर्वेक्षण गर्ने कामको शुभारंभ गरिएको छ। एउटा निर्धारित विवरण तालिकामा क्रमबर तरीकाले अप्राप्य तथा प्राचीन मूर्तिहरूको सूची तैयार गर्ने काम विभागीय विशेषज्ञद्वारा भइरहेको छ। मूर्तिकलाको क्षेत्रभा नयां नयां खोज गर्न र नेपाली कलाको मौलिकता पत्ता लगाउन यो अभियान उपयोगी सिद्ध हुनेछ।

पुरातत्व निर्देशकको अध्यक्षतामा गठित गुठी जीणोंद्धार तथा निर्माण समितिबाट विभिन्न स्मारकहरूको जीणोंद्धार तथा पुनरुद्धारको काम योजनाबद्ध तरीकाले भइरहेको छ । तिलौराकोटमा भइरहेको पुरातात्विक उत्खननलाई जेष्ठ महीनाको पहिलो सातादेखि केही महीनाका निम्ति स्थगित राखिएको छ । अब आउने महीनाहरूमा यस पटक अपेक्षाकृत लामो अवधिसम्म भएको उत्खननकार्य-मा प्राप्त अवशेषहरूको तुलनात्मक अध्ययन तथा अनुसन्धान, इदंग, फोटोग्राफी तथा अन्य वैज्ञानिक विवरण तैयार गर्ने काम गरिनेछ ।

रमे**शज**ङ्ग थापा

# काठम।गडू— उपत्यकाको एक राजवंशावली को सम्पादकीय टिप्पगी

काठमाण्डू उपत्यकाको राजवंशावली अंग्रेजीमा अनु-वाद गराई प्रचारित गर्नेहरूमा डाक्टर राइटको नाम सर्वाधिक प्रसिद्ध छ । यिनीद्वारा सम्पादित वंशावली १८७७ ई. मा कैम्त्रिजबाट प्रकाशित भएको थियो । यसभन्दा अघि कर्नल कर्कपेट्रिकले लण्डनबाट १८११ ई. मा प्रकाशित गराएको वंशावली नेपालविषयक अंग्रेजीको सबभन्दा पहिलो ग्रन्थ होला । अनि काटमाण्डू उपत्य-काको वंशावलीको अंग्रेजी अनुवाद बम्बईबाट प्रकाशित हुने "इन्डियन एन्टिक्वेरी" नामक पुराअनुसन्धान पत्रि-कामा प्रकाशित भयो । नेपालको प्राचीन इतिहास र संस्कृतिका अध्येताहरूले वंशावलीका यी अनुवादहरूबाट पर्याप्त लाभ पाएका हुन् । आज पनि यी वंशावलीहरूको सम्बन्धमा जसले जेसुकै भने तापनि तिनमा भएका कुराको खण्डन वा समर्थन गर्दै नेपालका इतिहास लेखिएका छन् । किन्तु, वंशावलीका यी अंग्रेजी अनुवाद ज्यादै अघि प्रकाशित भएकोले तिनको उपयोग गर्न पाउनु सर्वसाधा-रणको निमित्त उति सजिलो छैन । फेरि आफ्नू वंशावली अर्को कुनै भाषामा अनुवादद्वारा पढेर त्यसको उपयोग गर्दा हाम्रा स्वदेशी अध्येताहरूलाई अलि कस्तो कस्तो लाग्नु पनि स्वाभाविक भएकोले आफ्नै भाषामा प्राप्त आफ्नू वंशावलीको कुनै संस्करण वाञ्छनीय भएकोले यो वंशावली यहां प्रकाशित गर्नु उचित लाग्यो ।

वंशावलीको यो संस्कारण सुब्बा भूपालमानसिंह प्रधान-बाट प्राप्त भएकोले उहांप्रति कृतज्ञता ज्ञापन गर्दछु ।

यसको प्राप्त प्रतिमा लेखाइको पुरानूपन हुनु स्वाभा-विक छ । वर्णनको ग्रैली र त्यसको विषयको अनुरूपनै त्यसको भाषा पनि भएकोले सम्पादन गर्दा त्यसलाई यथा-ग्रक्य मूलकै नजीक राख्ने प्रयत्न गरिएको छ । शब्दका हिज्जेमा परिवर्तन गर्दा मूलग्रैलीको विकृति नहुने भएकोले यथावश्यक स्थानमा यस्तौ संशोधन गरिएको छ । मूल प्रतिमा जुन शब्द सन्दिग्ध लागे त्यस्ता शब्दका पछाडि कोष्ठभित्र प्रश्न चिह्न दिइएका छन्।

वंशावलीलाई आधुनिक ''इतिहास'' नभन्ठानु भूल होला । किन्तु, विशेष गरी पूर्वी देशहरूको इतिहासको चर्चा गर्दा त्यसलाई कुनै महत्व नदिनु पनि त्यत्तिक भूल होला । स्मरणीय छ, कुनै विषयको प्रतिपादनमा स्थानीय समाजको अवस्थाको मौलिकताको सबभन्दा ठूलो प्रभाव पर्नु स्वाभाविक छ । दृष्टान्तस्वरूप प्राचीन यूनानी-हरूको जीवनमा भौतिकताको सर्वोपरि स्थान थियो । सानसाना नागरिक राज्यमा विभाजित त्यसको जन-जीवनको सर्वोच्च आकांक्षा त्यसँले भौतिक शक्तिक प्रद-क्षिणा गर्दथ्यो । प्रभावशाली वक्ता, शक्तिशाली योद्धा, व्यवस्थापटु अधिकारीहरू यूनानी जीवनका सबभन्दा आदरप्राप्त व्यक्ति हुन्थे । उनको यो भूताश्रयी दुष्टि उनको कलाकौशल र लेखनशैलीमा पनि अभिव्यक्त छ। अतएव उनका इतिहासकारहरूले घटनाकाल, घटनास्थल, तिनका नायक, घटनाको प्रभाव आदिका सम्बन्धमा पनि मुख्य ध्यान राख्नु कुनै अनौठो कुरो होइन । किन्तु पूर्वी संसारको जनजीवन यसभन्दा भिन्ननै छ । यहां भौतिक जीवन गौण र आध्यात्मिक जीवन प्रमुख मानिदैं आएको छ । कहांसम्म भने राजनैतिक जीवनमा पनि यसको यथार्थता कायम नै देखिन्छ । झन् नेपाल त दुर्गम पहाडका पर्खालभित्र अवस्थित देश हो, यहांसम्म अन्यत्रका प्रभाव परिश्रमसाथ र ढीलै आइपुग्न सक्तछन् । यहांको जीवन र त्यसका मान्यतालाई अरू कुनै देशका जीवन र त्यसका मान्यतासित यति सजिलैसित दांज्नु युक्तिसंगत नहोला । यसै कारण जहां हेरेडोटसका लेखा-इमा यूनानीहरूको प्राचीन पदार्थवादी जीवनको फोटो छ, त्यहां नेपालका वंशावली, राजस्थानका ख्यातिहरू र हाम्रा पुराणहरूमा समाजका धार्मिक जीवन एवं त्यसप्रतिको मोहको मनोभावको चित्रण छ । हामीले आफ्ना वंशावली-

हरूको अध्ययन गर्दा त्यसका प्रणेताको यो मौलिक दृष्टिको विचार अवश्य राख्नुपर्देछ ।

विशेष गरी काठमाण्डू उपत्यकाको वंशावलीमा यहांका देवीदेवताको यात्रा, यहांका शासक र सर्वसाधारणको धार्मिक कृत्यको बडो उत्साहसाथ वर्णन गरिएको पाइन्छ। वस्तुतः यहांको राजनीति र समाजनीतिको यही मुख्य पांग्रा थियो। वर्तमान काठमाण्डूलाई हेर्दा पनि यो कुरा राम्ररी बुझ्न सिकन्छ। आज पनि यस मौलिक दृष्टि-कोणमा ठूलो अन्तर परेको देखिन्न।

भनाइको तात्पर्य यो हो आधुनिक विचारले नेपालको इतिहास लेख्न बस्ता प्राप्तवंशावलीहरूलाई "इतिहास" ने नभन्ठानी त्यसलाई इतिहासको एक "सामग्री" को रूपमा अंगीकार गर्नु श्रेयस्कर छ । यसबाट राज-मालाको धेरैजसो कमबद्ध श्रृ खला पाइन्छ जो इतिहासका अरू सामग्रीद्वारा जांच्ता पनि धेरै अंशमा उपयोगी नै ठहुर्दछ ।

वंशावलीको वर्णनले कमसे कम समाजको दृष्टिकोणको तस्वीर त अवश्य पेश गर्दछ, र यो देशको सांस्कृतिक जीवनको अध्ययनमा अवश्य नै काम लाग्ने विषय छ ।

नेपालम । आजसम्म पाइएका वंशावलीहरूका मुख्य विषयहरूमा पारस्परिक विरोध छैन । निश्चय नै कुनै वंशावलीमा बौद्धधर्मको केही बढ्ता रंग मेटिन्छ र कुनैमा हिन्दूधर्मको । यो वंशावलीका प्रतिहरू तयार पार्नेहरूको मौलिकतामा निर्भर भएको स्पष्ट छ । तर, जे भए पिन तिनमा कुनै धार्मिक पक्षपात अथवा कलह मेटिन्न । यी वंशावलीहरू पिन यसरी नेपाली जीवनको सबभन्दा ठूलो मौलिकताका समर्थक नै छन् जो धार्मिक सहिष्णुता हो ।

वंशावलीहरूको मौलिक एकरूपताको आधारमा तिनको मूल लेखक एउटै व्यक्ति हो कि भन्ने जस्तो पनि लाग्दछ । सम्भव छ कुनै समयमा एउटा व्यक्तिले "गोपाल वंशावली" जस्तो कुनै वंशावलीको एक प्रति तयार पाऱ्योहोला जसबाट परम्परागत रूपले पिछपछि विभिन्न थपघटसम्म भएका अनेक अनेक प्रति तयार भए । विचारणीय छ वंशावलीका प्रारम्भिक अंशमा देखिएको एकनासेपनाको निर्वाह पिछल्ला अंशमा भएको छैन । यो कुरा मल्लवंशको अघि र पछिका अंशहरूको विचार गर्दा अझै स्पष्ट

हुन आउंछ । सम्भव छ जयस्थिति मल्लले लामू संक्रमण-कालपछि आपन् बलियो हातमा सत्ता धारण गरेर नयां स्थिति बसाल्दा उनैले कुनै वंशावली तैयार पार्न लगाए अथवा त्यसेका परोक्ष प्रभावले नेपालको पुरानो व्यवस्थाको कुनै जिज्ञासुले कुनै वंशावली आपनै प्रेरणाले लेख्न थाल्यो-होला । स्मरणीय छ लगभग यसै समय भारतमा पनि समाजको इतिवृत्तात्मक लेखप्रति आकर्षण उत्पन्न हुन लागेको थियो ।

तर, आश्चर्यको कुरो यो हो आजसम्म प्राप्त यस विशेष क्रमका धेरैजसो वंशावली नेपाली भाषामा लेखिएका भेटिन्छन् । निश्चय नै यसको प्रणेता काठमाण्डू उपत्यकाकै निवासी हो । कारण, गोरखा र बाईसे शौबीसे राज्यका महत्वपूर्ण घटनाहरूप्रति पनि यो वंशावली मौन नै छ ।

यसमा एक अर्को करा पनि विचारणीय छ, त्यो यो हो यसमा राणाशासनका अलिकति पनि विरुद्ध हुन सक्ने क्रूरालाई ज्यादै चतुरताका साथ पन्छाइएको छ । उदाहरणस्वरूप चीन नेपाल युद्ध ज्यादै जोगाएर वर्णन गरिएको छ, अंग्रेजसितको युद्धको अति साधारण उल्लेख छ, गगनसिंह र माथवरसिंहको हत्याराको उल्लेख ज्यादे सावधानीसाथ पंछाइएको छ । यिन आधारमा अनु-मान हुन्छ चाहे वीरपुस्तकालयमा भएको ''गोपालवंशावली'' जस्तो कृनै मूल रचनाको विस्तारमा प्रस्तुत वंशावली-हरूका विभिन्न प्रतिहरू तैयार हुन सके तापनि राणा-कालको कुनै समयमा कारणवश तिनमा कुनै किसिमले एकरूपता आउनगयो । यी प्राप्त वंशावलीहरूको भाषा र यिनका प्रतिहरूको प्राचीनताले पनि तिनलाई वंशावली-लेखिने वा सारिने कमले राणा शासनको कठोर नियन्त्रणबाट त्यसको प्रभावसहित छिर्नु परेको स्पष्ट गर्दछ ।

"गोपालवंशावली" हाम्रो देशबाट प्रकाशित हुने एक महत्वपूर्ण पत्रिकामा प्रकाशित भइसकेको छ । प्रस्तुत वंशावली त्यससित र अरू पनि प्राप्त ऐतिहासिक साधन-सित दांज्दै उपयोगमा त्याइएमा नेपालको इतिहासमा जिज्ञासा राख्ने व्यक्तिलाई अनुसन्धानको नयां विषय र साधन उपलब्ध होला भन्ने आशा गर्दछु ।

# काठमाण्डू – उपत्यकाको एक राजवंशावली

## -सम्पादक बालचन्द्र शर्मा

श्री गणेशाय नमः ।। आदौ नेपालले सकल शास्त्र प्रसिद्ध आदि जुगान श्री श्री पशुपतिनाथ विराजमान भयाका छन् ।। यी नाथका आदि अन्तकन ब्रह्मा, विष्णु, शिवले पनि जान्न सक्तैनन् ।

यहांदेखि उपान्त केही समयमा श्री महादेवकन दक्ष प्रजापतिले अपमान गऱ्याका सुन्न नसकी सतीदेवीले प्राण त्याग गरिन् र श्री महादेवले सतीदेवीकन बोकी फिर्दा समयमा यो पृथ्वीतलविषे देवीका शरीर जहांजहां खस्या तहांतह। पीठ रूपी शिवशक्ति भया र कामरूपी पीठमा वक्षस्थल घस्या र वछलादेवी भयिन् । त्यही क्रमले नेपालमध्ये गुह्यस्थान पतन हुंदा श्री गुह्यकाली भनी महापीठ भया । यिन गुह्यकाली देवीले महादेव-सित आदि शक्ति म हुं भनी विवाह गर्ना इच्छाले हिमालय पर्वतबाट मैनाका गर्भदेखिन् जन्म लिन गयिन् र पर्वत-राजले श्री पशुपतिनाथकन पुत्री कन्यादान दी पशुपति-पुरमा पठाउँदा अनेक सुवर्णादि दाइजो दिई पठायाको यो नेपाल पुरी हो । यस पुरीमा शिवशक्ति भई मृगस्थली-मा आनन्दसित विराजमान भैरह्याका ब्रह्मादि देवताले सुनेर यस पृथ्वीमण्डलविषे आनन्दपुरी भनेको यही नेपाल पुरी हो भनी शास्त्रप्रसिद्ध ठहरायीकन बृह्याका आज्ञाले सबै देवता आयी तपस्या गरी यो पुरी गुप्त पुरी हो भनी आपना आपना सुगम हेरी सर्वे ब्रह्माद्धि देवता विराज-मान हुंदा भया । तसर्थ यही नेपाल पुरी गुप्त पुरी हो भनी लेखियाको छ । वडावडा दिन तिथि भयामा अनेक मुनि आदि सबै देवतासहित गै वारवार अनेक तीर्थजात्रा सदाकाल गर्दछन् ।

फेरि द्वापर युगका अन्तमा आर्यतीर्थमा मरण हुनाले नेपालविषय पश्चिम भागमा चन्दागिरि पर्वत भनी देवता- हरूले वनाई राख्याका, सुप्रभा नाउं देशविषय घर्मद राजा भनी कहलायी जन्म हुनआयो । तिनले यस शहरमा राजा भे नेपाल पुरीका महिमा वताया । हेःमहाराज धर्म-दत्त, यो नेपाल वडो प्रत्यक्ष पुरी हो । ब्रह्मादि देवता सव विराजमान भे रह्याका छन्। मनुष्यको गम कहिले पनि छैन । देव .... मूर्ति चतुर्थ भैरह्याका छन् । आदि श्री गणेश मूर्ति ४, त्यसमध्ये चावहेलका स्वेतविनाक १, चोभारका चन्द्र विनायक २, दक्षिणकाली २, दोल्खाको मोगकाली ३, गुह्यकाली ४। यही ऋमले कुमारी ४ क्वाछे कुमारी १, ठिमी वालकुमारी २, मयमती वालकुमारी ३ कुमारी डोल वालकुमारी ४। गंगा ४,वागमती १,मणिमती २, रुद्रमती ३, विष्णुमती ४ खोलो ४, प्रभावती १, हनुमती २, सकुमती ३, भानुमती ४। वाराहीं ४, श्वेतवाराही भन्याका उत्तर १, नीलवाराही पूर्व २, वज्ज्ञ्वाराही दक्षिण ३, 🦼 धनिल (घूमिक धूम्र वाराही) पश्चिम ४। योगिनी ४, बह्म कुमारी सिद्ध भे मिलन आयाकी हुन् १, वज्रयोगिनी २, नीलतारा गोगिनी ३, गुरु योगिनी ४। नारायण ४, चांगु नारायण छिन्नमस्ता समेत १, शेषनारायण सेखुलिगणेश समेत २, इचगु नारायण माहेश्वरी समेत ३, चयेलु नारायण चण्डेण्वरी समेत ४, महालक्ष्मी ४, वोडे महालक्ष्मी १, लुँभु महालक्ष्मी २, खोकना महालक्ष्मी ३, थछे पूर्वपट्टि लगनखेलका दिव्य पीठमहालक्ष्मी४। वैष्णवी ४,पंपा वेष्णवी १,त्वडल (?) वैष्णवी २ इचंगु वैष्णवी ३, भाजंगु वैष्णवी ४, यति देवताहरू आदि युगदेखिका हुन् । फेरि यिनै युगमा मानसरोवर-देखि शिला नदी तरी कन आयी जयवागेश्वरी कहलायिन् । यी देवी श्री पशुपतिको पश्चिम भागमा विराजम।न भयाकी छन् । यी देवीकन प्रमथगण आई वडा नियम गरी तीर्थका जलले आवाहन गरी शुद्ध तीर्थ साधन गरी वनायी दिया । यसै दिनदेखि यी यस पुरीको ग्रामदेवी अधिकारी भयाकी हुन् । पशुपतिका पश्चिमपट्टि ग्राम-

महामिहम श्री बालचन्द्र शर्माले सम्पादन गर्नुभएको यो वंशावली प्राचीन नेपालका आगामी अंकहरूमा ऋमशः
 पाठकका समक्ष प्रस्तुत गर्नेखौं । संः

रक्षक काली तिनै हुन्।

फेरि कामरूप देशदेखि कामाक्षा आई राजराजेश्वरी भनी कहलायी पशुपतिका दक्षिणतर्फ विराजमान भयाकी छन्। यिनी पछि नवदुर्गा भनी प्रकाश भयीन्। ब्रजेश्वरी १, कोटेश्वरी २, श्रृंगेश्वरी ३, भुवनेश्वरी ४,। मंगलेश्वरी ५, गुह्येश्वरी ६, वछलेश्वरी ७, राजेश्वरी ६, जयनागेश्वरी ९, यी देवी मूलमती भें रक्षा गरी विराजमान हुंदी भयिन्।

तहांदेंखि केही कालपछि प्रदक्षिणा कर्म गरी देवता-हरू आई आपनाआपना नाम गरी लिंग थापना गरी रहेदा भया ।

फेरि हिमाल पर्वतखंडयुक्त निर्मित चैत्यरूप भगवान् पद्मगिरि पर्वतमा आफै आयी स्वयंभू भगवान् कहलायी प्रकाश भया । त्यस दिनदेखि महापीठ वन्यो । शिवलिंग-पशुपति,पीठ--वत्सला, चैत्य-स्वयंभू, मसान-करवीर यति ४-ले संयुक्त हुनाले शुद्ध महापीठ वन्याको हो ।

> ज्योतिरूपसमं लिङगं वाग्मती च समा नदी । गुह्येश्वरीसमं पीठं नास्ति ब्रह्माण्डगोलके ।।

यस वचनले ऋषिमुनि देवताहरू आदि आयी यथा-कमले तीर्थयात्रा, लिङगयात्रा, कुडयात्रा, सबै याही तीर्थ मैला गरी धेरै देवताहरू उद्धार भै गया ।

फेरि धेरै दिनपछि विरूपाक्ष नाम गरेका पापातमा वृह्मण यतिले गुरु नेमुनि पायी नियम गरी सबै तीर्थयात्रा लिङ गयात्रा गरी श्री मृगरूप पशुपति पुग्दा सिद्ध भै उद्धार भैगया । यिनको सिद्ध भयाको मूर्ति मृगेश्वरका वायांतिर दक्षिण मोहोडा गरियाको अद्यापि छदैछ भनी यति कुरा घर्मदत्त राजाले सुनी घन्य पशुपति भनी केही दिन गयापछि उनका पुत्रपरिवार धेरै भैगया ।

घर्मदत्तका पुत्रहरूको नाउं हो वीरकेतु १, अश्वकेतु २, मानकेतु ३, रक्तकेतु ४, यती पुत्रकन राज्य गरायी आफुले यी नेपालपुरीका दर्शन गरू भनी आउंदा अकस्मात शिवरात्रिका दिनमा रात्रिविषे धेरै तमाश देखियो र पशुपितका समीपमा जांदा बाटो नपाई जान सकेन र तपस्याविना जान सक्ने छैन, तपस्या गरी जाउंना भनी / धर्मेश्वर महादेवका स्थानमा जाई तपस्या गरी रहंदा

महादेव प्रसन्न भे भेद वताया र धर्मदत्तले महादेवको आज्ञामा श्री गृह्येश्वरीमा गई फेरि तपस्या गरी तपस्या गरेका वेलामा महाष्टमीका दिन देवी प्रलन्न भे वरदान पाई देवीका आज्ञाले खड्ग वरदान पाई पशुपितमा आई देवताहरूसित युद्ध गरी सबै देवताहरूकन जिती आफुले पुत्रपरिवारसिहत गरी यो नेपालपुरीमा १०,००० दश हजार वर्ष राज्य गरी पशुपितको वडो उंचो गरी लिगाकार देवालय वनाया । वासुकीका पिन माफिक देवालय वनाई अनेक इंट्य चढाई खुशी गराया ।

फेरि पशुपतिका वायव्यपट्टि चैत्य नारायण वनाया । गण आवर्णसहित वनाया । कोही प्रजाहरूकन वौद्धचार चलाया ।

फेरि जयवागेश्वरी कन तीर्थ सुवर्णधारा वनाई सुवर्ण मिश्रित शिलाका आसन वनाई देवीकन खुशी गराई अनेक धर्म गरी प्रजापुत्रसहित उद्घार भैगया ।

फेरि १००० हजार वर्ष वितिगयापिछ दानासुर नाउं गन्यां नो कोही दैत्य मघेसतर्फबाट आई यिन सुप्रभा नाउं गरेको नगरको राजा भे १००० वर्ष राज्य गन्यो । यही दैत्यले आफ्नी पुत्री प्रभावतीकन, जलविहार निमित्त नेपाल खाल्डाभित्र चोभारमा वागमती थुनी पुत्री प्रभावतीकन खेलाई राख्यो । १६ वर्षमम्म पानी थुनी राख्दा समयमा यस पोखरीका मध्यदेखि १ कमलका फुल उत्पन्न भे सिभूका मूर्तिमा सोझिन गयो र त्यो आदि पद्म कुसुम हो भनी सबै देवता ज्योतिशीहरूले भूप्रकाश गराया । यसै वेलामा मंजेश्वरी आई सिमू प्रकाश भयो भनी अगले पारी जंगल गराई वस्ती भइन् । पद्मले छोयो भनी पद्मगिरि नाम भैगयो । यो पोखरी भयाको वेलामा वज्जयोगिनी, चांगुनारायण, फूलचोकी देवी, रक्षिणकाली, चोभार, सिभू (स्वयंभूनाथ) पशुपितका ज्योत्ति कित्त वलेन ।

केही कालान्तरमा दोलखादेखि भीमसेन आई पोखरीमा डुंङ्गामा बसी भीमढुंगासम्म पुगी यसे खेल्दा डुंगाले मिची दैत्य पुत्री भगाया भन्या कुरा छ । डुंगा अद्यापि छंदै छ ।

यस्तो वागमती थुनी राख्दा श्री भगवान् नारायण श्री कृष्ण अवतार लियेपछि नेपालआई दहवोकमा वसी छोरा प्रद्युम्नलाई सुदर्शन चक्र दिई प्रद्युम्नले पानी थुनी वस्ने कच्छपासुरकन छेदन गरेर चोभार फोरी पानी खोली वागमती मधेस पठाई वागमतीको वरदान पाई असुरपुत्री प्रभावतीकन हरण गरी पिता श्री कृष्णसहित द्वारका जांदा भया ।

तहांदेखि नेपालपुरी अगम भैगयो । सुप्रभा नगर पिन उजाड भैगयो र १००० वर्षपछि भाटभटेनी भन्याको माता, पिता, पुत्र, देवता आकाश रूप भै आई विशालनगर नाम गरी शंखमूल आदि जलशयी नाराय-णसम्म गरी नगरमध्ये मार्गक्रम गरी वसाई ऋषिपुत्र क्षत्रियलाई स्वयंवृत नाम राखी राजा तुल्याई नगरको रक्षा गराया ।

यी स्वयंवृत राजाले नित्य वज्ययोगिनीमा गै नित्य कराहींमा तेल पकाई कराहीमा फालहाली डुवी पाक गरी आपना मासु योगिनीहरूकन ख्वाई योगिनी खुशी गराई नित्यप्रति धेरै द्रव्य मागी ल्याई बृाह्मणहरूकन नित्य दान गरी रहंदा भया।

कोही दिनपछि यी योगिनी पीठमा १ वीर पुरुष जन्म भयो र तिनलाई रात्रिविषे स्वप्न भयो र यी वीर पुरुष नेपालमा अ।ई स्वयंद्रत राजासित चाकरी गरी वस्ता भया । स्वयंद्रत राजाले आपना नजीकमा राखी सोध्न लाग्या—"हे वीर पुरुष, तिस्रो नाम के हो ? पुरुषार्थं के छ ?" भनी सोद्धा, "हे महाराज ! मेरो नाउँ विक्रमादित्य हो, जो हुकुम होला म गरुंला" भन्दा राजाले ठहराई आफुसंग राखी फिर्दा भया ।

कोही एक दिनमा यी राजा (स्वयंवृत)ले नित्य द्रव्य त्यायाको विक्रमादित्यले देखी एक दिन स्वयंवृत राजा नजादै आफु गै आफ्ना अंग सर्व चिरी मसला हाली तेलपाक कराहीमा फाल हाली मासु पाक गरी देवीकन खुवाये । योगिनी खुणी भै विक्रमादित्यकन द्रव्यवृक्ष दियिन् । त्यसपछि कराही उल्टाई देवीहरू संतोष भै रहंदा भया । कराही उल्टायाको अद्याप छंदै छ ।

फेरि पछि स्वयंत्रत राजा आउने दोस्रो प्रहरमा गै हेर्दा कराई उल्टाई राखेको देखेर अंदेशा गरी देवी छेउ प्रार्थना गर्दा देवीले आज्ञा गरिन्—"हेराजन्, अव तिमी आउनु पर्देन । तिम्रा सिपाही विक्रमादित्यकन द्रव्यवृक्ष दिपठायाको छ । त्यही धन लि नित्य दानधर्म गरी अत्यकालमा तिमीलाई हामीले उद्घार गरेला।"
भनी देवीले आज्ञा गरिन् र स्वयंवृत राजालाई फिराइन्।
यी राजा अति खुशी भे "मेरो पुरुषार्थ धन्य हो"-भनी
विक्रमादित्यकन गादी दिई आफु तपस्या गर्न गया। भगवतीका कृपाले उद्धार भे गया।

यी विक्रमादित्यले विशालनगरका राजा भे धेरै दत्तकीर्ति ? ठूला ठूला गरी वडा पुरुषार्थी भे देवताहरूको वृत सम्मान गरी रहंदा भया । यिनैका समयमा भूतल मार्ग गरी दक्षिण दिशादेखि श्री गोदावरी तीर्थ आई नीलवुद्ध पर्वतमिन प्रादुर्भाव भया । फेरि त्यही ऋमले त्रिणूल गंगाजी पनि नेपाल देवपुरी हो भनी जमा पर्वतमिन लुखुठी तीर्थ (वालाज्यू) कहलाई प्रादुर्भाव भयिन् । यिनै तीर्थंका वायव्यआग्नेय कोणका सन्मुख यिनै राजाले नेपालका सबै देवतासित आज्ञा मागी गृह्यकालीको खड्ग हातमा राखी आफ्ना देशमा गै आफ्ना कुलदेवता हरिसिद्धि त्रिशक्ति रवि गण चरणसहित गरी कलशमा राखी नेपालमा ल्याई नीलताराका सन्निधानमा राखी जेष्ठपुरी नाम देश वनाई यी देवीका आज्ञावमोजिम गरी नेपालको सव देवता ल्याई विधान, सूत्र प्रवेश, नृत्यनाटक, जय शब्दले गीत बाजा वाद्य-सहित गरी प्रमाणले मूर्ति प्रकाश गरी वसाया ।

वाणस्वर रसवाहु ( २६७४ ) शेषे द्वापरकस्य च ।

मार्ग या सेतु नेपाल हरिसिद्धिः प्रवेषिता ।।

अर्थात द्वापर युगको वर्ष २६७५ वाँकी छुंदा हरिसिद्धि नेपालमा श्रवेश गरायाको हो ।

हरिसिद्धि समो न भनी कहलाया । यसकारणबाट नेपालमा अनेक नट नाट्यादि प्रारम्भ भयो ।

फेरि यी राजाले आफ्ना दरवारिनकट पश्चिम स्थान गरी विधिपूर्वकले चार जलशयी नारायण एक शिलामा चार वाहु चतुर्मूित भगवान्कन भगवान्का आज्ञामुताविक स्थापना गरी तीर्थसहित युग्म धारा वसाया । यस दिनदेखि यी नारायणका धारामा दूर्वासंयुक्त कुंद पुष्प वर्षप्रति वगी आउंछ । सो फूल पाउने मानिस निहाल हन्छ । फेरि यी राजाले चतुर्थ स्थान आवर्ण संयुक्त गरी ठूलो देवालय वनाई भवानी स्थापना गरी वडो लिगा-कारका देवालय वनाई प्रतिष्ठा गराया,। यी स्थानका दक्षिण स्थानमा वतीस लक्षणसंयुक्त देवीबाट पायाको सिहासन राखी वैठक वनाई प्रजा पालन, देश नेपालको सेवा गरी १००० वर्षसम्म भोग गर्दाभया । यी राजाको महिमा अपार छ भनी भन्छन् । यी राजा विक्रमादित्यले अन्तकालमा आपना पुत्र विक्रमकेशरीकन राज्य दिई आफू श्री वज्रयोगिनीमा गै उद्धार भया ।

यिनका शेषपछि विक्रमकेशरीले पनि वहुत नेमन्याय गरी प्रजा पालना गरी सुखसित भोग गर्दा भया । यी राजाले नौ तला गरी दरवार बनाया । ठूलो वगैंचा वनाई वागभित्र जलाशय पारी दरवार वनाया । तलाउ वनाई भंडारखाल वनाया । त्यही स्थानमा अगम निगम गरी स्वइष्ट देवतालाई श्रीमत् माहेश्वरी नाम गरी राजदेवी स्थापना गरी वर्षप्रति सबै प्रजाकन देवाली वनाई राख्या ।

केही दिनपछि आपना वावा विक्रमादित्यको कीर्ति नारायण धारा अकस्मात् वन्द भै गयो र राजाले मनमा वडी फिक्री गरी मेरा वावाले चार जलशयीका आज्ञा पाई वसायाका हुन्, म पनि जलशयी नारायणछेउ जान्छु भनी गये । प्रथमतः रूद्रमतीका आदि जुल्शयी १, वागेश्वरका जलशयी २, ज्ञानेश्वरका जलशयी ३, स्वस्थानका जलशयी ४, यी चार नेपालका जलशयी हुन् भनी जाई विनति गर्दा भया। श्रीभगवान्बाट ज्योतिषीहरूसित सोधी काम गर भनी आज्ञा भयो र राजाले ज्योतिषी बृाह्मणहरू डाकी सोद्धा प्रश्न विचारी ज्योतिषीहरू नवोली रहे। राजाले फिक्री नमानी यथार्थ वनाउनुहवस् भन्दा ज्योतिषोहरूले भने हे राजन ! ३२ लक्षणयुक्त भयाका नरवली दिया धारा उपरी हुन्छ । धारा वद्धा प्रकाशीयते राजन् इति वाक्यं श्रुत्वा तत् कार्य मया अवश्यं ऋीयते इत्यर्थं स्थापितम् मानसे ।। केही दिन वितिगयापछि राजाले प्रजाहरू कोही संयुक्त भया पनि अपराधविना प्रजाहरूको हृदय विदीर्ण गर्नु छैन, मछेउ पनि केही लक्षण ता छन् भनी आफू नराधिपत्य अवस्था र रानी सुष्ठुशीला, सुशीलाहरू त्यागी, पुत्र भूपकेशरी डाकी गुप्त अर्थ वताये हे पुत्र ! आजदेखि चौथा दिनमा हाम्रा धारामाथि संपूर्ण शरीर छोपी सुतिरहन्या पुरुषलाई तिर्माले गै मुख नहेरी चांडो काटी

आउनु र ताहांउप्रान्त धारा वहनेछ भनी अऱ्हाया र सो रात धर्मका निमित्त आफै धारामाथि चढी मुखदेखि खुट्टासम्म सेतो कपडाले छोपी सुतिरह्या । छोरा भूपकेशरीले पिताको हुकुममा जाउं भनी, जांदा धारामा सोही वमोजिम सुतेको देखी झट्ट गै शस्त्र प्रहार गर्दा सुतेको जीव छिन्न भिन्न भै ठूलो शब्द गरी घारा चल्यो र भूपकेशरी खुशी भै हेर्न जादा दुत्रै धारादेखि रक्त वगेको देखे । हीटी मंगल पनि पितृहत्या गर्न्याको मुख हेर्नु छैन भनी फर्की गयाको अझतक छंदैछ । ताहांपछि पानी वह्यो । राजपृत्र भानुमती पुग्दा सबै किरा मात्र जलमा वर्गी आयाको आश्चर्य मानी दर्वारमा पुगे । भोलिपल्ट राजा पनि काटी राखेको, धारा पनि विग-रहेको भन्ने हल्ला उठ्यो । राजा भूपकेशरीले पनि सुनी वावाले छलकार गरी पाप वोकाये भनी अफसोस-साथ पिताको पितृकार्य गरी, मुमाकन राज्यभार दिई पितृहत्या भोचन गर्न वाजे विक्रमादित्य उद्धार भएका स्थान वज्रयोगिनीका शरणमा पुगे । प्रभु तारिणीका शरणमा गै प्रार्थना कल्पना गर्दा श्रो देवीले करुणा गरी योगिनीहरू पठाई शिक्षा गरिन् "हे वालक । केही कीर्ति वनायस् र पाप मोचन होला । याहादेखि पश्चिम कलिंग उडी गयाको हेरी सो ठाउँमा बौद्ध मंदिर वनाउ भनी श्री तारिणीका हुकुमले श्री योगिनीहरूले कलिंग पक्षी उडाइदियाको हेरी राजपुत्र पछि पछि आया। पछी एक स्थानमा आई वस्यो र सो ठाउं ठहराई तांही बौद्ध मन्दिर वनाउन आरम्भ गर्दा भया । ठूलो भक्त राजा विकमकेशरीको शिर मेरा स्थानमा ल्याई राखिदेउ भन्ने श्री तारिणीको हुकुम पाई सो शिर गणहरूले गै ल्याई तारिणीका मन्दिरमा राखिदियाको अद्यापि सांखुमा छंदैछ ।

वहांपछि भूपकेश्वरीले तारिणीका आज्ञावमोजिम मिन्दरको प्रारम्भ गर्दा पितृहत्याका पापले यी राजपुत्र वस्याका ठाउँमा मेघशून्य भे जल वृष्टि भएन र राजपुत्र अत्यन्त दुःखित भे धेरै कपडा मगाई रात्रीमा सर्वे कपडा फिजाई शीतले भिजाई नित्य सो शीत निचोरी त्यै पानीले माटो भिजाई त्यही पानीले इंट पारी ५२ वर्ष लगाई वौद्ध मिन्दर वनाई सिद्ध गराई प्रतिष्ठा गराई ती राजा भूपकेशरी श्री वज्रयोगिनीमा गै श्रीमाइको स्तुति गरी वस्ता भया । त्यस वेला श्रीदेवी खुशी भे आज्ञा गरिन् "हे राजपुत्र । तिमीदेखि म अत्यन्त खुशी भया । मैले भनेवमोजिम मत्राकार बौद्ध मन्दिर

सिद्ध गरी आयाकोल तिस्रो सबै पाप मोचन भयो । तिमी धन्य छौं । अव तिस्रो वाजे विकमादित्यलाई मैले दियाको द्रब्यवृक्षको धन ली तिस्रा भरमुलुकमा विकम सम्बत्सर नाउ गरी संवत्सर फिराउन । कलियुगका ३१४२ वर्ष जव होला तव तिस्रो संवत्सर प्रकाश होला" भनी हुकुम दिई देवी अंतर्ध्यान भयिन् ।

यी राजपुत्र भुपकेशरीले उद्धार भे रहेका वाजेको शिरकन प्रमाण गरी स्वस्थान प्राप्त हुंदा भया । आफ्नी महतारीकन प्रणाम गरी सबै वार्ता सुनाई देवीका आज्ञावमोजिम द्रव्यवृक्षको धन ली संवत्सर फिराउन भनी भूपकेशरी गया ।

तहांपछि रानीले पनि अति धर्मवती मै प्रजा पालन गरी लोकमा धन्य धन्य कहलाई कीर्तिहरू धेरै गरी अनेक देवता स्थापन र नवसागर भगवती स्थापित गरी आफ्नू नाउंबाट प्रकाश गर्दी भियन् । ती भगवती कस्ती भन्या पलांचोक भगवती १, नक्साल भगवती २, स्वभा भगवती ३, नवसागर भगवती ४, यी चारै भगवतीको मूर्ति एक कालीगडले वनायाको हो । पलांचोक भगवती वनाइसक्दा त्यस्तै भगवती अन्त वनाउला भनी (त्यसका) दुवै हातको दुवै अंगुल कलम गरिदिया । तै पनि नालाको भगवती वनाया र एक हानै काटियो । त्यसपछि स्वभा भगवती वनायो र दुवै हात कलम गरिदिया । दुवै हात कलम गर्दा पनि नवसागर भगवती वनायो र नवसागर रानी खुशी भै "धन्य कालीगड" भनी त्यसलाई धेरै धन दिई निहाल गरायिन् । यसपछि केही कालमा नवसागर रानी आदि सवै उद्धार भैगया ।

त्यसपछि विशालनगरको राजा भोजदेव नाउं गरेको एक पुरुष हुन आये । तिनले विक्रमादित्यका महिमा भुनी मैले पनि त्यस्तै पराक्रम गर्नु पऱ्यो भनी बहुत गुमान गरी देवीदत्त (देवीबाट पायेको) सिहासनमा वस्न तयार हुंदा त्यस वेला सिहासनका ३२ लक्षणहरू सबै पुतली भे विक्रमादित्यको अनेक ज्ञान, धर्म, पुरुषार्थ, विवेक धैर्यको वर्णन सुनाये । राजा सिहासनमा बस्न जांदा बस्न नदी सिहासनसमेत आकाश मार्गले उडी स्वस्थानमा प्राप्त भयो र भोजदेव चिकत भये । यी राजा अति अभिमानी हुनाले देवका योगले एक रात्रिका बीचमा नवसागर भगवती कोप भे अपना अगाडिका इनारदेखि आगो उटाई रातभरमा नर, जीवजन्तु धेरै भस्म गरायिन् र विशाल-

नगरका राजा, प्रजा नगर जली उजाड में गया । त्यसै कारणले यो नेपालमा साना साना गाउँमात्र भयाको अद्यापि छुँदैछ । ठूलो देश सोही वखत उजाड भयाको हो । यिनै वर्षमा रुद्रमती हट्खोल भै रहाका शून्य देशमा जान मन गरी बूढानीलकठसंघि वहन गया । अनेक तीर्थ ईशानेश्वर ज्ञानेश्वरका मध्य गरी वग्यो । सहर उजाड भयेपछि ज्ञानेश्वरमा पारसमणि छ भन्ने कुराले धातु लगी छुवाउँदा धातुमात्र सुवर्ण भयो, पारसमणिको पत्ता लागेन ।

त्यसका २००० वर्षपछि पश्चिम मारवाड देशकी पिज़ला नाम गरेकी १ रानीले आफ्ना पुरुषबाट धेरै अपमान गर्दा स्वप्नाका प्रभावले ती रानी श्री गृह्येश्वरीका शरणमा आई नेपाल पुरीमा प्राप्त भियन् । यी रानीले श्री गुह्येश्वरीमा गै निराहार गरी कठिन तपस्या गरी रहंदा देवी प्रसन्न भे वरदान दियिन् ''हेरानी ! तेरो मनोरथ पूर्ण हुन्छ । तैले चावहेल भन्याका ठाउंमा वडो नेम गरी वाहाल वनाई बसी नित्य यहां आई मेरो काजल लाइरहनु कोही कालमा तेरो पुरुष यहीं आई वश्य होला भनी ईश्वरी अन्तर्ध्यान भियन्। रानीले देवीका आज्ञावमोजिम देवीगणबाट काम गराई लक्षणक्रमः गरी मयेजु वाहाल कोट वनाई चारैपट्टि भिन्न गरी चार धारा जल शोधन गरी वनाइ बसी नित्य देवीका स्थानमा जाई-दर्शन गरी काजल लगाई आनन्द गरी वस्ती भयिन् । मैजु वाहाल चाभेल नाउं गरी देश वनाया । फेरि लौहका वाणहरू प्रहार गरी देवताहरू खेलेका वाण शिला भै गयाका लोहिशिला नाम कुमारी अति भयंकर भयिन् र देवीछेउ विनती गरी श्री श्वेत विनायक जमाया । यी गणेश वौद्धप्रिय हुन् ।

केही कालपछि रानीका धमंत्रतले मारवाडाधिपति सुदर्शनको चित्त चंचल हुनगयो र राजाले रानी खोजी आउंदा, देवताहरूले दिव्य परमसुंदरी भे रह्याकी पिगला रानी कन देखी भ्रांति भे रहेका वेलामा राजा पिन देवीका समीपमा आई पुग्या । त्यस वेला देवताहरूले रानीकन छेकी समात्न लाग्या र रानीले देवताहरूले रानीकन छेकी समात्न लाग्या र रानीले देवताहरूलेख मधुर वंचन गरी गुह्येश्वरी देवीकन पुकार्दी भयिन् । पिगला रानीका वंचन राजाले सुन्या र राजाको मनमा अधेर भे मेरी रानी ता अवि यस्ती सुन्दरी थिइनन्" भनी राजाका मनमा उठ्दा रानीले म पिगला रानी हुं भनी राजाका प्रनात हुं रानीले राजाकन प्रणाम गरी अधिको दुःख समझी

केही नवोली देंगीका समीपमा वस्न गयिन् । त्यस वेला सब देवताकन सुनाई ठूलो स्वर गरी वोल्न लागे ''अहो देवता हो ! यी मेरी रानी हुन् । तिमीहरूले कसरी लान्छी'' भन्दा सब देवताहरू मिली राजा सुदर्शनकन घरी ''मिथ्या हो । मिथ्या हो, यस्ती सुदरी स्त्रीकन मेरी हो भन्ने''—भनी मार्न तथार हुंदा ठूलो युद्ध भयो । राजाले पनि घर शस्त्र प्रहार गऱ्या । देवताहरूले पनि राजाकन घरी शस्त्र प्रहार गर्या । देवताहरूले पनि राजाकन घरी शस्त्र प्रहार गर्या । देवताहरूले पनि राजाकन घरी शस्त्र प्रहार गर्या राजान स्त्री हुन्''—भनी वुझाई रानीवाट पुरुषको सम्मान गराई स्त्रीपुरुष मिलाई पठायिन् । केही कालमा ती दुवे जना स्त्रीपुरुष में नित्य देवीको सेवा गरी धेरै वर्षसम्म मैजु वाहाल कोट नगरमा वसी ईश्वरीका आज्ञाले आफ्ना देश मारवाड ... ... उद्धार-भैगया ।

अघ देवताहरू गमन गऱ्याको संख्या । धर्मदत्त पछि 
पून्य वर्ष १०००। फेरि दानासुरको भोग वर्ष १०००।
फेरि पुण्य वर्ष १०००। विशालनगरका स्वयंत्रत राजाको
भोग वर्ष ३००। विक्रमादित्यको भोग वर्ष १००० ।
विक्रमकेशरीको भोग वर्ष ३५०। फेरि नवसागर रानीको
भोग वर्ष ५०। यति वर्ष गयापि द्वापर युगको शेष
९५० । अवउपान्त कलियुगका दृश्य भोग भनी राजाविना हुने छैन भनी सर्व देवता मिली मनुष्यकन राजा
गर्न इच्छा गर्दा भया ।

### ग्रथ नरमाला लिख्यते

नीलकंठ प्रकाशस्य क्रमेण प्रवर्तमान कलियुग भूपाल मालिका चरणात् वज्रस्य राज्ये श्री नित्यारामो हिमवत शैल पर्वत महारथी भूतमण्डले मृगस्य भंडारकात्प्रादुर्भूते तदनु नेमेत्यादिमिः ऋषिभिः प्रत्यक्षीकृता देवताः प्रति स्थापिताः पशुपनीभ्वर भट्टारकश्लेष्मांतककानने विराजमानः स्थितः गोपालो नाम भूपालस्य कपिला गौः कीर्तिपुरात् वाग्मती तीरे गत्वा तया क्षीरेण प्रदेशात् पशुपतिः प्रकाशितः । तेन नेपाले प्रथमं राज्यं भुजीत गोपालाः क्रमेण राज्यं प्रसशास ।

श्री पशुपतिको अधिको लिंगको देवालय भत्की छोपी रहंदा कीर्तिपुरदेखि कैली गाई नित्य आई दूध चढाई गयाकी गोठालाले देख्या र हेर्दा श्री पशुपतिनाथ प्रकाश भया । त्यस गोठालाकन मुनिऋषि आदिले अनेक कमले वुझाई "किलयुगमा राजा हुन्या छैन" भनी ब्राह्मण गोठालाकन राजा तुल्याइकन वसाया । यी राजाको नाउं भुक्त नंद (वर्ष ८८) । यी राजाका पालामा श्री पशुपित-नाथ प्रकाश भै व्यापक वनमा नित्य जाई किरात रूपले खल्दथ्या ।

अस्य पुत्र भीम गुण्त (वर्ष ८४) । अस्य पुत्र जय गुप्त वर्ष (वर्ष ९२) । अस्य पुत्र यक्ष गुप्त (वर्ष ८२) । अस्य पुत्र हर्ष गुप्त (वर्ष ९३) यति राजा ४ पुश्तासम्म सवै बाह्मण गाई पाली मातातीर्थका समीपमा ठूलो गोठ बनाई देवता प्रकाश भै रक्षा गरी वसी रहंदा भया । यति राजा ४ पुश्ता मुनिऋषिले जमायाका हुन् ।

यसपछि यक्ष गुप्तको सन्तान भएन र मध्येसका अहीर गोपालकन ल्याई राजा गन्या । राजाको नाउं वर सिंह (वर्ग ७५) । अस्यपुत्र जयमित सिंह (वर्ष ७५) । अस्य पुत्र पत्र (वर्ष ६५) । अस्य पुत्र पत्र (वर्ष ६५) । यी राजाका पालामा कलियुगका प्रभावले पृथ्वीकन छोयो भनी चारै दिशाका पंडित ज्योतिषीहरूले सुनाई दिया र दिनदिन सबै दिशाका जीवजन्तुकन पाप चेष्टाले संयुक्त भै गया। यहाँदेखि अधि देवतावर्ष द्वापर युगको शेष हो ।

नेपालमा तहांदेखि देवताको महिमा गयो भनी ४ भैरवहरू मिली सम्मत गर्न लाग्या : प्रथम न्वाकोटका भैरव १, भक्तपुरका भैरव २, टीका भैरव ३, महापीठ पचली भैरव ४, यी पश्चिम दिशा आगं चोकदेखि आया-का भैरव हुन्। यी भैरव आई प्रकाश भै नेपालमा कलियुग ट्रष्टि हुन लाग्यो । विना राजगृहले हाम्रो रक्त पान हुन्या छैन भनी राजा तुल्याउन इच्छा गर्दा भया । यो वृत्तान्त इन्द्राणीघाटका देवीले जानी नेपालमा सदा सर्वदा राजी हुन्या छ भनी नेपालमा मनाजु कहलाई नेपालका उत्तर दिशामा विराजमान हुंदी भइन् । कुमारी देवी आयाको सुनी दिग् कुमारीहरू पनि प्रकाश भयिन् । पूर्व ठिमी वालकुमारी १, दक्षिण क्वछे वालकुमारी २, पश्चिम वल वालकुमारी आई ज्ञानेश्वरसन्धि मयमती वाल-कुमारी अघि विशालनगनका संनेश्वरी मयाकी हुन् ३, उत्तर मंगल पुरकी वालकुमारी ४, यति नेपालका राजा-का देवता आदिदेखिका हुन् । यी देवहरूको महिमा सबै द्वापर युगका भित्र हो ।

युग भोग संख्या:- सत्यको १७२८००० । मनुष्यको

आयु १००० । धर्मज्ञ । प्राण वायु । शायान मेद संधि । वेता युगको भोग १२९६०० । भनुष्यको आयु ५०० । प्राण वायु । अस्थि संधि । द्वापर युगको भोग ६६४००० । प्राण वायु । रक्त मास चर्म संयोग । मनुष्यको आयुर्दा १००० । क्लियुगको भोग वर्ष ४३२००० । मनुष्यको आयु प्रथम पक्ष १२० वर्ष । प्राण अन्नमय । द्वितीय आयु वर्ष १०० । संयंत्रितानि पुष्प फलानि । चतुर्थ आयु वर्ष १६ कलियुगस्य भाग ।

सम्भल देशे विष्णु शर्मा ब्राह्मणः स्वपुत्रेण विजया-भिनन्दनेन राजा यापी समहा षडंगेन कीतं तेल तिमुष्पाती सर्वेषा दास्य तस्य यम सहश्रम् यजिवंती सर्व कलकी । नृणाम् प्राणाः कृतौ मेधे त्रेतायां सन्धि संस्थिताः । द्वापरे रक्तमांसे स्यात् कलावन्ने व्यवस्थिताः—पाराशरी स्मृतिः पण् मृतौ तु । कृतावस्थिगताः प्राणास्त्रेतायां माससंस्थिताः । द्वापरे रुधिरे प्राणाः कलावन्ने सुसंस्थिताः ।

ा <sup>क</sup>नेपालमा अघि धर्मदत्त*े* राजा हुन*े आ*उंदा ेद्वापर गुगको भुक्त वर्ष दश्द०००, भोग वर्ष १६०००, संस्थित धर्मदत्तः राजाले भोगः गरेकाः वर्षः १००० सम्म रजाई गरचा । कालियुग वर्ष ः चतुःषादः मध्ये अग्निपादेनु संस्पर्भो जातः । अव कलियुगः वर्षः ५, अत्र स्कंध वर्षः ३६, अस्य पुत्र बलंबः वर्षः २१, अस्य पुत्र हति वर्ष १९ । अस्य पुत्र नेमी वर्ष २६ । यी राजाका पालामा र्मचपोडवं वनवास हुंदा वनदेखि अर्जुन किरातरूप महादेवसितः युद्ध गरी शिव प्रसन्न गराई पाशुपतास्त्र याईं गर्ये । अस्य पुत्र नित्यदस्ती वर्षे ५९ । यनका बखत पाण्डवहरूको युद्ध कुरुक्षेत्र हुन लाग्यो भनी अजुनका हुकुमले धेरै सिपाही युद्ध गर्न गया । अस्य पुत्र कयुग वर्ष ६व। अस्य पुत्र तुष्क वर्ष ६ । अस्य पुत्र सुयस्य वर्ष ४५। अस्य पुत्र पच वर्ष ३७। अस्य पुत्र केको वर्ष ३०। अस्य पुत्र सुनंद वर्ष ४१ । अस्य पुत्र शुं को वर्ष ५५। अस्य पुत्र सुप्र वर्षे ५=िअस्य पुत्र मिधी वर्ष ७१। अस्य पुत्र स्वते वर्षे ४९। अस्य पुत्रे लुके वर्षः ५३० अस्य पुत्र सुप्र वर्षे २९ोः अस्य पुत्र गंसा वर्ष ३२। अस्य पुत्र गुनंज वर्ष ३४। अस्य पुत्र सियु वर्ष ३७। अस्य अपुत्र गस्ती वर्ष ३१। यति सर्वे किराती राजा भे बस्ता तिनीहरूका दश्वार गण्णार्थ (गोकर्ण)काः जंगलमाः कगमः गरीः बसायाकाः वियाः । **मी**ंसजाका पालामा दरवार\*\*\* श्वरका शरणमा वडी थुम्को बनाई लिंग छोपी वस्यो ए जंबुक डोल वा ःः फेरि यिनका पालामा पश्चिमदेखि सोमवंशी राजा आई किरातीहरूकन जिती नेपालभित्र ठूलो योगमणि गोदावरी संघि दर्वार बनाई बस्दा भया ा किरातीहरू सबै भगाया । किरातीहरूले कलिगत वर्ष १५०८ सम्म राज्य भोग गरी माझ किरातमा बस्न गया ।

Branch to the form of o sog skyr og Metrijk ि किरातीहरू भगायापछि सोमवंशी राजा भया ा राजाका नाम-निमिष राजा,वर्ष ३०। यी बाह्मण गाईका बहुतै रक्षक थिया । यिनका पालामा दक्षिण गोदावरीमा बगाई लगेकी कोई १ सिद्धको सुमेरनी, सोटा, झोली, तुंबा, विभूतका गोला, बघंबर यो नेपालका गोदावरीमा पुग्दा वहां बगेको सुमेरनी आदि यहां प्रकट भयाकाले उनै गोदावरी नै रहिछन् भनी जगायाः। अस्य पुत्र मलय वर्मा वर्ष ४१। अस्य पुत्र काक वर्मा वर्ष ४६। अस्य पुत्र राष्ट्रदाबर्ष ५६। सी राजाले ४ वर्ण बसाये । श्री पशुपतिनाथको लिगाकार देवालय भत्की बिग्रेको समेत पाच तले सुनका छाना बनाई गंजुर चूडामणि सहित गरी बसाया । यिन दिनदेखि श्री पशुपतिनायको देवालय बेडा ऊँचो भयाकोले तल्लादेखि मन्दिर दर्शन भे गयो । यी राजाका बखत कलिगत वर्ष १२३९। अस्य पूत्र भौस्कर वर्मा वर्ष ७८। यो राजा शिशुपालका अवतार हुन्। श्री पशुपतिराथको नित्य प्रसाद खाईमात्र भोजन 🛦 गर्थे। यनले धेरै सिपाही साथमा ली चार समुद्रान्त सेतुवंध रामेश्वरसम्म गै पाशुपत मंत्र जगाई धेरै मुलुक जिती अनेक द्रव्य त्याई श्री पशुपतिनाथमा चढाया । फेरि पशुपति ....पश्चिम मुख संधि धेरै सुवर्ण खर्च गरी हरूलाई पनि व …पशुषतिनाथकन स्नाम गराई वागमतीमा बगाई सुवर्णपुरी नाम गरी ठूलो देश बनाई चारै वर्ण बनाई सो सुवर्णपुरीमा बसीय। ा फेरि यी राजाले मेरा शाखा सन्तान रहीस् भनी पंशुपतिनाथसित मागी एक सूर्यवंशी क्षत्रिय ल्याई राजा गरी शांत भैतिमेंबा । एक एक एक एक एक एक एक एक है।

यो स्थापित भयाका सूर्यवशी राजाको नालं भूमि वर्मा वर्ष ७१। यो राजा गादीमा बस्दा कलिगत वर्ष १३६९। यो राजाले गोदावरीका दरवार छोडी बातेश्वरमा दरवार बनाई बस्दा भया। अस्य पुत्र चन्द्र वर्मा वर्ष ६१ (९२)। अस्य पुत्र सर्व वर्मा वर्ष ७६। अस्य पुत्र पृथ्वी वर्मा वर्ष ७६। अस्य पुत्र च्येष्ठ वर्मा वर्ष ७५। अस्य पुत्र हरिदत्त वर्मा वर्ष ६१। यो राजाले इचंगु, चांगु, चयेजु, सिखा नारायण चार नारायण वित्य गैं धाई दर्शन गर्दा एक

दिन राती स्वप्नमा जलशयी आदि रूपी भगवान्ले दर्शन दी आज्ञा गरे-'हे राजन्, तिमी चयंजुसम्म पुग्नु पर्देन, जर्यजुकाः सट्टाः मर्हुः । मकनः शतरुद्धं पर्वतपहिरा छोपी राखेको धेरै दिन भयो, म विशालनगरको आदि-रूपी हुं । तसर्थ ढुंगा माटा फ्न्साई हेर''।-भनी आज्ञा भयाबमोजिम राजाले खनाउंदा भगवान्का नासिकामा धक्का लागि हेर्छन् ता श्री जलशयी रूपी दर्शन भया। नासिकामा लागेको चोट अद्यापि छंदैछ । यी राजा खुशी भै नीलकंठका उपमाल भगवान्का तलाउ बनाई दिया। त्यस दिनदेखि चार नारायण प्रसिद्ध हुन् भनी जगाया। अघि ४ नारायणको देवालय नहुनाले ४ नारायणका देवालय बनाई दिया । अस्य पुत्र वासुदेव वर्गा वर्ष ६३। अस्य पुत्र पति वर्मा वर्ष ५३। अस्य पुत्र शिववृद्धि वर्मा वर्ष ६५। अस्य पुत्र वसंत वर्मा वर्ष ६१। अस्य पृत्र शिव देव वर्मा वर्ष ५७। अस्य पुत्र सिकादी वर्मा बर्ष ६५। अस्य पुत्र वृषदेव वर्मा वर्ष ६१। यी वृषदेव वर्मा राजा गादीमा बस्दा कलिगत वर्ष २५०८। यी राजा नित्य बज्जयोगिनीमा गै दर्शन गर्थे । एक दिन यिनलाई आदि रूपी भगवतीले दर्शन दी आजा भयो 'हे राजन्, म बाहाल पोखरीमा पिंगला रानीले मैंजु बाहाल नाम गरी देश बसाउंदा आई बसिरहेकी हुं। धर्मदत्तका पालामा मेरो नाम शतस्त्रभगवती देवी हो । अब तिमीले मकन यही स्थानमा नगरा र आवरणसहित गरी मन्दिर बनाइदेऊ। यो स्थान मलाई अति रमणीय छ । मेरा धन मन्दिरभित्र राखी ""मेरो नाम धनदा देवता भनी प्रकाश गर । राजाले सोही आज्ञाबमोजिम गरी भगवतीको पोस्ता गरी बनाई धनदा भनी प्रख्यात गरचा। फेरि यी राजाले विचार गरे - नेपालमा देवताहरू चतुष्कर्म गरी वि-राजमान भयाका हुन्"-भनी अब .....मूर्ति गरूला गोदावरी-मा संधि ग (यसपिछिका केही पृष्ट नष्ट छन् । ) हरूलाई पनि वलिदान चलाई दियाका यस दिनदेखि नेपालमा शिव-मत, विब्गुमत, देवमत, वेदमत प्रवल गरी चलाया । अकेक पीठमा बडा विघ्न हुन्या कर्ममा पनि ठूलो कुलधर्म नाश गरी "अहिसा परमो धर्मः" भन्ने यस्तालाई पनि हिसा क्रम लगाई चलाई गया । यस दिन देखि जैनहरू कोही कोही मात्र रहे। यस्ता तरहसित शंकराचाय स्वामीले सबै दिशा प्रदिशा पीठपीठमा जाई दिग्विजय गरी आपनू शंकरमत चलाया । श्री वज्रयोगिनीका वचनले सिर्फ उत्तर दिशामात्र छाडी दक्षिण समुद्रका तीरमा बस्न गया । शंकराचार्यले यति गरी गयाकाले नेपालमा अद्यापि पनि सबै मार्ग बराबरी छंदैछन्।

बुद्धदेवका पुत्र शंकराचार्य देव आउँदा यिनकी जन्म भयाकोले सोही नामले प्रख्यात भया। वर्ष ६५। यी राजाले धेरै कष्टगरी बहुत धन खर्च गरी श्री पशुपित नाथका उत्तरपट्टिमा ठूलो लोहाको त्रिशूल बनाई चढाया। फेरि राजेश्वरी संधिमा पूर्व पश्चिमको छाया देखिन्या कुआ थियो। पछि राजा प्रजादिकन कष्ट होला भनी यी कुआ सबै पुऱ्या। अग्र भागमात्र जातिस्मरण नाम गरी ठूलो महाविराटेश्वर स्थापना गरिदिया। फेरि श्री पशुपितनाथका पश्चिम ढोकाभित्र नन्दी मूर्ति बनाई राखिदिया। यस दिनदेखि शिवको र नन्दीको अन्तर्दोष निवारण भयो। अस्य पुत्र धर्मदेव वर्ष ५५। अस्य पुत्र नामदेव वर्ष ४९। अस्य पुत्र वसत वर्ष ३६। यी राजा गादीमा बस्याको वर्ष १५ जादा कलि २६०० वर्ष गत भयाको थियो।

क्लोकः—दश वर्षसहसाणि विष्णुनामनि गोचराः । तदर्भ जाह्नवीतोयं तदर्भ ग्रामदेवताः ।।

यो नेपालपुरी हुनाले भविष्य पुराणका क्लोक भन्दा ३०० वर्ष अधिसम्म भाषण भे गया । त्यसपछि बडा कष्टले मात्र भयो । अस्य पुत्र उदयदेव वर्ष ३७। अस्य पुत्र मानदेव वर्ष ३४। अस्य पुत्र गुणकामदेव वर्ष ३०। अस्य पुत्र शिवदेव वर्ष ५१। यी राजा कलिगत वर्ष २९२३ मा गादी बसेका हुन् । यिनले वानेश्वरका दरवार छाडी देवपाटन देशमध्ये ठूलो नौ तला गरी कोट बनाई बस्दा भया । यी दरवारमा बस्दा शतस्त्र पर्वतमा गै त्यहांका भूशुक भन्याका नित्यनाथ ल्याई श्री पशुपतिनाथका पश्चिम भागमा बसाया । यी नित्यनाथ बहुत प्रत्यक्ष छन् । फेरि यी राजाले नौ ढोल बनाई नन्द (नो) गोटा गणेश बसाया । फेरि पूर्व दिशा दोलखाका भीमसेनदेखि भीमसेन आवाहन गरी श्री पशु-पतिनाथका पश्चिम दिशामा बसाया। फेरि आफू बस्याका कोटसंधिमा भैरवशिला गोल मूर्ति देशरक्षा निमित्त शिवपुरीदेखि मगाई बसाया । अदिति शिला प्रजाहरूको ऋण सबै तिरी मात्र हेर्न निमित्त मगायाको, शिला भै गया । फेरि देवताहरू गणेश ४, भैरव ४, नित्यनाथ ४, महादेव ४, कुमारी ४, बौद्ध ४, खम्म ४, गगनचारी ४, अश्व ४, चतुः पंचभूत मूर्तिले संयुक्त गरी ४ मार्ग पूर्ण कर्म गरी देश लक्षण क्रम साधना गरी नौ बाहाल आदि नाम बसाया। फेरियी पतनमा आवर्ण देवता ढोल प्रमाण तुल्याई शिव मूर्ति बसाया । अल्प- मृत्यू हरण निमित्त महामृत्यू जयेश्वर जगाया । फेरि टोलको प्रथक गरी नौ इश्वरी जगाई, ढोका, इनार, धारा, नित्यनाय, डबली, टोल, ईश्वरी, आगं, गणेश ४ यी नौ प्रकारका संयुक्त गरी भूगोल नाम गरी सुवर्ण पूरी महानगर नेपाल देश कर्म गरी बसाया । फेरि धर्मदत्तका पालामा देवताहरूसँग युद्ध गरी देवताका सैन्य-लाई दांतमा अड्केको हाड, हातका औंलाले झिक्न लागेको ध्यानले प्राप्त गरी जंगलभित्र विराजमान भैरहेकी वन-काली प्रकाश गराया । सोही संधिमा त्रिनेत्र गरी जंगल-भित्र ठुलो कायाले युक्त गरी गणेश बसाया । फेरि ती राजा महाज्ञानी हुनाले नगरभित्र अधिका चैत्य मूर्ति गृप्त गरी राखेको पनि खोजी देश उत्तरपट्टि सारी दिया। यिनले ठलो नगर बसाई प्रजाहरू खशी गराया । प्रजा-हरूका मरणकाललाई तणा मार्ग बनाई लगी वजेश्वरीका पूर्व भाग वागमतीका किनारमा जातविशेषका स्मशान जगाई चलाया । देवीका आज्ञाबमोजिम देशमा पिशाच चतुर्दशीका दिन सबै प्रजा जम्मा गरी देवी रथ बनाई प्रतिवर्ष देश घुमाई रथ यात्रा गर्ने गरे । द्वादशीका दिन चतुर्वर्ण जम्मा गरी महिषवलिसहित पूजा, त्रयोदशीका दिन कुमारीगण भोजन, चतुर्दशीमा देश र महादेवस्थान-मध्ये रात्रिभर अखंड अग्नि जलाई यात्राकर्भ संयुक्त गरी देवरथ देश घुमाया ।

फेरि नेपाल श्री वत्सला मूर्ति हो भनी जानी पशु-पतिनाथको सेवा गरी श्री पशुपतिनाथमय गराई श्री पशु-पतिनाथकन पताका चढाई आपना दखारसम्म ल्याई बांधी चार दिन राखी विसर्जन गरी वत ... पीठमा विधिकम प्रारम्भ ..... निमित्त कोटेश्वरका देवी पीठ रूप स..... आठ दिन अघि श्री पशुपतिनाथले निमंत्रणा गर्न पठाई प्रेत-चतुर्दशीका दिनमा कुमारीगण युग्म आवाहन गरी देवीका स्थानमा बसाई भुवनेश्वरी, जय गंगेश्वरी, वत्सला आदि अनेक पीठ अर्चन गरी आचारहरू आविष्कार क्रम स्थापन गरी देवीका आ.....शास्त्रोक्ताभि संकट विधि नरसिंह आवाहन गरी न्वाहन देवी प्रमाणपूजा गरी नरमांस मातका क्रमले गण भक्षणले संतुष्ट गरी विसर्जन वेलामा अनेक द्रव्य दक्षिणा दिन सम्मान गरी प्रतिवर्ष चलाया । फेरि क्षेत्रपालेम्बर विविध अनेक द्रव्य धेरै मगाई आचार भुगाल पीठका मंत्र जगाई नेपाल रूपी देवता आवाहन गरी दिप्रा विशेषका विधिले प्रतिवर्षदेखि सवै पीठकन संतोष गराया । यस कारणले नेपाल पीठमा नाना द्रव्य बलिदान प्रकाश भयाका हुन् ।

एक दिन यी राजाले कौने मुनिबाट स्वप्नतीर्थमा कूनै सिद्ध आई नित्यस्नान गरी जान्छन् भन्ने सुनी राजा मैं हेर्न जांदा एक भयंकर योगीको दर्शन पाया । राजाले ती सिद्धकन ठलो प्रार्थना गरी ल्याई ताम्रेश्वरमा बसाया । फेरि तिनै सिद्धसित मत गरी ग्रामदेवी जयवागेश्वरी-कन शांत गरी चित्रकार मगाई अनेक विघिले विजय-न्यास संकष्टमय विचिक्रमले गर्दामा सिद्धले गुप्त गरी म दुर्वासाको अंश ह भनी राजाकन सुनाया । देवीका गण बडो प्रबल प्रत्यक्ष भैरव नौ लिंगका मृनि पंच मृति स्थिर गरी बसाई आदि पूजित गजकर्ण ( गणेश ) मृति त्रकाश गरी बसाया । फेरि यी राजा योगी दबै गै वज्र-योगिनीमा पनि यही विधिक्रमले बडो कष्ट गरी देवीका चित्रकार विजयन्यास विधि जगाया । यति क्रम गरी यी योगिनी गोदावरी संधिलाई श्री लक्ष्मीनारायण नाम गरी शालिग्रामका प्रमाणले गुफामा गुप्त भे रहेका विष्णनारायण नाम गरी पर्वतविषे विष्णुकन प्रकट गरी जगाया । सिद्ध त्यहीबाट अन्तर्धान भे तपोवनमा जांदा भया । यसपछि राजाले यो चित्रकारविधि कुकर्म टहराई प्रतिवर्ष कच्ट हुन्छ भनी द्वादश मार्ग चलाया । सिद्ध गुरुको आश्रम ताम्रेश्वरमा कर्मशाला बनाई महादेवकन नित्याचेना गरी जगामा । त्यसपछि धेरै भोग गरी यी पुरुषार्थी राजा शान्त गैभया।

अस्य पुत्र नरेन्द्रदेव वर्ष ४१ । अस्य पुत्र विष्ण-देव वर्ष ४७। अस्य पुत्र भीमदेव वर्ष ५१। यी राजाले वत्सलामा नरबलि अति कष्ट हो भनी देवीकन शान्ति पूजा गरी शास्त्रका प्रमाणले शुद्ध छागयूग्म बलिदान गरी कर्म चलाया । नरसिवाको अपराध गऱ्याका यी राजाले हेरी हांसी ठट्टा गरी बस्दा नरसिवाले राजाकन समात्न गयो र राजा खशी भे धेरै खेत बिर्ता दियाको अझतक छंदैछ । फेरियी राजाले ग्रामदेवी जयवागेश्वरी मानसरोवरदेखि शिला नदी तरी नेपाल आयाको दिन विचार गरी वैशाख शुक्ल पूर्णेका दिन ठहराई त्यस दिन-देखि देवी प्रसन्न निमित्त कौमारीगण बसाई अनेक यज्ञादि-कम बसाई किया गरी बलिदान पूजा निमित्त नवदूर्गा बसाई वाह्याभ्यंतर कर्म प्रति वर्ष चलाया । यी राजाका संतान भएन र पुत्रीकन १ बुद्ध वैश्य ठकूरी अंश्वर्मा नाम राखी कन्यादान दी राजा तुल्याई आफू शान्त भै गया ।

कलिगत वर्ष ३१५७ मा अगुवर्मा गादीमा बसे !

अंगुवर्मा वर्ष ६ ना यी राजाल देवपाटनमध्येका दरवार छाड़ी मधलव (१) अन्याको ठाउमा मैं बड़ो गुद्ध रमगीय धेरै चीज संयुक्त गरी दरवार बनाई बस्न गया ।
काजीहरूकन त्यहीसंघि घर बनाई बसाया । यी राजा
बड़ो चंचल, महा भयंकर, तामस मृति, ठूलो पुरुषार्थी
थिया । यिनेले आफैं प्रयाग तीर्थमा मैं भैरवनाथकन
प्रथाविधिकमले डाकी ल्याई भैरव खुंशी गर्ना निमित
आफ्ना दरवारसंधि मन्दिर बनाई अतिवर्ष आहुति गरी
बसायाका अञ्चतक छदेछन् । यी राजाका पालामासम्म
देवताहरू प्रत्यक्ष देखाइदिन्थे । त्यहापछि देवताहरू

print the law for the city in the site indicates अस्य पुत्र कृत वर्मा वर्ष ५७ । अस्य पुत्र मियार्गन वर्ष ९३ । अस्य पुत्र नन्द देव वर्ष ९५ । यिनै राजाका पालामा विकम् सम्वत् अघि नचलायाको पूर्व कथा सुनी चारै दिशामा चलाई दिया । अस्य पुत्र वीरध्वज वर्ष ९५ । यो राजाका पालामा कोही १ घासी ज्याप कुब्छी भयाको यिनका दरवारसंधि घांस काट्न आउने गरेको देखिथ्यो । एक दिन सोही कुब्ठी घाँस काट्न लागेको लक्षण संयुक्त मुदर मूर्ति भयाको राजाले देखी डाकी मित तुल्याई सोधे 'हे मित्र ! हिजो ब्याहानसम्म कृष्ट भयाको शरीर, तिमीले के काम गरी आज यस्तो निर्मल सुंदर मूर्ति गरायौ ?" राजाको यस्तो वचन सुनी गोठालो विनति गर्न लाग्यो "हे महाराज ! म हिजो दिउसो वागमती पारि ललितपुरमा घांस काट्न गयाको गर्मीले प्यास लागी पानी खोजन जाउं भनी घांस बोकन्या नोल त्यही भूमिमा गाडी पानी खोजन गयां । एक स्थानमा पानी उसऱ्याको देखी पानी खाई सोही जलमा स्नानसमेत गुर्दा मेरो शरीर निर्मल भयो र आश्चर्य मानी नोल लिंड भनी जांदा नोल पनि सिद्ध भै झिन्न भएन'' भनी राजालाई सुनायो । धन्य ललित रको तीर्थ ! सो तीर्थमा स्तान गरी तिस्रो गरीर निर्मल भयाकोले तिस्रो नाउं लुलित भन्छु भनेर तीर्थ देखाउने राजाको हुकुम पाई तीर्थ र नोल सिद्ध भयाको देखाइदिया । राजा खुशी भै धेरै घन खर्च गरी तीर्थ र नोल सिद्ध भयाको बीचमा ललितपुर नाम समतल बनाई, ललितपुर नाम गरी २४ हुजारको शहर बसाई दिया । चौबीस तत्वका कारणले चौबीस टोल बनाई चौबीस हजारका शहर बनाया । राजाले शहर बनाउनुअघि यो तीर्थको नाउं कसरी थाहा पाउनु-भन्ने ध्यान गर्दा राजालाई स्वप्नावस्थामा देवता आईः भने हें राजन् क्योश्तीर्थको नाउं गौरीकुण्ड हो ।

यो कुण्डका भागमा सर्वेष्वर शिवालिंग हुन्। मेरा अंगदेखि २० हात उत्तरमा नागहद तीर्थ हो । शोठालाको
नोल सिद्ध भयाका कुभेश्वर हो । तेले त्यहीं श्री यंत्राकार
पांच थुम्का गरी लिलपत्तन नाम राखी चौवीस टोल
गरी शहर बसाई त्यहीं गै बस्तु र तेरों उद्धार होलाभन्ने आजा हुंदा बमायाको लिलतपतन (पाटन) शहर हो ।
यी राजा सर्वेश्वरका आज्ञाबमोजिम गरी पाटनमा राजधानी गरी सकल परिवारसमेत उद्धार भै गया । यो
लिलतपत्तनमा स्वयंभू कोमेश्वर कामदेवको मूर्ति बनाई
राख्नु हुंदैन । राजा रिव देव गादीमा बस्ता किलगत
वर्ष ३६०० । चार वर्षपछि लिलतपत्तन बसायाको हो ।

ered in the springer of the selection of the अस्य पुत्र नरेन्द्र देव वर्ष ९८ । यी राजाका पानामा गोरक्षनाय तेपालमा आई भिक्षा गर्दा कसेले पनि भिक्षा दिएनन् र गोरक्षनाथ बड़ो कोप गरी नेपालमा दुर्भिक्ष गर्ना खातिर नव नाग आसन गरी मृगस्थलीमा बसी तपस्या गरी रहंदा नेपालमा मेघ शून्य भे १२ वर्षसम्म पानीको छिटा पनि परेन र राजाले ज्योतिषी पण्डितहरू डाकी सुध्याया र सज्जनहरूले विचार गुरी प्रश्न विनति गरे हे महाराज ! गोरक्षनाथले नेपालमा दुर्भिक्ष गर्नाका निमित्त नेपालका नागहरू सबै आफुले आसन गरी तपस्या गरेकोले मेघशून्य भै गयाको हो । तिली नउठाई पानी नपर्ने हुनाले तिनका गुरु मछेन्द्रनाथ आयामात्र गुरुका सत्कार निमित्तः उठ्नेछन् भनीः सुनाया 🕬 राजाले सो यत्न गर्ना निमित्त सिभुकार वज्राचार्य नाम गरेको पुरुषार्थीकन गुरु पदवी गरी कामर पीठ गै बड़ो कध्ट साय मछेन्द्रनाथ प्रसन्न गराया । फोर ललितपूरका श्री पूर्णजण्डीको आज्ञा विना मैले नेपाल जान हुदैन अन्ने आज्ञा भयो र श्री पूर्णचण्डीको सेवा गरी आज्ञा पाई लगन टोलमा बसी कोटी जप गर्दा मछेन्द्रनाथका मुल रूपी पीठ देवी भ्रमर रूपले आई कलशभित्र पस्दा राजा नरेन्द्रदेव निद्रावश भैं कलश ढावन नसक्दा एडीग्या । पिछ वज्राचार्यको लातको चोट खाई भ्रमर ह्पी मछेद्ध-नाथ कन कलशमा ढावन समर्थः भया । त्यहापछि गोरक्षः नाथ तपस्या गन्याका स्थानमा पंचकुमारीबाट गुरु पाल्नू-भयाको खनर गोरक्षनाथले सुनिःदर्शन गर्नालाईः उठी जांदा नागहरू सबै उठी आपना आपना स्थानमा गया । त्यसपछिः नेपालमा ठूलो वर्षा अस्यो । कोटी जप गरेको स्थानमा डोलपीठः भनीः पीठः जगायाः । योः राजाले मछन्द्रनाथ कूला सहकालका देवता हुन् भनी अनेक विधिः कर्म गरी सछेन्द्रनाथकनः स्थापित गरीः खुशीःःगरायुक्ताः

प्रतिवर्षं रश्यात्रा गरी मीननाथका रथ अगाडि गरी देश मुमाई रथारोहण गर्दा सबै देवता आया । पंचायन देवताले विलंब गर्दा गोरक्षनाथकन मेरा संघि बस भनी मछेन्द्रको आज्ञा भयो र गोरक्षनाथले प्रति गुरुको आज्ञा शिरोपर गरी देशका उत्तर भाग शंखमूल का तीर्थमा स्थान सुल्याई बस्दा भया । नेपाल प्रवेश हुंदा मछेन्द्रको आज्ञा भयो नेपालमा सहकाल गर्नालाई श्री पणुपति नामु आसमुद्रांत त्रिभुवनपर्यन्त सकल लोकका अधिपति उने हुन्। देवताहरू सबै तिनैका हुकुममा छन्। सबै बाइण संग गरी वैशाखमा शहरमा आर्यातीर्थका जलले अभिषेक गर्नु र वर्षा सुप्रक होला

यसै दिनदेखि वैशाख भर पानी चढाउने चिल आयो।
मछेन्द्र रथयात्रा भयाका वर्षमा चोभारका रथयात्रा
प्रतिवर्ष देवपाटनमा भैरहेको गरी चोभारे फर्काई लैजादा
द्वाता खाडल खोलामा रथ डुविगयो । देवता जलमा
उत्रेकाले लगी सो स्थानमा राखिदिया । त्यस दिनदेखि
चोभारको रथयात्रा बन्द भयो । मछेन्द्रनाथ आयाको संख्या
अतीत कलिक्षेषु स्वाङ्ग स्वर रसकरान्विते (२६७६)
नेपाल विजये श्री मानाचार्यो विलकेश्वरः ।

the line word of the trade in the property in the contract of the contract of

फेरि मुझेन्द्रनाथ राज्नाकन अमरापुर नाम गरी १ देश यथाकमले बसाया । मैह्ना ६ ललितपुरमा देवालय बनाई बसाया । यिने रीतले मार्ग मैह्नादेखि वैशाखसस्म उत्तरायण : ... फेरि जेष्ठदेखि कार्तिकसम्म दक्षिणायन अमरपुरमा सदा सर्वदा भै गयो ।

अस्य पुत्र नरदेव वर्ष २३ । यी राजाले अधिका देवताका पालामा भे गयाको हरसिद्धिको नाच बन्द भे गयो र वंधुदत्त आचार्यकन बुझाई उठाउंला भनी काम लाउंदा बौद्ध मतले सकेनन् । फेरि कोही पुरुषार्थी ब्राह्मण खोजी यो नाच प्रकट गराया । यी राजाका पालामा शंकराचार्य स्वामीको पुतरागमन भे आफूले चलाई गयाको धर्म चले नचलेको हेरी शंकर स्वामी फर्की गया । हरिस्सिद्धिको नाच निज स्वामी आउदा उठायाको हो । यी स्वामी आउदा जन्मेका राजपुत्रकन शंकरदेव नामले प्रख्यात गराया ।

्राप्तः अस्यः पुत्रः शंकरदेव∏वर्षः १३ ाः अस्यः पुत्रः वर्धमान देवः वर्षः १३ ाः अस्यः पुत्रः बलिदेवः वर्षः १२ ाः अस्यः पुत्रः जसदेवः वर्षः १५० ाः अस्यः पुत्रः बालार्जुनः देवः वर्षः १७०। अस्य पुत्र विकास देव वर्ष १२ । अस्य पुत्र गुणा देव वर्ष ५१ । यी राजाले महालक्ष्मीको वत गरी सेवा गर्दा राजाकन स्वप्नामा आज्ञा भयो हे राजन् । परापूर्वमा नेमुनिले नेमुनेश्वर नाम नै गरी महादेव स्थापना गरी गयाका स्थान वागमती र विष्णुमतीको संगमको नानेश्वर बस्याका छन् । त्यही स्थानमा इन्द्रावि देवता नित्य आई लोकेश्वर भेटी अनेक पुराण सुनी जान्छन् । त्यो बङो उत्तम स्थान हो । त्यसै स्थानमा कात्तिपुर नाम गरी देवीका खड्गाकारले पुरी बनाऊ दणहरामा नित्य लाख रूपमा कात्तपुर नाम गरी देवीका खड्गाकारले पुरी बनाऊ दणहरामा नित्य लाख रूपमां का न्यार होछ । यति भयासम्म म पनि त्यही महस्मा बसुला । सो आजा भिरोपर गरी राजाले प्रसन्न में भुभ साइत पारी अकार हजारका गरी राजाले प्रसन्न में भुभ साइत पारी अकार हजारका गरी राजाले प्रसन्न सो बखत कलिगत वर्ष ३०२५ थियो ।

फरि यस शहरकः रक्षानिमित्र करवीर आदि मसान यथाकम गरी बसाया । त्यही क्रमने त्यसका पश्चिमपष्टि विष्णुमतीका तीरमा कंकेश्वरी साम गरी नवदुर्गा गण बसाया । यस देश दक्षिणका मुलुक क्षेत्रपाल पचली मैरवकन जगाया । देशका उत्तरपट्टि इन्द्राणी देश रक्षा-कारी गरी लुमडी पीठ र मनमैजु पीठ बसाया । फेरि मखन टोलकी बाह्मणपुत्री आकासचारिणी तारा थोनिमा मिल्न गएकी वीजेश्वरीकन जगाई बसाया । फेरि लोकेश्वरको रथयात्रा गरी चलाई फेरि शहरका उत्तर भाग टोल गरी ठवहिल ग्राम बसाया ।

फेरि यी राजाले धेरै सिपाही संग्रह गरी गै चारै दिया लड़ाई गरी जिती धेरै धन त्याई पशुपतिनाशकन सुवर्णका धारा युग्म बनाई सुवर्णमिश्रित जलले एक पक्ष-सम्म अभिषेक गरी स्नान गराया । श्री पशुपतिनाथको अधिको छाना विग्रेकोले धेरै सुन राखी तीन छप्पर तीन तलामात्र छाना वनाइदिया । फेरि नेपालमा अधि नभयाको ताझमिश्रित गरी सिंह छाप गरी सुकिला चक्की बनाई चलन गन्या

अस्य पुत्र मानदेत वर्ष १० । अस्य पुत्र नर्रासहदेव वर्ष २२ । अस्य पुत्र नन्ददेव वर्ष २१ । यी राजाले देवपाटनका सुनन्दाचार्य नाउं ग्रन्याका आचार्यसित मत गरी भुवनेश्वरी देवीका अघि भयाका वाह्याभ्यंतर गरी आगम निगम गरी ३ पत्रको ठाउं गरी अघिका विनिहरूलेमात्र प्रवेश कर्म चलाया ।

rend of the the free present

े अस्य पुत्र शुद्धदेव वर्ष १९ । अस्य पुत्र मित्रदेव वर्ष २१। अस्य पुत्र अरिदेव वर्ष २२। यी राजाले मल्ल खेल सिकिरहदा पुत्र जन्म्यो र मल्ल पदवी राखिदिया । अस्य पुत्र अमय मल्ल वर्ष १९ । अस्य पुत्र जयदेव वर्ष **१३। अस्य पुत्र आनन्द मल्ल वर्ष ३५। यिनका पुर्खाहरूले** दुबै शहरको मात्र भोग गर्थ्या । यी कान्छा राजा आनन्द मल्ल बडा पुरुषार्थी हुनाले आफ्ना दाज्यैकन दुबै शहरको भोग गराई आफू पूर्व भागमा गै काशीबाट अन्नपूर्णा देवी-कन आवाहन गरी ठूलो भक्ति गरी सुसाइत पारी अघि साना गाउंमात्र भयाको भक्तपुर नाम गरी भैरवकन मध्य पारी बाह्र हजारको शहर बसाया । फेरि यी राजाले दाज्यूका बराबरी गरुला भनी शहरका पूर्व भागमा पर्वत-भित्र गयी श्री चंद्रेश्वरीका आज्ञा पाई वनपुर आदि गरी देशहरू ७ प्रकार गरी ठाउं ठाउं वसाया । फेरि चंद्रेश्वरीका पीठ बनेपा नाम गरी बसाया १। कोही ग्राम सहस्र प्रसिद्ध नेपालका प्रयागतीर्थ इन्द्रेश्वरका संधि गरी पनौती नाम २ । कोही ग्राम नाला भगवती ३ । कोही नारायणसंघि सुलखेल (घुलखेल) ४ । कोही ग्राम धनेश्वर नाम खड्पु ४। कोही ग्राम ऋषिका आश्रमसंघि चौकोटू ६। कोही ग्राम नासिकका पीठ संघि सागर ७। यति ७ प्रकारको गाउं बसाया र फेरि भक्तपुर आई सबै लक्षणक्रमले दरवार बनाई रहंदा नवदुर्गा देवीहरूले सफेद क्रमले राजाकन देखाया र राजाले थिर क्रमले गरी देशका वाह्यांतरले देवी-हरूकन बसाया । फेरि बासुकीमा पनि, श्री पशुपतिमा पनि अधिका तामापत्र छानामा सुवर्ण खचित गरी छाना बनाई चढाया । बांकी रहेको धन अचल पर्वत कोठा बनाई बावन करोड संख्याले कोठामा राखी वासुकीकन भंडारे गरी सौंपिदिया ।

यी राजाले दुबै शहर भोग गरी रहंदा एक दिन स्वप्नामा स्वामी स्कंदकुमार आई श्राज्ञा गरे—हे राजन्! तिमीले नेपालका राज्य थिर गर्ना निमित्त कुमारहरू जम्मा गरी कंकेश्वरी कालीका स्थानमा जाई १ पक्षसम्म ढुंगा प्रहारले खेलाई राख्नु र म अत्यन्त खुश रहनेछु । प्रजाहरूको पनि परचक्र शत्रु भय नाश होला । यो खेल मकन बाबाले जेव्ठ मासमा आरम्भ गरी खिटीसम्म खेलन सिकायाको हो । राजाले स्वप्नाको विचार गरी ईश्वरको आज्ञामुताबिक बालकहरू जम्मा गरी प्रतिवर्ष ढुंगा प्रहार कर्म चलाया ।

यी आनन्द मल्लको भोग वर्ष ३५ । यी राजाका

पालामा भक्तपुरवासी कोही १ सिद्धले सुवर्ण कर्षणको वेला देखाया । राजाले सबै अर्थ बुझी प्रजाहरूकन गुप्त गरी अर्थलाइ पठाया। भरियाहरू आई आज्ञाबमीजिम गरी भद्रमती र विष्णुमतीको सङ्गम लखुतीर्थ गै राजाका हुकु मबमोजिम धेरै जनाले बालुवाको भारी बोकी ल्यायाको वेलामा कांतिषुरवासी कोही एक साख्वाल नाम गरेको गुद्र जातिले देखी ल्यायाको कारण थाहा भयाकोले भरिया-हरू सबलाई फकाई बुझाई लालचवश गराई बालुवाकी भारी सबै आपना घर लग्यो । भरियाहरूले फेरि बालुवा सट्टा बोकी भक्तपुर लगे । सो बालुवा सुवर्ण कर्षणकी मुहूर्त टरी ल्यायाकोले सुवर्ण भएन । सारव्वालको घर पुग्याको बालुवा मुहूर्तका प्रभावले चौथो दिनमा हेर्दा सबै सुवर्ण भयाको देखियो । यस सुवर्णले सारव्वालले नेपाल भरको सम्वत् फिराई कार्तिक शुक्लका प्रतिपदाका दिन-देखि सम्वत् चलाई दियाको नेपाली सम्वत् हो । आफ् पशुपतिका दक्षिण दरवाजामा शिलाको मूर्ति बनाई प्रादुर्भाव गरी उद्घार भे गया।

अस्य पुत्र भोज देव वर्ष ८ । अस्य पुत्र लक्ष्मीकाम देव वर्ष २२ । अस्य पुत्र जयकाम देव वर्ष २० । यी
राजाले आफ्ना बाजेका घन धर्मकीयं निमित्त अनेक
नागादि—भय—निवारण वासुकी जगाई साफ मर्यादा गराई
तत्वमिस तत्तम् भनाई बाजा बजाई शब्द बोलाई चढाया ।
यस दिनदेखि पुरीमा चौरादि भय नाश भयो । यी राजाकी
अर्थ बहुत गुप्त थियो । यी राजाहरू वैश्य कुलमा
उत्पन्न भए तापनि बडा पुरुषार्थी हुन् । यी राजाकी सन्तान
भएन र नुवाकोट पर्वतवासी वैश्यहरू ल्याई नेपाल
पुरीमा राजा तुल्याया ।

नुवाकोटबाट आयाका वैश्य राजाको नाम भाष्कर वर्मा वर्ष १३ । अस्य पुत्र नागार्जुन वर्मा वर्ष १५ । अस्य पुत्र नागार्जुन वर्मा वर्ष १५ । अस्य पुत्र शंकरदेव वर्ष १५ । अस्य पुत्र शंकरदेव वर्ष १५ । यी राजाले दुबै शहरका गुरु पुरोहितको आज्ञा ली कुल देवता स्थापना गराया । फेरि पाटनमा अग्निहौत्र, कान्तिपुरमा कुल देवता स्थापना गराई घर बनाउदा समैत देवताहरूको गजूर नघाई घर नबनाउनू भन्ने किताब गरि-दिया ।

फोरि यिनैका पालामा अघि विशालनगरका मध्य स्थानमा शंकराचार्य स्वामीले मान्याका रीसले बांडाहरू १००० मिली ७०० ब्राह्मणहरू मान्या र ती ब्राह्मणहरूका 的现在分词 有利

७०० ब्राह्मणीहरू सती जाँदा शाप गरी गय। । हजारौं ब्राह्मणी नष्ट हुंदा पिन शाप साम्य नहुंदा सतीहरू जागी त्यो मार्गमा कोही जान सकेन । तसर्थ ठूलाठूला पण्डित-हरू लयाई नंदीवाहन स्थापना गरेको हुनाले यी महादेवको नाउं ज्ञानेश्वर नंदी भयाको हो । नंदी नाम ब्राह्मण भाटभाट्चानी भैगयाकाले नंदिकेश्वर भयाका हो ।

फेरि यी राजाले सुखशान्ति निमित्त नवसागर भगवतीकन प्रेतचतुर्दशीका दिनमा विधिक्रम प्रति वर्ष रथयात्रा गराया । यी भगवतीको अधिको मूर्ति उपर भएकोले खाडलमा गाडी ढुंगाले छोपी राख्या । यी भगवती विश्वकर्माका अवतारले बनायाको हो । यस दिनदेखि सात मूर्ति स्थापित भो ।

७०० ब्राह्मण मान्यापछि बाँकी रहेका ब्राह्मण सबै देवपाटनमा गई कंकेश्वरी संधिका नौ चोक भयाको घर बनाई बसाया । ७०० ब्राह्मण मान्याको हुनाले पापी गाउँ छोडी जाऊँ भनी अझतक नाउँ चलेको छ । यस गाँउँमा ब्राह्मण ऋषिहरूका श्रापले भात पकायाको श्रद्धापि उडेको देखिदैछ ।

egy symmetry to the easy through the

general received with the first of the

 $(x_1,x_2,\dots,x_n) = \frac{1}{n} (x_1,x_2,\dots,x_n) = \frac{1}{n} (x_1,x_2,\dots,x_n) = \frac{1}{n} (x_1,x_2,\dots,x_n)$ 

人名英格兰 医电影 医电影 医静脉 电影龙

यति बैश्यहरू राजा भैरहँदा समयमा कोही अधिका नेपाली राजाका संतान गुद्ध क्षत्रिय जातले दुबै श**हर** ललितपुर कान्तिपुरका मुख्य मुख्य मानिल भेटी सबैलाई राजी गरी वैश्यहरू सबै धपाई दुबै शहरको राज्य गऱ्या। यी राजाको नाउँ यामदेव वर्ष ३। यिनका समयमा वैश्य सबै भागी नुवाकोटमा बस्न गया । अस्य पुत्र हर्षदेव बर्ष १५। अस्य पुत्र सदाशिव वर्ष २१। यी राजाले दुवै शहरका नजीक गरी पर्वत काष्ट गरी त्रिकोण पारी ठूलो १ देश बसाया। देशको नाउँ राख्न विचार गर्दा अघिका युगमा यसै स्थानमा बसी ग्वालका गाई गै श्री पशुपति-मा नित्य दूध चढाई श्री पशुपतिनाथ प्रकाश गन्याकी स्थान हुनाले ठूलो कीर्ति स्थान भनी ठहराई कीर्तिपुर नाउँ गरी बसाया । केही दिनपछि वहाँका देशवासी गौठालाहरू वनमा गाई चराउन जांदा केटाकेटीहरू खेल्दा-मा भेडाकांडाको एक बाघको मूर्ति बनाई जिम्रो हाल्न-लाई पात खोजन में आउंदा त्यो बनायाको बाम जागी संपूर्णलाई खाई भैरवको प्रादुर्भाव भएकोले प्रकाश भै गया । गोठालाहरू पनि त्यहीं सिद्ध भैंागया-का अझ तक छंदै छन्।

(क्रमशः)

Carrier Control of the

and the second of the second o

See Section 25 to the property of the section of the

and the provided with the section of the section of

化氯化氯基甲二氯甲基甲甲酯 化氯化

## error in the first of the second of the मकवानपुरको सनवंश The Transfer of the State of th

## रीत क्षेत्रका के कार कि अपनास का गाउ<mark>र-मातृकोष्रसाद कोइराला</mark> िंगू विकासियों तेन प्रकार को गाउँक क्षित्र क्षान्त्र

स्मानिक सिन्न कारणी स्थान भेरत कियाँ वास्तान गर्न ह 🥶 अी 🙎 पृथ्वीनारायण शाहले वर्तमान नेपालको रूप सं १८२४ मा खड़ा गर्नुभन्दा अगाडि, नेपाल साना साना राज्यमा विभक्त थियो भने कुरा सबैलाई थाहा छ । पश्चिमपट्टि बाईसी चौबीसी राजाहरू र कान्तिपुर उपत्यंकाभित्रै ंकान्तिपुर, भक्तपुर, ललितपुर, कीर्तिपुर, नगदेश इत्यादि गरी दिए राजा श्रिए । उत्तर पूर्वमा मने एक राज्य थियो स्यो हो मकवानपुर व

THE SENTENCE OF SET OF THE SET

数計句 色いがいとしか かかる

ेरावर्केट सिंह सभी भागकु अनु एक स्कृतिक अल

्रमित्राम् अस्ति क्षेत्रिक्षेत्रे क्षेत्रः वे क्षेत्रः विस्ति क्षेत्र ार्थियसकोःसीमाःविस्तारःनारायणीकाः पूर्वीय**े तटदेखि** टिस्टा नदीका पश्चिमी तटसम्म फ़ैलिएको थियो । दक्षिणः तर्फ भारतका चम्पारन, सारन, मुज्जप्फरपुर, दरभंगा, सहरसा, पुनिया र जलपाईगुडीसम्मको उत्तरी भाग पर्दथ्यो । यस राज्यको वंशधर सेन थिए र आजसम्मका बोलचालका भाषामा "सेन मकवानी" भने चलन छ ।

37 12 38

सेन वंशको अर्को हांगो पाल्पाली राजाहरू थिए । पश्चिममा पाल्प।को राज्य पनि अरू राज्यका दांजामा निक्के ठूलो थियो । पाल्पाली सेन, मकवानपुरबाट गए अथवा मकवानी पाल्पाबाट आए यो कुरा अझै विवा-दास्पद छ र इतिहासकारहरू अझै यसमा एकमत हुन सकेका छैनन् तापनि यो कुरा निर्विवाद छ यी दुवै सेनको नजीकैको नाता थियो र दुवै राज्य एक प्रकार हाराहारीने जस्ता थिए। (नारायणी पश्चिम र पूर्व)।

पाल्पाका सेनराजा मुकून्द निक प्रतापशाली भए र निजले कान्तिपुर उपत्यकासम्म आफ्नु राज्यविस्तार गर्ने प्रयास १३ औं शतकमा गरेको उल्लेख इतिहासमा पाइन्छ। निजको राज्यविस्तारका संबन्धमा हिमवत्खण्ड (पुराण) मा निम्न प्रकारको वर्णन पाइन्छ :-

> पूर्व वाराहक्षेत्रान्तम्, मुक्तिक्षेत्रान्तमुत्तरम् । पश्चिमं रुरुक्षेत्रान्तम्, हरिक्षेत्रावधीत्यवाक्

le contra est real resignos, conserv ः अर्थात् पूर्वमा वाराहक्षेत्रको अन्तसम्मः (वर्तमान मोरंग झांपा नेपाल या पुनिया, जलपाईगुड़ी भारतमा) पश्चिम ं रुक ेरिड़ी क्षेत्रको अन्तसम्म (रिड़ी, अर्घा, खांची, गुल्मी) । The Mark State State of the

Prime a see in the property designation of

Die Gebeuhe ermoner von der de der Erwe

्या सामित्र केंग्रा प्राप्त करेंग्रा साम्राप्त करिया हैस

And the same of

That is being

िंं उत्तरमा मुक्तिक्षेत्रसम्स (वाग्लुङ र मुस्ताङ भोट) ।

er tige - with the toleto through in the consens दक्षिणामा हरिहरक्षेत्रसम्म (गुंगाकिनार हाजीपुर, सोनपुरसम्म भन्नाले वर्तमान भारतको मुज्जप्करपुर र छपरा <mark>জিল্লা) ।</mark> এক বিষয়ে বাৰে কিন্তুত্ব নিজ্ঞান কৰা কৰে কিন্তুত্ব নিজ্ঞান কৰা কৰে কিন্তুত্ব

I N'SI IVIS सोही पुराणमा वंशको उल्लेख गर्दा मकवानीय भनेकाले पाल्पाका राजाहरू मकवानपुरुवाट गएका हुन् भन्ने कुराने बढ्ता ठीक हो कि भन्ने जनाउंछ । यथा:--

> पर्वते, मध्यदेशे च, नेपाले च नराधिप । मकवानीय वंशोयं तेन लोकः प्रकाशितः।।

मध्यदेश भन्नाले आजको मधेश मात्र नठानी तलतिरको मैदानी भागलाई संझनुपर्दछ ।

यी मकवानी सेनहरू को थिए ?-तिनीहरू वंग देशका सेनवंशी थिए कि ? जसले वंगालमा बाह्रौं शतकमा राज्य गरेका थिए । बंगालमा सेनहरू दक्षिणबाट आएका हुन् र यिनीहरू बृाह्मण थिए भन्ने कुरा पाइन्छ । सातौं शतकदेखि दसौं शतकसम्ममा भारतीय उपमहादेशमा धेरै प्रकारका जाति र वंशहरूको प्रादुर्भाव भयो, राज-पूतहरू सोही अवधिमा निस्केका हुन् । यो यौटा यस्तो संक्रमणकाल थियो, जसमा बौद्ध र हिन्दूहरूको आपसी द्वन्द्व चिलरहेको थियो । ब्राह्मणवादी हिन्दूत्व आफ्नो पुनरुत्यानका लागि सचेष्ट थियो ।



A view of the fortifications at Makwanpur. See page 17. मकवानपुरगढीको किल्लाको एक दृश्य । पृष्ठ १७ ।

ं नेपालका तराई प्रदेशमा पूर्वदेखि पश्चिमसम्म ठाउं-ठाउमा प्रशस्त ध्वंसावशेषहरू पाइन्छन्, र सो प्रदेश प्राचीन प्रसिद्ध राज्यहरू अस्तै मगध, विदेह्न, उत्तर कोशल, अंग, गौड़ (बंग) सित टांस्सिए जस्तै थिए। यस्तो भान हुन्छ पश्चिम प्रान्तबाट पूर्वी प्राचीन राज्य कामरूप, प्राग्ज्योतिषपुर, मणिपुर (आसाम) र अझै पूर्व बाह्य, कांबीज, मलयतिर जाने स्थल राजमार्ग हाम्रा देशको तराई प्रदेश वा सो सन्निकट भएर नै जान्थ्यो किनकि सिमरौनगढको आक्रमण गयासुद्दीन तुगलकले बंगालबाट फर्क दा गरेको भन्ने ऐतिहासिक उल्लेख पाइन्छ। मोरंगमा एक ध्वंसावशेष छ (विराटनगरबाट उत्तरपूर्वीय दिशामा) जसलाई राजा धर्मपाल वा धनपालको गढी भनेर अझ-सम्म भन्दैछन् । बंगालका पालवंशीय राजाके यो गढी हो भन्न सकिन्छ, जो सेनवंशभन्दा अगाडि थिए। मोरङमा प्राप्त मूर्तिहरू बज्जयान मतका बौद्ध र हिन्दू देवदेवीका दुवं थरी छन्।

सेन शब्दको व्युत्पति "श्रेणिक" बाट हो भन्ने छ । श्रेणिकहरू दक्षिणका चील राजाका भारादारमा थिए र सेनवंश (वंगीय)का आदिपुरुष सामन्त सेन थिए । चोलहरूको कलिङगविजयपछि यिनैका एक संतानले बंगीय सेनवंशको आधिपत्य जमाए। सन् ११९९ मा मुसलमानहरूले सेनवंशलाई पराजित गरेर यिनका वंशधर पूर्व वंग (विक्रमपुर) तिर लागे । गांगेय मध्यदेशमा जब मुस्लिम आक्रमण प्रारंभ भयो, धेरैजसो बाह्मण, राजपूत, अधोरपंथी भए र हिमालयका बलिष्ठ काखमा ठाउं ठाउंमा राज्य जमाएर बस्न थाले। तर बिचारणीय कुरायो छ मकवानी सेनराजाहरूले आफ्ना कोट, किल्ला मधेससित जोरिएकै पहाडह€मा बनाए। जस्तै:-मकवानपुर गढी, (फलक ८) हरिहरपुर गढी, सिंधुली गढी, उदयपुर गढी, चौदण्डी (भोजपुर) र विजयपुर (मोरंग) मा। पछिल्ला दुइ उपराजधानीका रूपमा थिए । यौटा चाख लाग्दो कुरा यो पनि छ ह। म्रा पूर्वीय पहाड जो मकवानीका अधीनस्य थिए, त्यहां माझी नामक एक विशेष जाति छ, जसको भाषा पूर्वी बंगालको भाषासित मिल्दोजुल्दो छ । हामीले यो कुरा पनि याद राख्नुपर्दछ, केही शतकअगाडि कोशी नदी पूर्वामिमुखी भएर बग्द-थिन् । महानदा र टिस्ट। संगभ गरी बृह्मपुत्रमा प्रवाहित हुन्थिन् । प्राचीन कालको आवागमनको साधनमा प्रमुख पनि नदी र डुंगा नै हुन् । मोरंग जिल्लाको कोशी-

कल त्यहा औलिया बाबाको मठर गद्दी भएकोले नै गद्दी भिनएको हो भन्ने कसैको अनुमान छा तर औलिया बाबालाई दिएको गुठ आदि नै मकवानी सेनहरूले दिएका हुन्। अर्को कुरा वर्तमान चतरा साबिकको चतरा होइन र त्यहा भएका पुरातत्वका सामग्री अन्तबाट सारिएका हुन्।

साविक चतरा गद्दी, हालको चतराभन्दा कोशीपारी पश्चिमदक्षिणमा थियो र मकवानीहरूले प्रथम गद्दीनशीन भएकोले ने सो ठाउंको नाम पछि गद्दी भन्ने रहेको हो भन्ने अर्को लोकोक्ति छ । साबिक चतरा र रूपनगर (जसको उल्लेख पछि आउनेछ) नजीकै भएकाले यो हुने सम्भावना पनि छ ।

यस्तो बुझिन्छ यो वंशले एघ।रौं शतकको अन्तमा वा बाह्री शतकको प्रारम्भमा आफ्नो राज्यको जग हाले र उन्नाईसौँ शतकका प्रारम्भसम्म राज्य गरे। जब मिनीहरू श्री पृथ्वीनारायण शाहद्वारा पराजित भई विशाल नेपालमा सम्मिलित भए । यहां यो स्मरणीय छ श्री ५ पृथ्वीनारायण शाहकी मुमा पनि पाल्पाली सेन राजाकी छोरी र मौसूफ-की प्रथम महारानी पनि मकवानी सेनराजाक सुपुत्री हुन् । यसबाट पनि सेन वंशको आभिजात्य र गौरव रहेको प्रमाण पाइन्छ । सेन राजाहरू (मकवानी) को राज्य समयसमयमा विस्तृत र संकृचित भए तापनि को त्रंशले प्रायः ६००।७०० वर्ष राज्य गरेको बुझिन्छ र गोरखा वंशावलीमा पनि मकवानीहरूको खिल्लत हिन्दू-पति भन्ने उल्लेख छ । नेपालका भूम।गमा सर्वप्रथम बन्दूक पत्थरकाला (Hitchlock & matchloks)पै-ठारी गराउने पनि यिनै मकवानी सेनहरू हुन्। सोबापत नि-जहरूले दिएका बिर्ता पूर्व ३ नं र सप्तरीका पोखरेल ब्राह्मण-हरू अझसम्म भोग गर्दै थिए। किरात प्रदेशमा आधिपत्य जमाउने पनि सर्वप्रथम मकवानीहरू नै हुन् र इष्ट इण्डिया कम्पनीसित सर्वप्रथम भएको नेपालको संघि मोरंगका राजा कर्णसेनले नै गरेका हुन्।

जो मकवानीका अधीनस्य थिए, त्यहां माझी नामक एक मकवानी सेन राजाहरू आपना प्रशस्तिमा श्री रूपविशेष जाति छ, जसको भाषा पूर्वी बंगालको भाषासित नारायणत्यादि लेखी अरू विरुदाविल लेखने गर्दथे, जस्तो
मिल्दोजुल्दो छ । हामीले यो कुरा पिन याद राख्नुपर्दछ, श्री ५ महाराजाधिराजका प्रशस्तिमा नरनारायणत्यादि
केही शतकअगाडि कोशी नदी पूर्वामिमुखी भएर बग्दथिन् । महानदा र टिस्टा संगभ गरी बृह्मपुत्रमा प्रवाहित कसैको नाम थियो वा सो निजहरूको विशेषण मात्र हो वा
हुन्थिन् । प्राचीन कालको आवागमनको साधनमा प्रमुख कुनै उत्पत्ति स्थानलाई इंगित गर्दछ । बंगालमा रूपपिन नदी र इंगा नै हुन् । मोरंग जिल्लाको कोशीकिनारको चतरालाई मोरंगमा चतरागदी भनिन्छ। आज-

स्थान यहींनिर हो । बङ्गालको सेनवंश पनि आपना प्रशस्तिमा सोही कुरा लेख्ये वा लेख्दैनथे, ठहराउन सिकन्न र त्यसमा अनुसन्धान गरेमा यथार्थ पता लाग्ला । सो प्रशास्तिका सम्बन्धमा यो पनि भनिन्छ यसको सम्बन्ध सप्तरीको रूपनगरसित छ, जो मकवानी सेनहरूको आदि

But the second of the second

医抗脓性 医电阻性脓性 化氯化苯酚苯 医视镜 的

TO THE MANAGEMENT OF THE PROPERTY OF THE

the stage of the s

राजधानी थियो (माथि जतराको उल्लेख यहीनिरको हो)
यसमा कुनै सन्देह छैन । रूपनगरवरिपरि कञ्चनपुर,
खोजरदओ गुफा (सुनिन्छ चुरेमा गुफाभित्र मूर्तिहरू छन्)
आदिमा प्रशस्त पुरातत्वका सामग्रीहरू छन् यसको खोजतलाश र अन्वेषण हुनु जरूरी छ ।

The second of the second section is the

To the control of the control of the second of the control of the second of the control of the c

und deponenti de la region di medice di la regione de Profita e formation de la region de la Region de la Una pero Marche e la general de la region de la region de la Region e la region de la region

The Control of the

# नेपालमा शैव र बौद्ध धर्मको समन्वय

### –चूडानाथ मष्टराय

मनुष्यले धर्मको खोजपूर्ण सिद्धान्त निकालेर पशुसमाजबाट आफ् एक तह माथि उठ्यो । अनि धर्मो हि तेषामधिको विशेषः भन्न कुराको पूरा पुष्टि भयो । धर्म, यो
यति ठूलो पुरुष्णि भयो जसको पञ्जाभित्र सारा विश्व
खुकुलैंसित अटायो । वर्णाश्रमधर्मपछि आर्यहरूले त्यसकै
ज्ञानकाण्डको विस्तृतरूपमा प्रचार गरी वर्णाश्रमभित्र रहेको
स्ट्ढींबृद्धीलाई हटाउँदै लगे । ज्ञान सबैको साजा हुन्छ
भन्ने क्रान्ति बुद्धबाट शुरू भयो र स्त्री शृद्र पनि प्रव्रज्यामा
दीक्षित हुन पाए । अब यति मौलिक मेदले गर्दा एउटा
रेखाको फरकमा धर्मको रूपमा आकाशजमीनको भिन्नता
देखाप-यो । वर्णाश्रमका आधार बेदको घोरविरोधी बुद्धत्ररह हामी कसैलाई पाउँदैनौं । वेदमा अश्वमेघ आदि
हिसामा आधारित सारा कर्मकाण्ड बौद्ध घर्ममा तिरस्कृत,
लाञ्छित गरियो ।

संघारामको पृष्ठभूमि त ब्रह्मचर्याश्रमंकै हो, तर त्यहां स्त्रीपुरुषको साहचय्यं रह्यो । प्राकृतिक नियमको यौन आकर्षणबाट दुवै धेरै दिन सम्म बच्न सकेनन् । यसरी कामको विरोधमा सफल भएका मार्जित् वृद्धको धर्म कामकलाको प्रश्रय दिदै चक्र संवर आदिको प्रचारक र प्रसारक भयो । यसको राम्ररी व्याख्या मैले भिन्नैं गरेको छु ।

सनातनीलाई हामी नेपाली शैव भन्दछौं यसको अर्थ वैष्णव धर्मको विरीधी धर्म भन्ठान्नु हुँदैन । वीर शैव र वीर वैष्णवको काटाकाट पाइन्छ । भारतमा शैव र वैष्णवको पनि ठूलो संघर्ष रह्यो । तर नेपालमा सर्वेलाई रसायन बनी तन्त्रले जोडेको छ । नेपाल त्यस मध्ये पनि काठमाण्डौं त मन्दिरमय शहर भनेमा अत्युक्ति हुँदैन । यहां हरेक मन्दिरमा भिन्नाभिन्ने वैशिष्ट्य छ । यहां बेग्लाबेग्लै परम्परा छ तर यति विभेदमा पनि एउटा एकता छ त्यो हो तन्त्रको प्रभाव । एउटा दर्शनको आधार छ त्वो हो "कामस्तु कीलुकःश्रोक्तः पुरुषार्थचतुष्टये"।

的现在分词 医克里克氏 医克里克氏 医克里氏试验检尿病

तन्त्रमा दुई हांगा छ, एक दक्षिणमार्ग अर्को वाममार्ग । दक्षिण मार्गमा वेदको अनुकूल गरी पूजाको
परम्परा चलेको छ । यसको दर्शनमा पिन प्रायः त्यही
छाप परेको छ । तर वाममार्गमा पंचमकार जुन मद्य,
मांस, मैथुन, मीन, मुद्राबाट क्रियाकलापको संचालन
गरिन्छ । र त्यसभित्र कीलिकलाई चक्र संवरमा पूर्ण छुट
दिइन्छ । त्यसबाट प्रभावित छ । यसरी तन्त्रको दुई
नै परम्परा यहां हामी पाउंछौं । जस्तो पशुपतिनाथको
शिरमा श्रीचक्रको पूजा र गुह्येश्वरीमा बायां हातबाट
देवीको अर्चना । यही छोटकरीमा दुई संप्रदायको प्रचलनको
दिग्दर्शन हो ।

बज्जयान र महायानको पृष्ठगामी नेपाली बौद्धहरूले तन्त्रका पछि लाग्नु पनि आवश्यक नै प्रतीत हुन्छ किन-भने यही दुई यानको वरदान रूपमा वाममार्गको प्रस्फुरण भयो भन्ने धेरै विद्वान्को भनाइ केहो अंशमा सत्य जस्तो पनि मलाई लाग्छ । नेपालमा यसरी सनातनी र बौद्धलाई नङमासु गरी मिलाएर यही धर्मका विद्वान्हरूले राखे यो ज्यादै महत्वपूर्ण कुरा छ ।

यहां सनातनीहरूले बौद्धको तान्त्रिक देवतालाई आपनो रूपमा पुजेका छन् जस्तै संकटा (टेबहालमा)। कुनै रोषणको रूपमा छन् जो संभोगावस्थाको एक देवताको चक्र संवरात्मक रुप हो त्यहां एकता कायम छ । फेरि महाकाल (टुंडिखेलमा) यी पनि बौद्धको तान्त्रिक देवताको ध्यानमा पाउंछौं, त्यहां दुबै धर्मावलम्बीहरूको ऐकमत्य छ । फेरि यता सनातनीहरूको गुह्येश्वरी मन्दिरमा बौद्ध धर्मावलम्बीहरूको श्रद्धा अक्षुण्ण छ । दक्षिणकालीमा र भद्रकालीमा हामी भेद पाउदैनीं आराधना गर्दा । असनमा एकथरी अन्नपूर्णको कलशको

टिम्बाहरूको भारवहनक्षमताको अनुपातको आधारमा मात्र गर्नू । टिम्बाका केही तल तामाका पाताको बीचमा कमल लेखेको देवता, वेदि वा अग्निकुण्डबराबरको राम्रो चंदुवा जड्नू ।

मण्डपको मध्य केन्द्रविन्दुमा बीच पर्ने गरी माझमा

医乳腺 美国美国特别 网络凯克斯 医电流放射 医线点

The state of the state of the state of the state of

particle of the second pro-

प हात समचतुरस्र बराबर चारपाटे १ हात ऊची स्थ-ण्डल बनाउन् ।३ वप्र र त्यसका वरिपरि १ हातमा ३ अगुल गहीरो वेदि बनाउन् । होमकमं मुख्य छ भने पूर्वपिट्ट मूल देवताको वेदि, नेकृंत्यमा वास्तुवेदि, ईशानमा गृहवेदि बनाउन् । यो सबै वेदिमा वप्र हुनुपछं । वेदि खस्नुपर्देन । प्रमाणबमोजिम चँदुवा टाइन् ।

AND WAR

The Book of the graph of the graph

W.

# सिद्धिनरसिंह मल्लका ताडपत्र तमसुकहरू

## --शंकरमान राजवंशी

# वि. सं. १६७६ को

### लमाइ ३ फुट । चौडाइ १ इंच ।

यसमा माटाको बाटुलो छाप छ । छापको बीचमा खड़ र खड़को तल कलश अङ्कित छ ; खड़को दायाँबायाँ श्री तथा गोहीको मुख जस्तो बुट्टा अङ्कित छ । यो पत्र राजा सिद्धिनरसिंह मल्लले छ्वाछबाहालका देवसिंह बाँडालाई गरिदिएको हो । यसमा साक्षी चैत्र मल्ल कुमर छन् । यसमा जग्गाबिकी विषयको उल्लेख छ ।

#### मूल

- १ ऊँ स्वस्ति ।। श्रीश्री जय सिद्धिनरिसह मल्ल प्रभु ठाकुरसन ।। छ्वाछवाहार राजकेवछेनिन यंतागृहिन-वाशी ग्राहक देविसह वादे भाकेसह नाम्ने प्रसादि-कृतं स एव छ्वाछबाहाल रिछतापिलको पातालभुनाम-प्रदेशे श्रीश्रीराजया गृहिशमाया पश्चिमत उत्तंलत पूर्वित मार्ग्गशमायां दक्षीणतश्च एतन्मध्ये छ्वाछवाहाल पिलको मार्ग्गन दिक्षणप्रदेश तापिलको पाताखनखा ख ३ कुज तत्पिलको यथा नगलकाल पर्व्वतमानेन सुवर्ण्णमूलमोहोलटंका
- २ पिय ४० मादाय स्वादिनाम्ने नवतुकंन्यायन कय विकियन प्रसादालपा जुरो अत्र पत्रार्थे दृष्टसाक्षी श्रीचैत्र मल्ल कुह्मलजुस ।। सम्वत् ७४० फाल्गुण गुद्धि पूष्णिमाश्यां तिथौ ।। ध्व कीन्यया सर्व्यसो-धान धुंग्व जुरो ।।

## वि. सं. १६८७ को

## लम्बाइ २ फुट ३३ इञ्च । चौडाइ **३ इञ्च** ।

यसमा माटाको बाटुको छाप छ । छाप माथिकै बमोजिमको छ । यो पत्र पनि राजा सिद्धिनर्रासह मल्लले उनै देवसिंहलाई गरिदिएको हो । साक्षी चैत्र मल्ल नै छन्। यसमा जग्गाबिकी विषयको उल्लेख छ ।

#### मूल

१ ऊँ स्वस्ति श्रीश्री जयसिद्धिनरसिंह मल्ल देव प्रभु
ठाकुलसन ।। छ्वाछ्याहाल दोल जलमण्डपगृहनिवासि 
गृाहक देवसिहविल भ्रातृसहनाम्ने प्रसादीकृतं स एव 
क्वथ्व धलपातालगुं नाम प्रदेशे श्रीश्री राजया 
भुम्यां पश्चिमत उत्तरत पृब्बंत ग्राहकस्य भुम्या 
दक्षीणतश्च एतन्मध्ये कोथ्व टोल पातालसो भुम्यन 
दक्षीण प्रवेशत पाताल भुखाअदु तद्भूम्यां यथानगलकाल प्रवर्त्तमानेन सुवण्णेपुष्प भारार्ध प्रदौकित 
मोहरटका पियच्या ४८ मादाय स्वाधिनान असादारपा जुरो अत्र पत्रार्थे दृष्टसाक्षी श्रीचैत्र मल्ल कुल मल्ल 
जुस लिखित कायष्ठ चिन्ददास ।। सम्वत् ७४९ 
फागुण कृष्ण त्रयोदस्यां तिथी ।। ध्व त्रीय्न यात 
भण्णं ध्राव गुभ ।।

## वि. सं. १६८९ को

् लम्बाइ २ फुट १ इञ्च । चौडाइ सालाखाला १ इञ्च ।

यसमा माटाको बाटुलो छाप छ । छाप माथिकै बमोजिमको छ । यो पत्र राजा सिद्धिनरसिंह मल्लले छ्वाछवहालका कीर्तिसिह बाँडालाई गरिदिएको हो। साक्षी चैत्र मरूल छन्। यसमा जग्गा बिकी विषयको उल्लेख छ।

मृल

- 9 ऊँ स्वस्ति ।। श्रीश्री जयसिद्धिनरसिंह मल्ल देव प्रभु ठाकुलसन ।। छ्वाछवाहाल टोल लवंतागृहनिवासि ग्राहक किर्तिसिंह वादे नाम्ने प्रसादिकितं स एव कोथ्व टोलपाताल नाम प्रदेशे ।। ग्राहकस्य पाताल भुम्यां पश्चिमत श्रीश्री राजया पातालभुम्यां उत्तरत पूर्वित मार्गिशिमायां दक्षीणतश्च एतन्मध्ये कोथ्वटोल पाताल लंन दक्षीण प्रवेश ता पाताल भुंखा २ प्रयि ३ तद्भुम्यां यथा नगलकाल प्रवर्त्त-मानेन सु (वर्ष)
- २ पुष्पभारार्धं प्रढौकित मोहोर टंका निय २० मादाय स्वाधिनामेन वतुकं न्यायन क्रयविकीयन प्रसादालपा जुरो अत्र पत्रार्थे दृष्टसाछी श्रीचैत्र मल्ल कुमलजुस लिखिति कलन कायष्ठ चण्डीदास ।। सम्वत् ७५२ भाद्रपद कृष्ण षष्टम्यां तिथौ ।। थ्व कीय्नया भण्णं धुंग्व गुभ ।।

## वि. सं १६८९ को

लम्बाइ २ फुट २ इञ्च । चौडाइ सालाखाला ४ इञ्च

यसमा माटाको बाटुलो छाप छ। छाप माथिकै बमोजिमको छ । यो पत्र राजा सिद्धिनरसिंह मल्लले यम्वल मंगल टोलका रामदासलाई गरिदिएको हो । यसमा साथी चैत्र मल्ल छन्। यसमा खेत बिका विषयको उल्लेख छ।

क्षात्र रङ्गाके एक ५ वर्ग जाना है।

मुल

९ ॐ स्वस्ति । श्री श्री जयसिद्धिनरसिंह मल्ल देव प्रभु ठाकुलसन ।। यम्बल मंगुल टोल वाकोट निनियता-गृहिनवासि ग्राहक रामदासनाम्ने प्रसादीकृतं योहोदोल क्षत्रनामप्रदेशे तिलवंकिशमायां पश्चिमत हाथ्वगुठिया क्षत्रशिमायां पूर्वित दर्थलाछ जोगिचावावया क्षत्र-शिमायां उत्तरित दक्षीणतश्च एतन्मध्ये योहोदोल क्षत्र-नाम सज्ञक त्रयरोपनिकं रोवाङ्क बोव स्व ३ तत्क्षत्र यथा नगलकार प्रवर्त्तमानेन सुवर्ण पूष्पभारार्ध प्रढौ॰ कितमोहोलटका

२ ङयपि ५४ मादाय स्वधिनामेनवतुकं न्यायन ऋयविकि-यन प्रसादालपा जुरो अत्र पत्रार्थे दृष्ट साक्षी श्री चैत्र मल्ल कुमलजुस लिखिति कलन कायष्ट चण्दीदास ॥ सम्वत् ७५२ भाद्रपदकृष्णचतुर्दस्यां तिथौ थ्व क्रीन्य्न्यया

## वि. सं. १६८९ को

लम्बाइ २ फुट है इञ्च चौडाइ सालाखाला १**३** इञ्च ।

यसमा माटाको बाटुलो छाप छ । छाप माथिकै बमोजिमको छ । यो पत्र राजा सिद्धिनरसिंह मल्लेल यखा-लखु टोलका जीवराजलाई गरिदिएको हो । साक्षी चैत्र मल्ल छन् यसमा घरिबकी विषयको उल्लेख छ ।

मूल

- 9 ॐ स्वस्ति ।। श्री श्री जयसिद्धिनरसिंह मल्ल देव प्रभु ठाकुलसन यखालेषु टोल सोंगछे लियतागृह निवासि ग्राहक जिवराज नाम्ने प्रसादीकृतं स एव तवदो छ यंतागृहनामप्रदेशे ग्राहकस्य गृहसिमायां पश्चि-मत स एव ग्राहकया छेव निनिसमावन उत्तरत रुद्धिस-हस्य गृहसिमायां पूर्व्वत मार्ग्गशिमायां दक्षीणतश्च एत-न्मध्ये तवदोछे निनगृह निनन उत्रत वेश रक्षीणाभिमूख तागृहजावस
- २ खा नसे २ कु २ पाताल खा १ कु ४४× तद्गृह
  यथा नगल प्रवर्त्तमानेन सुवर्ण्ण पूष्पभारार्ध प्रढौिकत
  मोहोरटंका शलछिव पियपि १४४ मादाय स्वाधिनामनवतुकं न्यायन क्रय विकीयन प्रसादारपा जुरो अत्र
  पत्रार्थे दृष्टसाक्षी श्री चैत्र मल्ल कुमलजुस लिखिति
  करन कायष्ठ चण्डीदास ।। सम्वत् ७५३ पौष कृष्ण
  एकादस्यां तिथौ ।। भण्णंशुद्धकं दुंते धुंग्व ।। शुभ ।।

# वि. सं. १६९२ को

लम्बाइ २ फुट ८½ इञ्च । चौडाइ सालाखाला २६ इञ्च ।

यसमा माटाको बाटुलो छाप छ । छाप माथिकै

बमोजिमको छ । यो पत्र राजा सिद्धिनरसिंह मल्लेले दथुष्टवल टोल तझ्या यिकुनिनका पात्रवंश राउत काशीरामलाई गरिदिएको हो । यसमा साक्षी श्री श्री जय श्रीनिवास मल्ल देव ठाकुर छन् । यसमा खेत बिकी विषयको उल्लेख छ ।

मूल

- १ ऊँ स्वस्ति ।। श्रीश्री जय सिद्धिनरसिंह मल्ल देव प्रभु ठाकुलसन ।। दर्थ घ्वल टोल तवझचाल यिकुलनि वंतागृह निवासि ।। ग्राहक पात्रवंभ राउर्त्त काशिराम भ्रातृसहनाम्ने प्रसादीकृतं वदलक्षत्र नाम प्रदेशे ।। झतापोल वावुराज पुनया क्षत्रेन निन्वकशिमाया पश्चिमत श्रीश्रीराजया क्षत्रेन कुटु-सिह्कस्य क्षत्रेन जिसिंहकस्य क्षत्रेन त्रयशिमायां टत्त्तंरत स्वल्यमार्ग शिमायां स एव वालुराज पुनया क्षत्रेन दोयो शिमायां
- २ पूर्व्वत ।। स एव वावुराजपुनकस्य क्षत्रंन यंछु पिलको भेल्वया क्षत्रेन दोयो सिमाया दक्षीणतश्च एतन्मध्ये वदलक्षत्रनामकसंज्ञक पञ्चरोपिनकं रोवाङ्क रोव ५ तत्क्षेत्र यथा नगलकाल प्रवर्त्तमानेन सुवण्ण-पूष्पमारार्घ प्रढौकित मोहोरटका शलिख वसलनच्या ११८ मादाय स्वाधिमामेन वतुकं न्यायन ऋर्यविकी-यन प्रसादारपा जुरो अत्र पत्रार्थे दृष्टसाक्षी श्रीश्ची जयश्चीनिवास मल्लदेव ठाकुलस ।। लिखिति करत काय
- ३ ष्ठ चण्डीदास ।। सम्वत् ७५५ वैशाष कृष्ण प्रतिपद्यां तिथौ । थ्व कीय्न या भण्णं धुग्व जुरो शुभ ।।

## वि. सं. १७१७ को

लम्बाइ १ फुट ६९ इञ्च । चौडाइ 💲 इञ्च ।

यसमा माटाको बादुलो छाप छ । छाप माथिक बमोजिमको छ । यो पत्र राजा सिद्धिनरसिंह मल्लले चापागाउँका वहडकाल जवनसिंहलाई गरिदिएको हो । यसमा साक्षी श्रीनिवास मल्ल छन् । यहाँ बारी बिकी विषयको उल्लेख छ ।

मूल

- १ ऊँ स्वस्ति ।। श्रीश्रीजयसिद्धिनरसिंह मल्ल देव प्रभु ठाकुरसन ओवादेश येलखां टुंध्वया घतिगृह निवासी ग्राहक वहडकाल जवनसिंह नाम्ने प्रसादीकृतं वृसिदोल वातिकानामप्रदेशे गृाहकस्य क्षत्रात्पश्चिमत भ्हुकन-सिंहया क्षत्राद्वत्तरत श्रीश्रीराजया क्षेल भुमन पूर्व्वत दक्षिणतश्च एतन्मध्ये तद्वातिका सार्द्धसह
- २ इयो कषा च्हुकर्ष निस २ जव निस २ तद्रातिका यथा देशकालप्रवर्त्तमानेन सुवर्ण्णपुष्प मालार्घ प्रढौकृत मोहर टका चयगु ८९ आदाय स्वाधिनावर्त्तक न्यायन क्रीविक्रीन प्रसादारपा जुरो अत्र पत्रार्थे दृष्ट साक्षी श्रीश्री जयश्रीवास मल्ल देवप्रभु टाकुरस लिखित देवज्ञ सिद्धिराज सम्वत् ७८०
- ३ नष्टज्येष्टशुक्ल दशम्यां तिथौ भण्णं शुद्धकं दुंत धुंङ शुभ ।।

## वि. सं. १७१८ को

लम्बाइ १ फुट  $\chi^{\frac{5}{2}}$  इञ्च बौडाइ  $9^{\frac{1}{2}}$  इञ्च

यसमा माटाको बाटुलो छाप छ । छाप माथिकै बमोजिको छ । यो पत्र राजा सिद्धिनरसिंह मल्लले खोकनाका जयनराजलाई गरिदिएको हो । यसमा साक्षी श्रीनिवास मल्ल छन् । यहाँ बारी विकी विषयको उल्लेख छ।

मूल

- १ ॐ स्वस्ति ।। श्रीश्रीजय सिद्धिनरसिंह मल्ल देव प्रभु ठाकुरसन खोकनादेश थंथ्वला छलं येतागृह-निवासी गृाहक जयनराज नाम्ने प्रसादीकृतं ह्नथ्व खोसिवातिकानाम प्रदेशे श्रीश्री राजाया वातिका शिमायाः पश्चिमत उत्तरत पूर्व्वत नदीशिमाया दक्षिणतश्च
- २ एतन्मध्ये तद्वातिकात्रय कषा ङ्क्कर्ष स्वं ३ तद्वातिका यथादेशकाल प्रवर्त्तमानेन सुवर्ण्णपुष्पमालार्घ प्रढौकृत मोहोरटंका शुयगु ३९ आदाय स्वाधिनावर्त्तकं

न्यायेन कीविकीन प्रसादारपा जुरो अत्र पत्रार्थे दृष्टसाक्षी श्रीश्री जय श्रीनिवासमल्ल देव प्रभु

३ ठाकुरस लिखित दैवज्ञ उद्धवराज सम्बत् ७८९ वैत्रशुक्ल पञ्चम्यां तिथौ भण्णशुद्धकं दुंते धुंङ शुभ ।।

#### टिप्पणी

यी तमसुक ताडपत्रहरू राष्ट्रिय अभिलेखालयमा संग्रह भएका छन्। यो संग्रह वीरपुस्तकालय घण्टाघरमा छंदा भएको हो। मल्ल राजाका घरायसी पत्र प्रायः यसै ताडपत्रमा लेखिन्थे। यी ताडपत्र तमसुक अद्यापि अप्रकाशित थिए। साक्षी राख्दा उत्तराधिकारीलाई राख्ने चलन छ। प्रामाणको लागि छाप लगाउने पनि चलन छ। प्रामाणको लागि छाप लगाउने पनि चलन छ। सो छाप बलियो माटो गथिचाको हुन्छ। छाप लगाउँदा लाहाछाप लगाए झैं लगाइन्छ। सो छाप ताडपत्रको छेउमा लगाइएको हुन्छ। छाप खस्न नपाउने गरी ताडक डोरीले बाँधिएको हुन्छ। छापमा देवी खड्ग कलश श्री आदि अङ्कित गरिएको हुन्छ। यस चिह्नबाट तिनीहरूको संप्रदाय बुझ्न सिकन्छ।

राजा मिद्धिनरसिंह मल्लेल गरिदिएका यी ताडपत्र तमसुकमा लिपि नेवारी छ । भाषा संस्कृत मिसिएको नेवारी छ । संस्कृत प्रायः अगुद्ध छ । लेखमा पद छुट्टि-एको छैन । कते २ पङ्क्ति कते ३ पङ्क्ति अक्षर छन् । पद्न सजिलोको लागि पद सम्म छुट्टचाई पङ्क्ति र अक्षर जस्ताको तस्तो दिइएको छ । घर बारी खेत बिक्री गरिएको तमसुक हुनाले यी ताडपत्रहरूमा विशेष गरी ठाउँके उल्लेख छ । लिच्छवि शिलाभिलेखमा उल्लिखित ठाउँको पत्ता लगाउन यस्ता ताडपत्रबाट महत मिल्न सक्छ । यी पत्रमा केवल कयविकयको मात्र कुरा हुनाले त्यति कुरा बुझ्न मूलैबाट पर्याप्त हुने हुंदा अनुवाद दिइएन । उल्लिखित ठाउँको यथार्थ पत्ता लगाउन सिकएमा यसको विशेष व्याख्या हुन सक्छ । यस कारण अहिलेलाई यहाँ परिचय र मूलसम्म दिइएको छ । विशेष व्याख्या दिदा अनुवाद सहित पछि दिइनेछ ।

राजा सिद्धिनरसिंह मल्ल लिलतपुरका राजा हुन्। यिनले वि. सं १६७६ देखि १६८९ सम्म गरिदिएका तमसुकमा चाँहि सिद्धिनरसिंहले श्रीनिवास मल्ललाई साक्षी राखेका छन्। चैत्रमल्लाई कुह्मल भन्ने पदवी दिइएको छ। श्रीनिवासलाई चाहिँ ठाकुर भन्ने पदवी दिइएको छ। चैत्र मल्ल भन्ने इतिहासमा नयाँ व्यक्ति देखा पनं आएका छन्। यी चैत्र मल्लको यथार्थ परिचय थाहा हुन सकेको छन्। राजा सिद्धिनरसिंह मल्लको अन्तिम समय वि. सं. १७१७ सम्म थाहा थियो। अहिले यिनले गरिदिएको तमसुक ताडपत्रबाट वि. सं. १७१८ सम्म सिद्धिनरसिंहको समय रहेको कुरो ज्ञात हुन आएको छ।

राजा सिद्धिनरसिंह मल्ल धर्मात्मा तथा कृष्णका भक्त थिए । यिनले वि.सं. १६९३ मा स्थापना गरेको ललित-पुरको २१ गजूर भएको भित्ता भित्तामा रामायण महाभारतका कथाका घटनाहरू कुँदिएको कृष्णिमन्दिर प्रसिद्ध छ । योबाहेक ललितपुरमा सिद्धिनरसिंहले राखेका अरू कीर्ति धेरै छन् ।

यी तमसुक ताडपत्रहरूमा संवत् महीना तिथिसम्म मात्र उल्लेख गरिएका छन् । वारको चाहिँ उल्लेख छैन । यहाँ दिइएका महीना अमान्तमानका हुन् । अमान्तमानको कृष्णपक्षमा चाहिँ अहिलेको पूर्णान्तमानको हिसावले त्यो-भन्दा पछिल्लो महीना हुन्छ । वि. सं. १७१७ मा ज्येष्ठमा मलमास परेको थियो । मलमासलाई अहिले अधिमास पनि भन्ने चलन छ । तिन ताक मलमासलाई नष्टमास भन्ने चलन रहेछ भन्ने कुरो वि. सं. १७१७ को तमसुक ताडपत्रमा "नष्टज्येष्ठणुक्लदशम्यां तिथो" भनी लेखेको हुनाले स्पष्ट छ । यहाँ वारको उल्लेख नभएकोले गणना दिनुपर्ने मतलब रहेन ।

# वराहक्षेत्र र केही अन्य स्थल

## जनकलाल शर्मा

(वराह क्षेत्र र त्यसका आसपासका केही स्थलको पुरातात्विक अन्वेषण पुरातत्व विभागले २०१७ सालमा गरेको थियो । यसै प्रसङ्गमा पुरातत्व विभागका प्रधान अनुसन्धान स्रधिकारी (त्यससमय फिल्ड-एक्सक्याभेटर) श्री जनकलाल शर्माले दिनुभएको प्रतिवेदन पाठकका समक्ष प्रस्तुत छ ।—सं.)

## वराहक्षेत्र ।

यो स्थान वर्तमान चतरागद्दीबाट २ कोश उत्तर-पश्चिम सप्तकोशी र कोका नदीको उत्तर-पश्चिम सप्तकोशी र कोकानदीको दोभानमा पर्देष्ट (फलक १. क.) । वराहक्षेत्र पूर्वी नेपालको प्रसिद्ध तीर्थ हो । यहां पुग्ने बाटो अन्यन्त विकट भए पनि यसको प्रसिद्धिले गर्दा सहज हुन आएको छ । यहां शाहकालभन्दा पूर्वका कुनै अभिलेख प्राप्त भएका छैनन् अतः ऐतिहासिक अयवा पुरातात्वक अनुसन्धानमा बडो बाधा परेको छ ।

भारतीय पुरातत्वका अन्वेषक श्री दिनेशचन्द्र सरकारले सम्पादन गर्नुभएको एक पुस्तक<sup>9</sup>को दामोदर-पुर ताम्रलेखमा—

> हिमवच्छिखरे कोकामुख स्वामिनः चत्वारः कुल्यवापाः श्वेतवराहः स्वामिनोपि सप्तकुल्यवापाः

भन्ने वाक्य अंकित छ । यो ताम्रलेख भारतका प्रसिद्ध गुप्तवंशका राजा बुध गुप्त (ई. स. ४७६-२४-९४)का समयको हो ै। यस पुस्तकको आर्को दामोदरपुर ताम्रलेखमा पनि—

मन्मातुः (पु) ण्याभिवृद्धये अत्रारण्ये भगवतः श्वेतवराह स्वामिनो देवकुले खण्ड फुट्ट प्रति (सं) स्का (र) (क) रणाय

भन्ने वाक्य अंकित छ । यो अञ्जलेख गुप्त संवत् २२४ अर्थात् ४५३ ई. स. को हो । यसमा राजाको नाम छैन <sup>९</sup> । उपर्युक्त यी दुवै ताम्रलेखका अनुसार पहाडको जंगलमा रहेका कोकामुखवराह र श्वेतवराहको अस्तित्व जनाउछ । यी दुवै ताम्रलेखमा उल्लेख भएका कोकामुखवराह र श्वेतवराह यसै वराहक्षेत्रमा रहेका कोकामुखवराह र श्वेतवराह हुन् । कारण यिनको अस्तित्व आज पनि यसै नामले वराहक्षेत्रमा छ । साथै उक्त ताम्रलेखमा उल्लेख भएको वराहक्षेत्र यही हो भन्ने पुष्टि वराहपुराणको निम्नलिखित वाक्यले पनि गर्दछ—

> अस्ति मत्स्यशिला नाम गुह्यं कोकामुखे वरम् । धारा पतन्ति तिस्रो वै कौशिकीमाश्रिता नदीम् ।।

कोशिकी र कोकानदीको संगममा वराहक्षेत्र पर्दछ । भन्ने कुरा हामीले माथिनै प्रसंगवश भनिसकेका छौं।

9,२,३- हेर्नुहोस्- D. C. SIRCAR
Select Inscriptions Bearing On
Indian History And Civilization,
Volume-1-Damodarpur Copper Plate
Inscription, No. 36 and 39; 328-30;
337;-40

यस सिद्धान्तअनुसार वराहक्षेत्रको अस्तित्व ईसाको पांचौ शताब्दीभन्दा पूर्वको भयो । त्यस समयदेखि अहिले-सम्म कित मूर्ति नष्ट भए त्यसको लेखोजोखो छैन । तर त्यहां जनताको अपार शद्धामा कहिल्यै कमी आएन । हाल यहांका दर्शनीय स्थानका मन्दिर यस प्रकार छन्:—

१. वराह भगवान् ।
३. लक्ष्मी
५. वराह ।
५. नागेण्वर वराह ।
५. गुरु वराह ।
५. मूर्यवराह (श्वेतवराह?)
५. कोकावराह ।
९. बदरी मुक्तेण्वर ।

यी मध्ये १,२,३, एउटै हातमा छन् र यसलाई जुद्ध-शमशेरले जीर्णोद्धार गरेका हुंदा यिनका मन्दिर सुरक्षित छन् तर अन्य मन्दिर जीर्णप्रायः छन् । यसबाहेक यहां अनेक मूर्ति यत्रतत्र विकीर्ण छन् (फलक १ ख,३ ख)। गुरुवराहको मन्दिरमा एउटा विशाल वराहको भग्न मूर्ति राखिएको छ । त्यो केही वर्षअघि मात्र यस मन्दिरका छउको कान्लोमा पहिरो जांदा भेटिएको हो भन्ने त्यहांको प्जारीको भनाइ छ । यो मूर्ति एक मानिस अग्लो छ र यो निकै कलात्मक छ । यो मूर्तिको कलाबाट १३ रौं १४ धौं शताब्दीको प्रतीत हुन्छ । यसबाहेक वराहक्षेत्रमा बाटो खन्दा एउटा लक्लिश मूर्ति २०१४ सालमा फेला परेको थियो त्यो हाल धरानको प्रहरी कार्यालयको हातमा राखिएको छ (फलक २) । वराहक्षेत्रभन्दा एक कोशमाथि डाडामा सूर्यकुण्ड नामक स्थान छ । यहां जुन समयमा वराहक्षेत्रमा मेला लाग्छ । (अर्थात् बाला-चतुर्दशीमा) मानिस त्यहां जान्छन् । त्यो कुण्डको इलाका खानी जस्तो छ । त्यहांका कोइला ल्याएर कालो मसी बनाउंछन् । र यो कसैले यज्ञ गरेको कुण्ड हो भन्ने जन-विश्वास छ । तर यो कोइलाखानी जस्तो छ ।

# चतरागद्दी

यो स्थान विजयपुरबाट ५ कोश पश्चिम सप्तकोशीको किनारमा पर्दछ । यो नेपाल अधिराज्यका ठूला ठूला मठमध्ये एक हो ।

चतरा गद्दीको स्थापना कुन समयमा भयो त्यसको

केही विशेष उल्लेख पाइंदैन । तर एउटा किंवदन्ती-अनुसार यो मठ सेनहरूका पालामा स्थापित भएको अनुमान हुन्छ । किंवन्दती यस प्रकार छ :—

परापूर्वकालमा एक जना सिद्ध वराहक्षेत्रका छेड कोशी किनारमा तपस्या गरेर बसेका थिए। त्यसै अवसरमा कुनै एक सेन वशका राजा पुत्रलाभ नभएको विरहमा तीर्थवास गर्न वराहक्षेत्र आए। त्यसै समय नाउद्घारा वराहक्षेत्र जान लाग्दा बाटामा सिद्धको आश्रम फेला पारे र त्यहां केही समय आराम गर्ने विचार लिएर आश्रमतिर लागे। आश्रम (गुफा) ठीक कोशीको किनारमा थियो। सिद्धले राजा आपन् आश्रमतिर आउन लागेको देखी स्वागतका निमित्त आफूले ओढेको लुगा एकातिर भैंमा राखी राजाका निमित्त आसन दिए। सिद्ध र राजाको केहो समय बातचित भयो।

यत्तिकैमा सिद्धले एउट। कुनामा थुपारेको ओढ्ने सगबगाउन लागको देखेर राजालाई शंका भयो र मनमने भन्न लागे "यो सिद्ध मनाउंदो फुस्रो त शिकारी पो रहेछ, यसले के छोपेर राखेको रहेछ र सगबनाउन लाग्यो ।'' मनमनै यति विचार गरेर उनले भने "योगी राज ! यो के सगबगायो ? सिद्धले स्वाभाविकरूपले भने– केही होइन, मेरो लुगा हो ।'' राजालाई सिद्धको कुरा विश्वास भएन र त्यो लुगा उठाएर हेर्ने विचार गरेर लुगा उठाउन आफनो हात बढाए। त्यो देखेर सिद्धले भने-त्यो लुगामा हात नलगाऊ, अन्यथा तिमीलाई अनिष्ट हुनेछ । तर राजाले मानेनन् र लुगा उंठाइ-छोडे । आखिर त्यहां केही फेला परेन । राजा वर्थर काम्न लागे । सिद्धले भने– तिमीले भनेको मानेनौं, हेर तिमीलाई औलिया (काम) जरो अःयो । राजाले सिद्धिसित बिन्ति गरे- "महाराज ! यो के लीला हो, मैले केही पनि बुझिन।"

सिद्धले राजालाई भने - "हेर, मैले यसमा औलिया जरो राखेको थिए । तिमीले देखेका थियौ, तिमी आउन-लाग्दा मैले यो लुगा आफ्नु शरीरबाट झिकेर त्यहां राखें । मलाई जरो आइरहेको थियो । जरो नहटाए तिम्रो स्वागत गर्न असमर्थ हुने थिएँ । त्यसकारण मंत्रबलले औलिया जरो त्यस गुदडी (धाङना)मा राखी तिस्रो स्वागत गरें। तिमीले भनेको मानेनौं दुःखपायौ।"

राजाले आफ्नु मूखंतात्रित खेद प्रकट गर्दै सिद्धका पाउमा शिर राखेर रुंदे भने 'धन्य महात्मा, तपाई' ठूलो सिद्ध हुनुहुंदो रहेछ । मैले तपाई प्रति अविश्वास गरेर ठूलो भूल गरें । क्षमा पाऊं ।''

सिद्धले 'कोई बात नहीं' भन्दै मत्रबलद्वारा राजाका आडमा चढेको जरो उतारी पुनः त्यही गुदडीमा सारि-दिए। गुदडी पुनः काम्न वा सगबगाउन थाल्यो । राजालाई माफी दिदै प्रेमपूर्वक आफ्ना हातले राजाको शिर उठाई भन्न लागे 'बच्चा विश्वास नगर्दा यस्तै हुन्छ । ईश्वर पनि विश्वासमै छन् । त्यसकारण विश्वास भनेको ठूलो कुरो हो । अर्काले भनेका कुरामा त्यसै नबुझी अविश्वास गर्नु हुन्न ।

राजा लाजले भुतुक्क भए र एक छिनपछि मनमा विचार गरेर यी साह्र ठूला सिद्ध रहेछन् मैले यिनको के सेवा गर्ने "भन्ने मनमा विचार गर्दा उनको ध्यान आफूले लगाइराखेको हीराको मालामा पऱ्यो र त्यै माला फुकालेर सिद्धका गलामा लगाइदिए । सिद्धले तत्कालै फकालेर हातमा लिंदै भने "हेर जोगीलाई यस्तो की मती माला के काम लाग्छ ? यो तिमी नै राख।" सिद्धको कुरा राजाले सुनेनन् र त्यो माला उनले नजीकै बिगरहेको कोशीको अथाह जलराशिमा हुर्-र्या इदिए ।

यो तमाशा देखेर राजाले मनमनै रिसाएर यो फुस्ना-लाई मेरो माला बांदरको हातमा नरिवल भयो भनी मुखले "हजूरलाई त्यो माला आदरसाथ राख्नु होला भनेर पो श्रद्धाले टब-पाएको हु फ्यांक्न ता दिएको होइन" भने ।

सिद्धले शान्तिपूर्वक हाँसेर भने ''बच्चा, तिमीलाई थाहा छैन । मैले तिमीले दिएको माला आदरसाथ लिएर कोशी माईलाई राख्न दिएको छु, धन्दा नमान'' तर राजाले यस कुरामा कति पनि विश्वास गरेनन् । फलस्वरूप सिद्धले अल्लि झर्किएर भने ''कोशी माई, खोइ त्यो अधिको माला ॥''

यति भन्नासाथ अघि राजाले सिद्धलाई लगाइदिएक।

जस्तै ५ ओटा माला एउटा स्वर्णथालीमा अगाडि थुप्रो लागे र सिद्धले भने "लौ लैजा तेरो माला चिनेर । तंलाई आफ्नो मालाको साह्रै माया लाग्यो होइन?" राजा अकमक्क परे । राजाले आफ्नू र अरू माला छुटचाउन सकेनन् र जोगीले एउटा माला टिपेर दिए। राजालाई आफूले दिइसकेको माला फिर्ता लिन साह्रै अप्टचारो लाग्यो । तर नलिई सुख पाएनन् । सिद्धले बांकी चार माला उसै गरी कोशीमा प्यांकिदिए। राजा आश्वर्यचिकत भए।

यति घटना घटिसकेपि सिद्धले सोधे—''तिमी बडो गंकालु मानिस रहेछी । तिमी अवश्य पनि कुनै देशका राजा हौं । अन्यथा यस्तो अविश्वास र शंका अरू कसैंले गर्दैन । भन को हौ तिमी ?'' भन्दा राजाले भने—ठीक हो, म फलानो देशको राजा हुँ । बुढेसकाल-सम्म पनि पुत्र—लाभ नभएकोले आफ्नू राज्य वेही समयका लागि मन्त्रीहरूका जिम्मा लगाई वराहक्षेत्रमा तीर्थवास गरी हरिभजन गर्न आएको हुं,' भन्दा तिम्रो अहिले हरिभजन गर्न वेला भएको छैन, जाऊ आफ्नू राजकाज सभाल । तिमीलाई चार पुत्र हुनेछन्,'' भनी सिद्धले भने । साथै सिद्धले यो पनि भने—'तिम्रो जेठो छोरो मलाई दिनुपर्छ रतीन भाइले तिम्रा साथ राजकाज वलाउनेछन्।'

राजाले सिद्धको आज्ञा शिरोपर गरी "हुओस्" भन्ने बिन्ति चढाए। त्यसपछि राजा सिद्धसित बिदा भएर वर।हुक्षेत्रको दर्शन गरी आफ्ना राज्यतिर लागे। केही समयपछि सिद्धको आशीर्वादअनुसार राजाका कमशः ४ छोरा भए। आफ्नू प्रतिज्ञाअनुसार आफ्नू जेठो छोरो लिई राजा सिद्धकहां गएर, दर्शन गराए। ती छोरालाई पनि राजाले साथमा लगेका थिए। सिद्धले राजाका जेठा छोरालाई आफ्नो साथमा राखे, माहिलालाई विजयपुर, साहिलालाई चौदण्डीमा राज्य गर्न आशीर्वाद दिए। साथै कान्छालाई बाबुको उत्तराधिकार थाम्ने आशीर्वाद दिए। यसपछि राजा प्रसन्नतापूर्वक आफ्नो राजधानीतिर फर्के। सिद्धको आशीर्वादअनुसार कमशः माहिला र साहिला विजयपुर र चौदण्डीका राजा भए। कान्छाले बाबुको उत्तराधिकार थामे।

रहंदाबस्ता जेठालाई पनि सिद्धले चतराको राजा तुल्याए । तर सिद्धको प्रभावमा परेर उ विरक्त भयो र विवाह गर्न अस्वीकार गऱ्यो र साथँ राजगद्दीमा पिन बसेन । उसले आफ्ना गुरु सिद्धको गुदडी (पुरानो लुगा) जुन लुगामा अघि वर्णन गरिएअनुमार औलिया जरो सारेका थिए त्यसैनाई गद्दीमा राखी चलाउन लागे। त्यसैकारण यस राज्यको नाम औलिया बाबाका गद्दीका नामले प्रसिद्ध भयो । अहिले पिन यसलाई औलिया बाबाको गद्दी भन्दछन् । त्यसै समयदेखि यस क्षेत्रमा अर्थात् विजयपुर, चतरा र चौदण्डीमा सेनहरूको राज्य कायम भयो । राजाको जेटो छोरो विरक्त भएकोले यसको उत्तराधिकार चेलाहरूका हातमा गएकोले चतरा गद्दी जोगीको मठ भयो । अरू राज्य गोरखा राजवंशका राजा पृथ्वीनारायण शाहको विजय यात्रासम्म उपराजधानोका रूपमा कायम रहे ।

चतरागद्दी जोगीको मठ भए तापिन जंगबहादुरका पालामा सम्म त्यसमा सरकारको कुनै हस्तक्षेप भएको थिएन । एउटा स्वतन्त्र राज्यको रूपमा कायमै थियो ।

यसका सम्बन्धमा भिनन्छ जंगबहादुर राणा नेपालको प्रधानमन्त्री नहुदै मोरगमा शिकार खेल्न गएका थिए । त्यस समय उनले चतरागद्दीका महन्तसित केही हात्ती शिकारका निमित्त मागे । तर मठाधीशले हात्ती दिन अस्वीकार गरी—''हात्ती आफ्तू राज्यको कामका निमित्त पालेका हुन् नेपाल सरकारलाई दिन होइन।'' यो कुरा जंगबहादुरका मनमा साह्रै गडचो । त्यस समय उनका हातमा बागडोर थिएन, अतः त्यसं चूप लागे ।

रहंदाबस्दा उनी नेपालका प्रधानमन्त्री भए। उनलाई त्यो कुरा मनमा साह्रं बिझेको थियो। अतः सर्वप्रथम उनले त्यसं मठमा हमला गरेर नेपाल सरकारको हातमा पारे। त्यसपछि आफ्ना मन परेका विश्वासपात्र घरवारी सन्यासी गौतम भारतीलाई सालको पांच हजार सलामी बुझाउने गरी उनका सन्तान दरसन्तानले खाने व्यवस्थाको लालमोहर गराएर दिए। गौतम भारती छि यो मठ केही समयका लागि अज्ञात कारणबाट सरकार लाग्यो। धेरे समयपछि उनका उत्तराधिकारीहरूले सरकारसित निवेदन गर्दा यो मठ पुनः राजराजेश्वर भारतीका हातमा आयो। त्यसपछि पुनः भारतीयहरूका हातबाट छटचो र हाल फेरि उनै भारतीका उत्तराधिकारी श्रीप्रसाद भारती त्यस मठका महन्त भए जो अथापि उपयोग

गरिनै रहेका छन्।

माथि उल्लेख गरिएका सिद्धको नामका संवन्धमा भिनन्छ पहिले उनको नाम मनमुकुन्द बाबा थियो । सेन राजा आएका समय आफूलाई आएको औलिया जरो आफ्नू लुगामा मंत्रबलले पन्साएको हुंदा त्यस समयदेखि औलो (ज्वरो) काबूमा राख्ने बाबाका नामले प्रसिद्ध भए पछि त्यसैको छोटकरीमा औलिया बोबा भए । उनको नाम औलिया बाबा भएको कुरामा अर्को किंव-दन्ती पनि पेश गरिन्छ । त्यो यस प्रकार छः—

कुनै समयमा सिद्ध मनमृकुन्द बाबा घुम्दै फिर्दै मोरंग राज्यको दक्षिणमा रहेको पुणिमा राज्यमा पुगे । त्यहां त्यस समय कुनै मुसलमान नवाब शासन गर्थ्यो । त्यस नबाबका शासनमा पुणिया नगरका कुनै हिन्दूलाई राती वास बस्ने इजाजत थिएन । बास बस्नेलाई प्राणदण्ड हुन्थ्यो । संयोगवश त्यहां रात परेको हुंदा एउटा रूखमुनि धुनी रमाएर सिद्ध वास बसे।भोलिपल्ट बिहान यो कुरा चारैतिर फैलियो । नबाबका गुप्तहरूले यो कुरा थाहा पाएर सिद्ध भएका ठाउंमा आई भन्न लागे ''नादान काफिर ! तलाई यस नगरमा कुनै हिन्दूले बास बस्नुहुंदैन भन्ने कुरा श्राहा थिएन ?'' उत्तर स्वाभाविक रूपमा ''धिएन'' भन्ने मिल्यो । नवाबका कर्मचारीले भन्यो "हिंड् नवाब साहेवकहां, थाहा नपाएको मज्जा चांख्न । उनले जान अस्वीकार गरे । जोगीका छेउमा अगुल्टा र चिम्टा देखेर सहसा त्यसले हात हाल्ने साहस गरेन र उ नवाबकहा जाहेर गर्न गयो । नवाबले सबै कुरा सुनेर त्यस काफिरलाई हात्तीले कुल्चाएर मार्नू भन्ने हुकुम दियो । त्यति आज्ञा पाएर त्यो कर्मचारी हात्तीसारमा गई एउटा मत्ता हात्ती लिएर जोगी भएको ठाउंमा पुग्यो । माहुतेको इशारा पाउना-साथ हात्ती जोगीलाई कुल्चन अघि सऱ्यो । जोगीले त्यस हात्तीका दुबै दांत हातले समातेर मूला उखेले झैं उखेलिदिए । हात्ती चिच्य,उंदै आफ्ना पीठका माहुते आदि सबैलाई फ्यांकेर शहरितर पस्यो र धूमधाम उपद्रो गर्न थाल्यो ।

यता सिद्ध ती दुवै हात्तीका दांत धुनीका छेउमा गाडी आनन्द पूर्वक हरिभजन गर्न लागे । हात्तीबाट पछारिएका केही कर्मचारीले धूलो टकटक्याउंदै नवाबकहां गएर सबै बेलीबिस्तार भुनाए । नवाबले उत्निखेरै तिनै कर्मचारीका साथ एउटा ठूलो किस्ती चौरासी व्यंजनेले युक्त भोजन सिद्धकहां पठायो । किस्ती लिएर कर्मचारी सिद्धकहां उपस्थित भएर भने-'तपाई ठूलो फकीर हुनु- हुंदोरहेछ । त्यसकारण नवाबले तपाई को निमित्त चौरासी व्यंजनसहितको भोजन पठाएका छन् लिनुहोक्षोस् ।"

सिद्धले मुसुक्क हांसेर त्यो भोजन हेर्दै नहेरी नवाब साहेबको दया हो मैले पाएं भन्दै नवाबकहां फिर्ता दिने आदेश थिए । राजकर्मचारी पुनः त्यो भोजन लिएर नवाबकहां उपस्थित भए ।

आफना कर्मचारी भोजन फिर्ता लिएर आएको देखी नवाबले मोध्यो के त्यसले भोजन लिएन ? लर्मचारीले उत्तर दिए—'नवाब साहबको दया हो, मैले पाएं अब यो लगर नवाब साहबलाई देऊ' भनी फिर्ता पठायो । नवाबले कर्मचारीलाई किस्तीको लुगा हटाउने आदेश दियो । आफूले पठाएको गाईका बाछाका टाउकाको ठाउँमा संगुरको टाउको देखेर नवाब छक्क पऱ्यो र भन्न लाग्यो 'त्यो फकीर कहां छ, म भेट्न जान्छु।' राजकर्मचारीले नवाबलाई सिद्धको धुनीमा पुऱ्याए । सिद्ध स्वाभाविक रूपले हरिभजन गरिरहेका थिए।

नवाबले हात जोडेर सिद्धसित बिन्ति गऱ्यो— 'महात्मा, तपाई सांच्चिकै सिद्ध हुनुहुंदोरहेछ । मैले तपाई लाई कष्ट दिएं माफ पाऊं । तपाई जो आज्ञा हुन्छ म पालन गर्नेष्ठु' भन्दा सिद्धले 'मलाई कुनै कष्ट भएको छैन तिभीलाई माफ छ' भने ।

नवाबले धेरे जिद्दी गरेर "मलाई केही सेवा गर्ने मौका दिनुहोस्" भनी जिद्दी गर्दा सिद्धले नवाबसित २ कुरा माग । पहिलो कुरा यो थियो यस नगरमा हिन्दूहरू पिन निविध्नतापूर्वक आवास गर्ने पाऊन् र अर्को कुरा म यहां एउटा भगवतीको मन्दिर स्थापना गर्छु । त्यसका निमित्त सारा गुठीको व्यवस्था तिमीले गर्नुपछं भन्दा नवाबले स्वीकार गऱ्यो र त्यस समयदेखि पुणिया नगरमा हिन्दूहरूले वास पाएर कालीको स्थापना भयो र पूजा-आजा पिन चल्न भाल्यो । सिद्धले हात्तीका दांत त्यसे मन्दिरमा राखिदिए जो आज पिन कालीका रूपमा पूजा-आजा गरिद छ । यस समयदेखि मनमुकुन्द बाबा-लाई औलिया बाबा भनेकामा विग्रद आए र औलिया

बाबा भएको हो । औलिया भनेको चटकी वा जादूगर पनि हुन्छ । चटकीको जस्तो चमत्कार देखाउने सिद्ध भएको हुंदा औलिया बाबा भनेको पनि हुन सक्तछ । उर्दू भाषामा साधुलाई (फकीरलाई) औलिया पनि भन्द-छन् ।

यो माथिको कथाबाट यो ज्ञात भयो चतरा गद्दी कुनै सेनवंशी राजकुमारद्वारा चलाइएको ठूलो मठ रहेछ । उनी विरक्त भएकोले यसको उत्तराधिकार सन्तान दर सन्तानमा नगै चैलो परंपरामा गयो ।

चतरा गद्दीको भूल स्थान आज जुन ठाउंमा छ पहिले त्यसभन्दा धेरै तल थियो । त्यो गद्दी सारिएको लगभग आधा शताब्दी जित भयो होला । गद्दी सारिनाको कारण कोशीका बाढीको प्रकोप हो भनिन्छ । कुनै समय पुरानो चतरागद्दीमा बाढी आएर एक रातमा १२ सय जोगी मरे त्यसैको संझनामा आज पनि जोगी- मारा घाट (१) भन्ने छंदैछ । बाढीका प्रकोपले गर्दा यस मठका धेरै पुरातात्विक एवं ऐतिह।सिक सामग्री नष्ट भए । पटक पटक सरकार लागेको हुंदा अरू ताम्रपत्र आदि सामाग्री पनि यहां छैनन् । वर्तमान मठ भएका ठाउंमा एकातिर मिल्किराखेको एउटा भग्न भगवतीको मूर्ति छ त्यो निकै कलात्मक छ र त्यसको कलापक्षबाट विचार गर्दा १२ रौं १४ धौं शताब्दीको जस्तो प्रतीत हन्छ । यसबाहेक अरू कृतै मूर्ति त्यति महत्वका छैनन् । त्यसको मुख्य कारण हो यस मठको स्थान परिवर्तन । वर्तमान मठका वरिपरिका दर्शनीय चीजहरू यस प्रकार छन्:-

| <b>१. लालकोट– रंगमहल</b> । | २. गुदडी ।         |
|----------------------------|--------------------|
| ३. मनमुकुन्देश्वर ।        | ४. गद्दी ।         |
| प्र. काली ।                | ६. भैरव ।          |
| ७. गणेश                    | द. हनू <b>मा</b> न |

## लालकोट वा रंगमहल

यो वर्तमान चतरागद्दीबाट करीब आधा कोश उत्तर पहाडको टाकुरामा छ । यहां निकै ठूलो भग्नावशेष छ । संभवतः यो चतराका मठाधीशको ग्रीब्म-निवास हो । रगमहल नामले कुनै राजाको महल हो भन्ने संकेत गर्दछ । यहाबाट कोशीको रिमता देखिन्छ ।

## गुदडी

यो मनमुकुन्द बाबाको लुगा हो । यस लुगालाई बडो हिफाजतसाथ मिछन्द्रनाथको भोटो राखें झैं धातुका ठूलो बट्टामा राखिएको छ र प्रत्येक मंगलवार (?) बाहिर निकालेर पूजा गरिन्छ ।

## मनमुकुन्देश्वर

यो औलिया बाबाको समाधि हो । यहां औलिया बाबाको शिवलिंगको रूपमा पूजा हुन्छ । संभवतः यो शिवलिंग गद्दी यहां सर्दा सारिएको होला ।

## गद्दी

यसैको नामले चतरागद्दी भनिएको हो । यहां अहिले-सम्म पिन कुनै महन्त गद्दीमा बसेका छैनन् । यसै औलिया बाबाले दिएको गद्दीलाई पूजा गरेर बस्छन् र औलिया बाबाका गुदडीलाई गद्दीको अधिकारी मानी पूजा गर्दछन् । यसै गद्दीको महत्वले गर्दा यस मठको नाम चतरागद्दी हुन गयो । काली, भैरव, गणेश र हन् मान् – यी पछि स्थापित भएका देवता हुन् ।

## विजयपुर

विजयपुर भन्नासाथ यस शब्दले नेपालका सेन वंशको स्मरण गराउंछ । कारण नेपाल राष्ट्रका निर्माता पृथ्वीनारायण शाहले यिनै सेनवंशीका हातबाट मोरंग जिल्ला लिएका हुन् । त्यस समय मोरंग राज्यको सीमाना पूर्वमा 
टिस्टा र पश्चिममा कोशीसम्म थियो । यो कुरा हालै 
प्राप्त भएको एउटा कागतबाट बोध भएको छ । यसमा 
उल्लेख भएअनुसार पं. तुलारामलाई टिस्टादेखि कोशीसम्मको जजमानी गर्ने स्थायी आदेश दिइएको छ र, त्यसलाई गोरखा राजवंशले पनि थमौती गरेको उल्लेख अर्को 
कागतबाट पाइन्छ्या ।

विजयपुर कुन समयमा राजधानीको रूपमा परिणत भयो यस विषयमा केही सबल प्रमाण प्राप्त भएका छैनन्। विजयसेनका पालामा बनेको भन्ने किंवदःतीसम्म पाइन्छ । तर यी विजयसेन कुन शताब्दीका हुन् र कसरी बनाए त्यसको केही चर्चा सुनिएको छैन । कारण विजयपुरबाट जित सामग्री प्राप्त भएका छन् तिनमा विजयसेनको नाम पाइएको छैन । त्यहांका सामग्रीबाट निम्न लिखित सेन शासक भएको कुरा जनाउछ ।

| क्रम संख्या | राजा वा रानीको नाम          | समय            | मुकाम                    | कैंकियत                           |
|-------------|-----------------------------|----------------|--------------------------|-----------------------------------|
| ٩           | हरिश्चन्द्र सेन             | वि. सं. १७१९   | मोरङ                     | दुवैको एउटै                       |
| २           | बुष सेन                     | वि. सं. १७१९ - |                          | स्याहामोहर छ ।                    |
| æ           | इन्द्रराज राजेश्वरी जीवदेवी | वि. सं. १७६३–  | जीतपुर धम्मागत<br>दुवरीआ |                                   |
| ٠ ٧         | मानधाता सेन                 | वि. सं. १७६४   | ŭ                        | यसमा राजधानीको नाम<br>मेटिएको छ । |
| ¥           | विसन्तर सेन                 | वि. स. १८०८    | विजैपुर                  | विजैपुर विजग्पुरको<br>अपभ्रंश हो  |
| Ę           | कामदत्त सेन                 | वि. सं. १८१३–  |                          |                                   |
|             |                             | १६२२           | विज <b>ै</b> पुर         |                                   |

१-यी सबै सामग्रीको नकल राष्ट्रिय अभिलेखालयमा सुरक्षित छन् । प्रायः यी सबै कागजपत्र 'पुरातत्त्व पत्र संग्रह' को दोस्रो भागमा प्रकाशित भइसकेका छन् । उदाहरणका लागि महारानी इन्द्रराजराजेश्वरीदेवी र देवान सीरी-कान्त रायका एक एक स्याहमोहर यहाँ प्रस्तुत छन् । (फलक संख्या ४ क, ख र परिणिष्ट १ र २)

मोरंग राज्यको पूर्व र पश्चिमी सीमा प्राय: निश्चित भए पनि उत्तर र दक्षिणका सिमाना घटबढ भे नै रहन्थ्यो । कारण उत्तरमा सिक्किम र किरात प्रदेशका लडाकू जाति थिए र दक्षिणमा पुंडू (वर्तमान पुणियां, प्रदेश थियो । जहां अभधान्यका लागि सधै युद्ध हुथ्यो । अतः यी दुवै सिमाना शान्ति कायम रहेर एक-नासको वातावरण हुनु संभव थिएन ।

विजयपुर मोरंग राज्यको राजधानी प्रतीत हुन्छ । कारण यहींबाट सेनहरूले जारी गरेका अनेक कागतपत्र प्राप्त भएका छन् । विजयपुरमातहतका दर्भनीय एवं पुरातात्विक स्थलहरू यसप्रकार छन् :

- १. दन्तकाली ।
- २. पिण्डेश्वर ।
- ३. बूढा सुब्बा।
- ४. तल्लो दरबार(कोट)।
- ५. माथिल्लो दरबार ।
- ६ सांगुरो गढी ।

#### दन्तकाली

यो स्थान मोरंग जिल्लाको ज्याद प्रसिद्ध हो। यहांको मूर्ति दांतको आकारको भएको हुनाले दन्तकाली भनिएको हो। यसलाई सतीदेवीको अग पतन हुंदा दांत पतन भएको पीठ भन्ने पनि चलन छ। तर यो कुनै इतिहाससम्मत कुरा होइन। यी मूर्ति वा प्रस्तर पुरातात्विक र कलात्मक दृष्टिले महत्वको नभए तापनि यसमा भएको जनविश्वासको परंपरा ज्यादै महत्वको छ। कारण दन्तकालीका पुजारी परिवारका एक सदस्य डि. श्री भागवतप्रसादशर्मा खनालका घरमा अहिले पनि सेनदेखि अहिलेसम्मका कागत-पत्र, ताम्पत्र आदि सामग्री सुरक्षित छन् र सेनहरूले दिएका दन्तकालीका बिर्ता अद्यापि उपभोग गर्देछन्। उक्त कागतपत्रमा उल्लेख भएका पहिला ब्यक्ति तुलाराम देखिन्छन्। दन्तकालीका पुजारीको वंशवृक्ष यस लेखको अन्त्यमा दिएको छ।

# पिण्डेश्वर

यो स्थान दन्तकालीको डांडाबाट करीब आधा पाउतल

अोर्लेगिछ आउंछ। यहां पिण्डेश्वर महादेवको लिंग स्थापना गरेको छ। यो पनि कलाको दृष्टिले उति महत्वको छैन तर यसप्रति भएको जनविश्वास महत्वको छ। यसलाई कसले स्थापित गन्यो त्यसको कहीं उल्लेख पाइंदैन र यो स्थान सरकार लागिरहेको हुंदा यहां कुनै कागतपत्र पाइंदैनन्। यसका नाममा भएको गीर्वाण युद्धविक्रमका पालाको सं १८६८ आषाढ बदि ११ रोज १ र सं. १८६८ आषाड बदि ७ रोज १ को थमौतीको ताम्रपत्र-बाट जात हुन्छ यसको स्थापना शाहकालभन्दा पूर्वनै भएको हो।

पिण्डेश्वर महादेबको मन्दिरनजीकै एउटा आकों देवीको मन्दिर छ जसमा अल्टभुजा महिषमदिनी भगवतीको मूर्ति राखिएको छ । यो निकै कलात्मक छ र यसका सम्बन्धमा भनिन्छ यो करीब एक डेड शताब्दीअघि विराटनगरभन्दा ४ कोश उत्तर-पश्चिम इनरवा भन्ने ठाउंबाट खेत खन्दा प्राप्त गरेर यहां त्याएको हो । यस मन्दिरको स्वर्णगजुरमा रणबहादुर शाहको सं १८४९ माच सुदि १४ रोज १को अभिलेख प्राप्त भएको छ ।

यस मूर्तिका सम्बन्धमा भनिन्छ २००७ सालसम्म पुजारीबाहेक कसैले दर्शन गर्ने हिम्मत गर्ने सकेको थिएन । दर्शन गर्नासाथ भस्म हुन्छ भन्ने जनविश्वास थियो । यस परंपरालाई सर्वप्रथम नेपालका भू. पू. प्रधानमन्त्री श्री मातृकाप्रसाद कोइरालाले २००८ सालमा तोड्नुभयो भन्ने त्यहांका जनताको भनाइ छ ।

यो मूर्तिको कलापक्षबाट विचार गर्दा १३ रौं १४, धौं शताब्दीको प्रतीत हुन्छ यसबाट ज्ञात हुन्छ यो सेनहरूकै शासनकालमा बनेको हो । यो मूर्त्तिको कला सिमरौनगढको भौलीसित अधिक समानता राख्तछ । यसबाहेक पिण्डेश्वर-वरिपरि केही मूर्तिहरू राखिएका छन् । ती सबै शाहकालका मात्र छन् । योगी नरहरिनाथले यहां एउटा भग्न-शिलापत्र पोखरीको छेउबाट निकालनुभएको रहेछ । त्यो सुरेन्द्रविक्रमका पालाको हुंदा त्यित चाख रहेन र अक्षर पनि मेटिएका छन् ।

## बूढा सुब्बा

यो स्थान विजयपुर बजारबाट करीब १०० गज

पूर्वमा पर्दछ । यहां निकै बाक्लो बासघारी छ र यसकी बीचमा एउटा कटेरो छ । यसै कटेराभित्रको स्थानलाई बूढा अब्बा भन्छन् । प्रायः यो किरातीहरूको देवता मानिन्छ । यहां कुनै मूर्ति छैन । संभवतः यो कसैको समाधि हो (फलक ३ क.) ।

participate the state of the tells.

यहां भाकल गरेर कुनै कार्य गर्नाले त्यो काम सफल हुन्छ भन्ने ठूलों जनविश्वास छ । जुवाडीहरूका त यी इंग्डदेवता नै छन्। यस समाधिप्रति यत्रो जनविश्वास कसरी जम्यो त्यो अनुसन्धानको विषय हुन सक्तछ। यिनका विषयमा यही अनुमान गर्न सिकन्छ यिनी कुनै ठूला सिद्धपुरुष थिए र मृत्युपछि पनि जनताले उनको समाधिलाई पूज्य मान्दे आए र बूढा सिद्धको अपभ्रंश बूढा सुब्बा भयो अथवा गोरखा राजवंशको विजय यात्रामा साथ दिने कुनै बूढा सुब्बा (लिम्बू) थिए र उनले त्यहीं वीरगित प्राप्त गरेर गोरखालीहरूले आदरका साथ समाधि बनाइदिए र पूजाआजाको व्यवस्था गरिदिए। जुन परंपरा अद्यापि कायमै छ । विज्ञानसमत नभए तापनि यहांका जनतामा यो विश्वास छ बूढा सुब्बाका विर्परिका बांसको टुप्पो हुंदैन ठुटे हुन्छ ।

# तल्लो दरबार (कोट)

यो स्थान ठीक विजयपुर बजारके छेउमा छ र यहां चढेर हेर्दा चारैतिर देखिन्छ। यहांको भग्नावशेष सेनहरूको विजयपुर दरबार हो । यो निकै ठलो भग्नावशेष छ । यहां किसिम किसिमका कुंदेका ढुंगा पाइन्छन् । यस भग्नावशेषको अस्तित्वले गर्दा विजयपुर बजारका मानिस-हरूले घर बनाउंदा ढुंगा कहांबाट ल्याउने र कसरी कूंदा-उने भन्ने प्रश्नमा ध्यान दिने मौका नै पाएका छैनन् । फलस्वरूप दिनदिने त्यो पुरातात्विक स्थल लुप्तप्रायः हुन थालेको छ । यो कोट नष्ट भएको मुख्य कारणमा भनिन्छ पहिले मोरंगगोस्वारा विराटनगरभन्दा पूर्व रंगेली भन्ने गाउंमा थियो र त्यो गोस्वारा कर्णेल जीतबहादुर खत्री क्षत्रीका पालामा अर्थात् सवत् १९७१ सालमा विराटनगर सारियो । त्यस समय बडाहाकिम बस्ने घर बनाउंदा यसै विजयपुर गढीको ढुंगा लगेर जग हाल्ने काम गरियो । जसले गर्दा एउटा महत्वपूर्ण पुरातात्विक स्थल धेरै मात्रामा नष्ट भयो । यति हुंदा पनि यो भग्नावशेष निके बांकी छ । यहांका सेनहरूले यहींबाट

हारेका थिए । अतः त्यहां अनेक हतियार र सिक्काहरू लुकाएको हुन सक्तछ र जसले त्यस समयका धेरै कुरा पत्ता लाग्ने संभावना छ ।

#### माथिल्लो दरबार

तल्लो दरबारबाट करीब आधा कोश उकालो गएपछि माथिल्लो दरबार आउंदछ । यहां ईंटका भग्नावशेष भेटिन्छन् । तर तलको भन्दा यो भग्नावशेष सानो छ । यसकारण अनुमान हुन्छ यो सेनहरूको ग्रीष्मितिवास थियो । यो कुनै खास किल्ला र दरबार प्रतीत हुन्त ।

## सांगुरो गढी

यो विजयपुरबाट २ कोश उत्तरमा छ । यसको उचाइ करीब छ हजार फुट होला । यहांबाट सारा मोरंग जिल्लाको रिमता हेर्न सिकन्छ । यो एउटा सैनिक दृष्टिले बनाइएको पुरानो किल्ला हो र यो कुनै राजा वा राजकर्मचारीको आवासस्थल होइन । यहां यसै गढीकी देवीको स्थान छ । यहां वरिपरिका जनताको भनाइअनुसार २००७ सालसम्म पालोपहराका लागि सिपाही ब्वस्तथे र पूजाआजा पनि हुन्थ्यो तर अब त्यो व्यवस्था स्वतः खारेज भयो ।

## परिशिष्ट-१

महारानी इन्द्रराजराजेश्वरीले चेमजेराय आदिलाई लेखेको पत्र। (फलक ४-क)

- ।। श्रो लहा श्री''''जी ।।
- ।। स्वस्ति श्री रूपनारायणेत्यादिविविधविरूदावली-विराजमान मानोन्नम
- हाराजा श्री राजिह-दूपित राजराजेश्वर श्री मद्रीधाता इन्दराजराजे
- श्वरी श्री श्री महारानी जीवदेवीना सदा शोभागती हावीत्री शचीनाम

- ४. चेमजेगराये यई आवाराये इन्दराये छुगमीराये, माजीम
- प्. राये वोआजी राय गवाआ राय शीहा राय श्री
- ६. के आशीष पूर्वक पत्रमीद कार्जन्व आगे पूर्वमह नीमकह
- उत्तम ही धुम उठी वभूते रामकीश्न थापाले मेजल हैतो
- द. पान्चपत्र दरशन तो कीत शोभा शुवा थापा मज-कुरकर…
- ९. लह्नो बेरीके हानतुजाहि महतोदरे शवके जश होय से कर
- १०. तु इती सम्वत् १७६३ साल माह आशीच वदो ६गद रोमो
- ११. र जीतपूर पारवानगी धम्मागत दुअरीआं

## परिशिष्ट-२

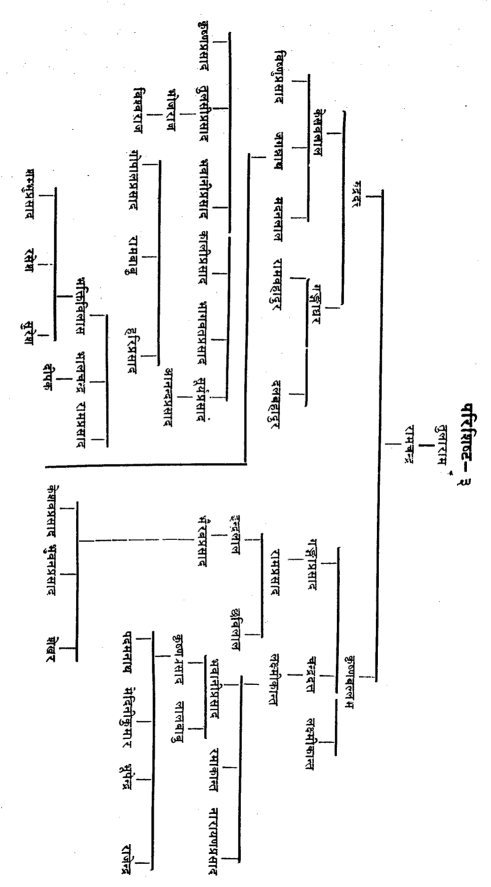
देवान सीरीकान्त रायले तुलाराम पण्डितलाई लेखेको पत्र। (फलक-४ ख)

श्री

स्वस्ति राजभारा शामर्थ
 श्री देवान सीरीकान्त रायेजी

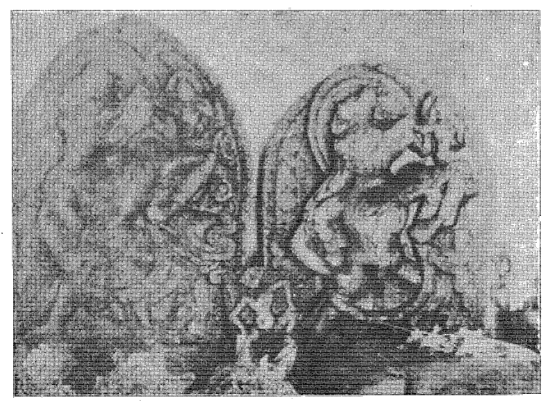
- तुलाराम पंन्डीतके मौजे पानवा राम
- २. षेगु आवारी ऐक १ वावत महाशी षत्री
- ३. कका हुनीती नीआ जागीर दीहल आपन
- ४. षातीरज्मा शौवारीक मरमत करी उतपन्ये
- गुआ दामपर्म्य सुप भोग्यं करी आशीर्व
- ६. चन देत रहही ईती शवत १८१७ शाल

माह पूश वदी नौ ३रोज्यो वीजैपुर ३





A. Varahakshetra, general view. See page 27. क. वराहक्षेत्रको एक दृश्य । पृष्ठ २७ ।



B. Varahakshetra, stray sculptures in stone. See page 28 ख. वराहक्षेत्रका विकीणं शिलामूर्ति । पृष्ठ २८ ।



A stone image of Lakulisa found in the course of earth work excavation for a road near Varahakshetra. It is now kept in the police station at Dharan. See page 28.

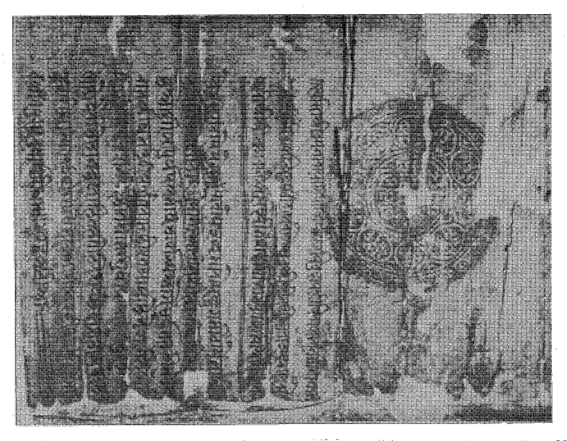
लकुलीश- वराहक्षेत्र जाने बाटो बनाउँदा फेला पारेका ढुंगाको मूर्ति । यो हाल प्रहरीकार्यालय धरानमा राखिएको छ । पृष्ठ २८ ।



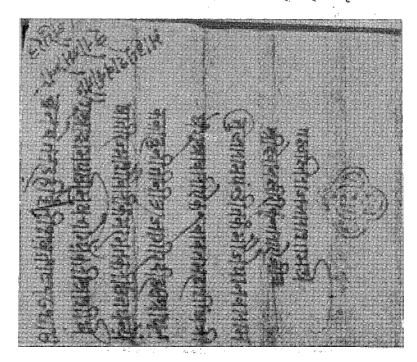
A. Budha Subba's tomb at Vijayapur (Dharan). See page 34. क. बूढा सुब्बाको समाधि, विजयपुर (धरान) । पृष्ठ ३४ ।



B. Varahakshetra, a stray stone image of Varaha. See page 34. ख. बराहक्षेत्रको विकीण वराहमूर्ति (शिला) । पृष्ठ ३४।



A. Shyaha Mohar of Maharani Indraraj Rajesvari issued to Chemje Ray and others. See Page 32. क. महारानी इन्द्रराज राजेश्वरीले चेम्जे राय आदिलाई लेखेको स्याह मोहर १ पृष्ठ ३२ ।



B. Letter issued by Dewan Sirikanta Ray to Tularam Pandit. See page 32. ख. देवान सीरीकान्त रायले जुलाराम पण्डितलाई लेखेको पत्र । पृष्ठ ३२।

## Three Early Sculptures in Stone from The National Museum, Kathmandu

By N.R. Banerjee and B.K.Rijal

#### A. Yaksha-Bodhisattva Figure From Hadigaon, Kathmandu

A stone figure, fully carved in the round on coarse sandstone of buff colour (pl.V) is displayed in the open air in the premises of the National Museum at Kathmandu. Though fuller details are not readily available, it is stated to have been found in Hadigaon, a thickly inhabited locality in the north-eastern part of Kathmandu. This area has yielded many inscriptions of the Lichchhavis, and considerable deposits of ancient occupation seem to lie under the present habitation.

The torso, in its extant condition, measures 3 ft.  $1\frac{1}{2}$  in. in height and 1 ft.  $6\frac{1}{2}$  in. in width. The head as well as the feet are broken and not available for study. The figure stands in samabhanga and carries broad shoulders upon comparatively slender thighs and feet. The figure wears a dhoti, almost diaphanous in character in front but for the indication of the frontal folds, flowing down between the thighs and legs and held in position by means of a girdle (mekhala) tied into a knot a little to the right of the central folds. At the rear the dhoti follows the outline of the limbs, including the seat and is marked decoratively by obliquely incised grooves in groups of two, three or four. The end (kachchha) that goes between the legs and comes up at the rear is marked by four folds and tucked neatly into the upper edge of the dhoti. The waist band is also marked decoratively by criss-cross grooves between two longitudinal grooves at the two edges.

The uttariya draped over the left shoulder as an ekamsika runs diagonally across the back and under the right arm, and the surplus part seems apparently to be supported by the left as in the style of the colossal figure of the Bodhisattva from Sarnath dedicated by Friar Bala, or the colossal figure of Bodhisattva at the Mathura Museum. That the drapery-of the uttariya in folds was supported on the left hand is also indicated by a vertical end sticking out at the rear.

The left hand with the fist closed and the thumb pointing upward is held against the waist, a little to the fore, as in the style of the Bodhisattva figures from Mathura and Sarnath etc., marking a difference from the Yaksha figures of still earlier date.

The only ornament the figure wears is a hara, broken at the front, but with its ends tied at the rear by a neatly made knot with its plaited ends resting against the back. This feature is not entirely absent from the Bodhisattva figure, though the Friar Bala figure from Sarnath, or the Bodhisattva figures from Katra and Anyor (in the Mathura Museum), do not sport any hara, and these instead have a deep groove around the neck. It should be noted, however, that the hara forms an invariable aspect of the Yaksha or Yakshi figures. Nevertheless, the high relief figures of Bodhisattva in Mathura, Lucknow or Philadelphia, of the same period as

<sup>1.</sup> We are grateful to Shri War Krishna Shrestha, Muselogist, National Museum, Nepal, for allowing the sculptures described below to be photographed and for information about their findspot etc.

the Sarnath Bodhisattva, are endowed with a neck ornament which either assumes the shape of a V on the chest or is arched as is normal.

The body of the figure is quite stout and sturdy but is more proportionate than the flabbly pot-bellied figures of the Yakshas, or even of the colossal Bodhisattva. But the sparsely prevalent style of wearing the *dhoti* (and also the *saree*) below the navel is anticipated in this figure with a graceful ease.

The distinctive features that mark out Yaksha figures in general are a rotund body with a chubby face, turbanned head, disc-shaped heavy ear-ornaments, a bejewelled hara (often more than one), sometimes V shaped, or manystranded with multiple tasselated ends resting over the back, armlets, a flabby protruding belly, sometimes an uttariya, incipiently delineated, going over the left shoulder diagonally across the body (cf. the 2nd century B.C. Yaksha in the Patna Museum), but not spilling over the left arm or resting on the hand as in the case of the Bodhisattva, a lower garment (dhoti) reaching at its maximum up to the ankle joint, with pleats of decorative folds between the legs in front, a waist band holding the dhoti in its place with its loose ends dangling in the centre and not on the sides as in the case of the Bodhisattvas. Basically, however, the samabhanga stance, colossal aspect, dhoti, uttariya, and the waist band are common to both. As deities both may hold the amrita patra in the left hand, and bestow abhaya with the other. The Bodhisattvas additionally have an ushnisha over the head. Regardless of the close similarities, which have led to the conclusion that the figures of the Bodhisattvas are evolved out of the Yakshas, there are characteristic differences which mark out the former, registering a progress in the quality of sculpturing and elegance of the resultant creation.

The sculpture under consideration is singularly unique in Nepal, being the only specimen of the complex of Yaksha-Bodhisattva figures

so far known. Enough has been said above to indicate its divergence, however slight or insignificant, from the basic Yaksha type, and its proclivity towards the Bodhisattva. The absence of the head, as of the hands and feet, makes it, however, difficult to be categorical as to its exact typological or sectarian affinity. The presence of the hara in particular, and the style of tying the kanthahara at the rear would plead for its assignment to an intermediate phase in chronology between the Yaksha and Bodhisattva types.

It is difficult indeed in the present stage of our knowledge to account for its presence in Nepal, especially because of its antecedents as also of the existence of a yawning gap in style and chronological affiliation between it and the earliest dated sculptural piece known.

#### B. A Rare Image from Nakshal, Kathmandu

A unique sculptural fragment (pl.VI A & B) of sandstone, in the form of a kumbha surmounted by a large single head backed by what appears to be the hoods of a naga in the shape of a fan, had been found near the Char Dhunga in the middle of the main street at Nakshal and later removed to the National Museum, where it is now displayed in the open air. It measures 2 ft. 1 in. in height. The anthropomorphic face is much damaged. The upper part of the head is entirely gone. The tip of the long and high nose has been damaged. The left eye is also damaged, but the right eye is indicated by an incised outline. The most peculiar feature of the face is the pair of ear-ornaments in the shape of knobbed wheels of a chariot. The right hand protruding from the flanged and everted rim of the kumbha (pitcher) is holding a jewel (mani), but the object in the left hand is damaged, and it may be surmised that it is a rosary of beads (akshamala).

As to its identification, no conclusive inference can be drawn in the absence of the essential features of identification. Several possibilities are, therefore, considered below. As figures of Agastya, who is also known as *Kumbhayoni*, are rare, it would indeed be farfetched to identify him with Agastya, particularly as the association of snake hoods would preclude such a conception.

Taking the nimbus to be made of the heads of a naga such a combination could well apply to Vishnu, who either reclines or sits on a seat made of the coils of Ananta Naga. The presence of the chakra in the ears, and of the mani in the right hand would point to the plausibility of such an identification.

The absence, however, of any typical aspect of the attributes of Siva, except the possible akshamala in the left hand, would preclude also such an identification with Siva.

The piece may, however, with some semblance of plausibility be attempted to be identified with a Naga. The survival of the cult of Naga worship in the form of the Naga Panchami festival in the month of Sravana would lend some support to the idea. It is well known that Nagas are delineated both zoomorphically as well as anthropomorphically. In the latter case, the lower part of the body often remains embedded in the waters of the lower region, and the upper part shown as a human figure backed by the outspread hoods of the naga is left exposed. This is done, as has been thought, to indicate and emphasize the dual aspects of the Naga cult. It is however interesting to note that the Vishnudharmottara prescribes the Naga (Ananta) figure to be carved with four hands, carrying a lotus and a pestle in the right, and a ploughshare and conch shell in the left, recalling Balarama, who was an incarnation of Ananta who is after

identified or associated with Vishnu himself. Hemadri, quoting from Mayasamhita, prescribed two tongues, seven hoods with jewels, and akshasutras held in the hands with a curling tail for the Naga figure.

In the present instance seven hoods can be accommodated in the nimbus. The mani can be traced in the right hand, and the akshasutra in the left hand. The tail is perhaps replaced by the kumbha or pot, as the figure was probably intended for worship in a duly installed shrine and the kumbha-shaped vase easily lent itself to a firm installation. The probability of this an identification of the piece is merely suggested in the absence of corroborative evidence and not at all emphasized.

If on the contrary the circle or nimbus were to represent a lotus, the sculpture might point to different directions in regard to identification.

As to the date, we are again in difficulties. The dimmed features of the face are the only evidence to go by. The chubby face, with well-proportioned form or outlines, the thick lips, and the sculpturing in the round would indicate considerable progress in sculptural art from the rudimentary stages of early endeavours. The absence of antecedents or parallel examples in Nepal or elsewhere complicates the task. To hazard a date with any expectation of near-accuracy would be braving a risk. Nevertheless, we would assign this piece tentatively to an intermediate stage in chronology between the Yaksha-Bodhisattva figure described above and the earliest dated (A.D.467) sculptural panel of Vishnu Vikranta from Lajimpat, in view of its developmental form.

### C.Uma-Mahesvara at Siku Bahi (Patan)

The recent discovery<sup>1</sup> of an inscribed sculptural panel of Uma-Mahesvara in sand-

<sup>1.</sup> It was discovered on the 12th July 1968 by Shri B.K. Rijal. It has been noticed in the Gorkha Patra of the 27th July (Sravana 12, 2025 V.S.).

stone at Lalitpur (Patan) has lent further support to the view tentatively set forth in the first number of this journal about the early evolution of the cult and image of the twin deities in Nepal.<sup>1</sup> The panel is standing to the right (east) of the road leading from Lalitpur to the bridge accross the Bagmati at Sankhamula, in the locality known as Siku Bahi. It is situated about 150 yards to the south of the Sankhamula Ghat, 300 yards to west of the Jagat Narayana temple, and a little to the north of the Chamunda temple.

The stele with the figures carved on its face in nearly full relief is damaged at the top and the broken outline of the panel has been made up with cement and lime to provide a conical backdrop. The extant portion of the panel measures 2 ft. 6 in. in length and 2 ft. 3 in. in height. The stone employed is yellowish grey in colour and is marked sparsely by reddish spots (pl. VII A).

The sculpture is further distinguished by the inscription engraved on the pedestal, which is part and parcel of the carved slab. Only the topmost line of the seven-lined Purva-Lichchavi inscription was first noticed and the remaining six lines were exposed to view by the excavation of the base. The inscription is dated in the year 495 which works out to A.D. 573.

It thus represents the earliest inscribed image of Uma-Mahesvara so far known in Nepal.

The earliest inscribed and dated image in Nepal is the Lajimpat panel of Vishnu-Vaikrantamurti<sup>2</sup> dated to the year 389 working out to A.D. 467.

The inscription recently found at Siku Bahi (pls.VII B & VIII) is damaged at several places. Nevertheless it is possible to read it satisfactorily.<sup>3</sup>

It refers in the third line to the installation (sthapita) of earthen (clay or terracotta) images of the Mothers by some one of an unknown gotra, their damage in course of time and about thoughts of restoration and repairs in the fourth fourth line (pratisamskarakriya chintita) by Babhruvarma, and to the making of a stony (sailyah) image, in the last line, by Desa Bhattarika, mother of the nephew, Desavarma, of Babhruvarma. It is clear therefore that the earlier clay or terracotta image with or without the shrine ever it underwent some damage after its primary installation, necessitating a later repair, or restoration of the image or construction of the shrine in stone.

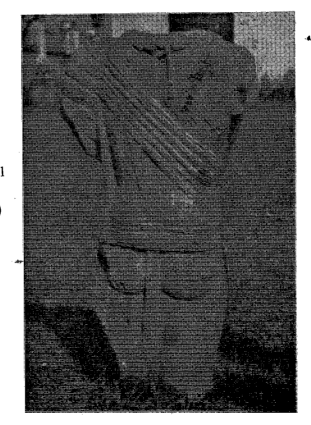
The time-lag between the two events could not have been more than 25 years, as it happened in the lifetime of Desavarma, nephew (bhratusputra) of Babhruvarma, after the latter had expired (tasyaiva kalagatsya).

- 1. N.R. Banerjee, 'A Note on the Iconography of Uma-Mahesvara in Nepal', Ancient Nepal, No. 1.
- 2. This panel was housed for a long time in the central hall of the Bir-Pustakalaya (Trichandra College Building), Kathmandu. But it has recently been shifted to the National Museum at Kathmandu, where it may be seen. A later replica of it, but carrying the identical inscription and date, is even new standing in the midst of a field at Tilganga on the eastern bank of the Bagmati, opposite the Pasupati temple at Deo Patan.
- 3. As the matter was going to press, the text of the inscription with a translation in Nepali was published by the Purnima, Vol.17,pp.76-79. The photograph of the estampage, as made by Shri Hem Raj Sakya Epigraphist of the Department, is being published here for the convenience of readers. The prior publication in the Purnima makes it helpful to all concerned.
- 4. Several diversely damaged inscriptions of Ganadeva have been found earlier. But the one at Balambu of the year 482, mentions a person as 'Ba-Varma', serving as the messenger (dutaka) as published in Purnima, Vol, 10. p.4. It can now perhaps be conceded that the dtuaka Ba-Varma of the Balambu inscription may well have been Babhruvarma and identifiable with Babhruvarma of the Siku Bahi inscription. If so, Babhruvarma of the Siku Bahi inscription would have held a highly respectable and powerful position in the governmental hierarchy. It would also indicate that Babhruvarma was alive in the year 482, but dead before the year 495.



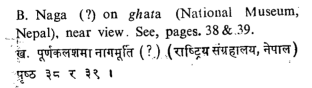
A. Stone figure of Yaksha-Bodhisattva (National Museum, Nepal). See pages 37 & 38. क. यक्ष — बोधिसत्त्वको मूर्ति (राष्ट्रिय संग्रहालय, नेपाल)। पृष्ठ ३७ र ३८ ।

B. Rear view of Yaksha-Bodhisattva (National Museum, Nepal). See Pages 37 & 38. ख. यक्ष--बोधिसत्वको पूर्ति (राष्ट्रिय संग्रहालय, नेपाल) पृष्ठ ३७ र ३८ ।

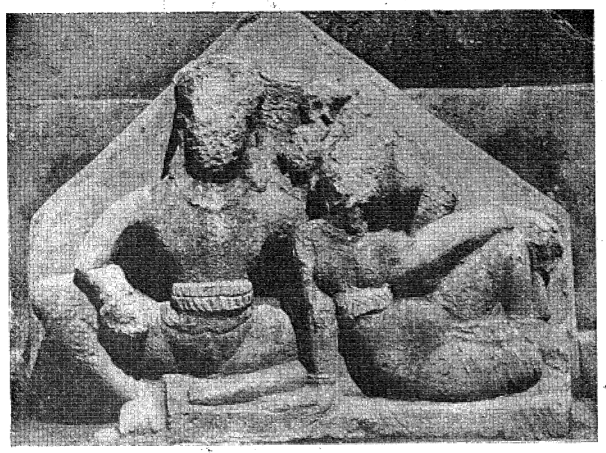




A. Naga (?) on ghata (National Museum, Nepal). See pages 38 & 39 . क. पूर्णकलशमा नागमूर्ति ? (राष्ट्रिय संग्रहालय, नेपाल) । पृष्ठ ३८ र ३९ ।

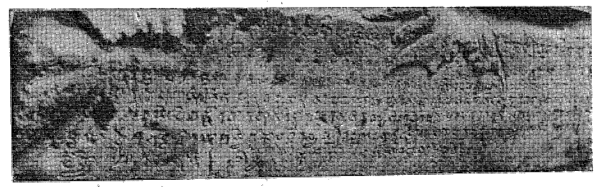




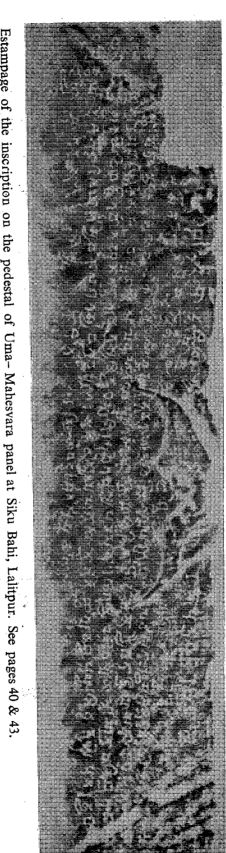


A. Uma-Mahesvara Stone panel in Siku Bahi, Lalitpur. See pages 39 & 34.

क. सिकुबहीमा उमा- महेश्वरको शिलामूर्ति । पृष्ट ३९ र ३४ I



B. The inscribed pedestal of the Uma- Mahesvara panel at Siku Bahi, Lalitpur. See pages 40 & 34. ख. उमामहेश्वर मूर्तिको पादपीठमा रहेको अभिलेख (सिकुंबही, लिलतपुर)। पृष्ठ ४० र ३४।



Estampage of the inscription on the pedestal of Uma-Mahesvara panel at Siku Bahi, Lalitpur. See pages 40 & 43. उमामहेश्वरका पादपीठमा रहेको अभिलेखको प्रतिलिपि । पृष्ठ ४०-४३ ।

At the earliest, therefore, the older clay panel could be dated to *circa* A.D. 550, shortly before the reign of Ganadeva (560-67 A.D.)

sukhasana, in samabhanga (erect) posture, and is looking frontally. It is rather unfortunate that the face has been damaged. Though he should be carrying the jatabhara, the hedagear is to be made out, but the outlines of the eyes are easily traceable. The nose is completely damaged. Though not very distinct, probably the right ear has the sarpa-kundala resting over the shoulder. The face is robustly rotund as is characteristic of early sculpturing. There are at least two kanthaharas round the neck.

The figure is strikingly two-handed. The right arm is folded at the elbow to facilitate the holding of a mani in the hand before the thigh. The left elbow rests on the shoulder or back of Uma and holds a flower.

The right leg is folded at the knee and the foot is planted, rather crudely, on plain rock, in a niche especially cut to accommodate it. The left leg is folded beneath the seat. The udarabandha of Siva is a modern accreiton, being done up wistfully in cement.

Siva wears a *dhoti*, held together at the waist by a double-lined *mekhala*.

The medhra is in urddhvarteas aspect, recalling the imagery of Kalidasa invoked in the Malavikagnimitram.<sup>1</sup>

This itself would be indicative or its early date and bring this piece into the same class as that of the Siva figures of the Uma-Mahesvara panel in Dugahiti at Sankhu and at Ganchanani (Lalitpur).<sup>2</sup> The *dhoti* is marked with decorative lines, as became a

common practice in the sculptures from the seventh century onwards. The beginnings of the decorative drapery can, therefore, be traced back to this image. It is not clear if Siva was provided with any uttariya.

It may be mentioned in passing that part of the right arm has also been done up crudely in lime-cement mortar.

The figure of Uma is to the proper left of Siva, overlapping the figure of the consort only slightly at the rear. She is decidedly in atibhanga posture, and is almost leaning against the left arm and knee of Siva, which gently serve as props to her supple body.

The face of Uma is completely damaged. She is sitting sideways on her haunches on the bare rock, supporting herself partially on the right hand firmly planted on the base, with the ends of her uttariya serving as cushion. The left arm is stretched forward and is supported upon the left knee. Being damaged, the entire length of the arm has been patched up in lime-cement mortar. The lower garment is not especially indicated, but the folds in front stretch forward along the contours of the legs. The breasts are not plump, but are realistically executed, with their proclivities following the posture of the body. As in the case of Siva, the udarabandha is a modern acceretion.

The plumpness of the figures, the somewhat stunted hands and legs (in the case of Siva), the complete absence of the attendant figures on the sides, and presumably in the upper parts of the stele as well, the delineation of the figure of Siva with two arms, the crudenes and imbalance of the niche for Siva's right foot, and the absence of either the tiger-

<sup>1.</sup> Banerjee, Ancient Nepal, No. 1, p. 28.

<sup>2.</sup> Ibid., pp. 26, 28; pls. X A and X B.

skin or cushion seat are ample indications of the early date of the sculpture. It is also considered that the stele at the Chamunda temple has the figure of Kumara in it, but it has practically no prabhamandala whereas in this case, it was very much there though it is difficult to be categorical about the figures that may have been carved on the prabhamandala, since it is broken and gone. Nevertheless, the faint traces of incised designs at the rear of both Siva and Uma would probably indicate the delineation of the peacock of Kumara, though it is again a matter of surmise, which, alas, cannot be emphasized. The practice of delineating the presence of Kumara either by the Kumara figure, with or without the peacock, or merely by the peacock had been the vogue in Nepal as exemplified in several specimens, the earliest of which would go back to the sixth century (vide the Kumarasambhava panels of Naghaltole or Bangemudha in Kathmandu).

In the order of evolution the panel at the Chamunda temple would still occupy an earlier place, as possibly the headless panel now in the premises of the Bhandarkhal to the east of Mulchowk in the Durbar Square at Lalitpur. This is inferred particularly from the emergence of decorative patterns on the lower drapery of Siva, and the general conformity of the posture of the two figures in all later specimens. It may not be out of place to mention that the *urddhvavaretas* aspect of Siva would draw it closer to the Sankhu

Dugahiti panel, as already suggested above and which has been tentatively dated to the seventh century A.D.

Thus it forms an essential link in the chain of sculptural evolution in Nepal and pin-points the beginning of a characteristic style in image making that developed in Nepal with a distinction.

With a view to anticipating and forestalling any objections that might be raised against the proposed identification of the figures as of Uma-Mahesvara in view of the absence of any unmistakable features like the trinetra, trident, bull (Nandi), Kumara, Ganesa, or the absence of two additional hands, it may be pointed out that the proposed identification has been made on the basis of a plausible surmise. taking into consideration the conformity of the composition to decidedly Siva-Parvati or Uma-Mahesvara images of later or earlier periods, the presence of the sarpakundala in the right ear of Siva, and above all of the delineation of the urddhvaretas aspect of Siva. 1 The inscription no doubt refers to the donors as Paramabhagavata, as indicative of adherence to the cult of Vishnu. It is well known that the Lichchhavis, during whose rule the image was installed, like their Indian contemporaries, the Guptas, were very catholic in their religious outlook and equally tolerant of other sects and cults, including the worship of Siva. Hence there would not be any bar to their patronge to Saivism,

<sup>1.</sup> As regards the identification of the figure tentativery proposed as a *Matrika* by the learned editors of the inscription we find it difficult to concede that the figure on the proper right is female, simply because of the absence of the breasts on the one hand and the presence of the *medhara* in *uddhvaretas* position on the other. It should, therefore, be identified as Siva and Parvati (Uma-Mahesvara) tegether as amply indicated above.

It should be emphasized at this point that the panel as it is cannot be held as a representation of Matrika, because one of them is clearly a male (and Siva for that matter), in alingana as is permissible in the case of a wedded couple. Such a posture of alingana between two females, both suggesting an attitude of nestling towards each other, as in this case, is quaint and rather unknown! If this panel were to be a representation of Matrika though hitherto not reported from Nepal, we should concede the possibility of finding the collateral members of the composition in the neighbourhood, and of many other such specimens elsewhere.

or to Buddhism for that matter, of which we have ample evidence. This is also indicated by the appelation Paramadharmika in respect of Babhruvarma in the fourth line, of nltya-dharmabhiratachetaska in respect of Desavarma in the fifth line, and dharmistha in respect of his mother, Desa Bhattarika in the sixth line, respectively.

The reference of the replacement of the damaged clay or terracotta figures by those of stone would also establish the prevalence of the older practice of erecting images in clay or terracotta. The preference for stone implied in the work would have been prompted by the desire for imparting a longer duration to the images. This would also presuppose the existence of a flourishing art of modelling in clay side by side with carving in stone till at least the end of the 6th century A.D., and it is indeed a pity that the older image installed at the confluence of the Bagmati and Manimati as stated in the inscription (second line) or the others, in view of the plural form of मात्रणा. both of stone as well as terracotta (or clay), have not yet been found!

An examination of the Silpa Sastra texts does not support identification of the figures with any known form of मातृका, particularly in combination with the consort. It conforms, on the contrary more to the general style of the Uma-Mahesvara images (to an extent) including the आलिङगन and उमासहित forms as indicated in the विष्णुधर्मोत्तर, शिल्परन and अंशुभेदागम, respectively, quoted below, regardless of the fact that the last two are southern texts of much later date than the sculpture in question.

Excerpts from the relevant parts of the texts mentioned above are quoted below, and their significance is clear in each case.

# उमामहेश्वरमूर्तिः

युग्मं स्त्रीपुरुषं कार्यमुमेशौ दिव्यरूपिणौ । द्विपाणि द्विभुजां देवीं सुमध्यां सुपयोधराम् । वामपाणि तु देवस्य देव्याः स्कन्धे नियोजयेत् ।।

— विष्णधर्मोत्तर पराण

# न**्ञालङ्गनपूर्तिः** । । । । । । । ।

or or at Area or Charles is

तदेव भङ्गसंयुक्तं देवीदेवी परस्परम् । देवी वे परस्परम् । देवी वे परस्परम् ।

—अंशुभेदागमः

## उमासहितमूर्ति :

केवलं त्वेवमाख्यातं वामे गौरीसमायुतम् । भिन्नपीठे विशेषेण तद्गौरीसहितं विदु

--- शिल्परत्न:

As regards the Matrika figures, मार्कण्डेयपुराण, which is not very far removed in point of time from the composite panel in question prescribes as follows:-

## माहेश्वरीमूर्तिः

यस्य देवस्य यद्रूपं यथा भूषणवाहनम् । तद्वदेव हि तच्छिक्तिरसुरान्योद्धमाययौ ॥

It describes माहेश्वरी in the following words:

माहेक्वरी वृषारूढा त्रिशूलवरधारिणी । महाहिवलया प्राप्ता चन्द्ररेखाविभूषणा ।।

विष्णुधर्मोत्तर describes माहेश्वरी as follows:

माहेश्वरी वृषारूढा पञ्चवक्त्रा त्रिलोचना । शुक्लेन्दुभृज्जटाजूटा शुक्ला सर्वसुखप्रदा । षड्भुजा वरदा दक्षे सूत्रं डमघ्कं तथा । शूलघण्टाभयं बामे सैव धत्ते महाभुजा ।।

### A Eulogy on the Great King Prithvinarayan Shah

By C. R. Swaminathan

आदिराजयशोविम्बमादर्श प्राप्तवाङ्मयम् । तेषामसन्निधानेपि न स्वयं पश्य नश्यति ॥

So says Dandin in his Kavyadarsa. "The figure of the fame of ancient kings, having got reflected in the mirror of belles lettres continues to maintain the image even after those kings are no more alive." Great personalities, particularly benevolent rulers of the past have attained immortality through the magic touch of the poetic muse. One such personality in the history of Nepal is that of Prithvinarayan Shah, founder of the present ruling dynasty of Nepal and the great unifier of this Himalayan country. Many a contemporary and later poet has sung the glories of the life of this adventurous Gorkha leader and many a story is current even to this day centring around his dynamic personality. Prithvindra-varnanodaya is a poem in eulogy of the great leader of men written by a contemporary poet Lalitavallabha Kavi.

A manuscript of this work is preserved in the National Archives of Nepal at Kathmandu, bearing the number a- 195 (formerly of the Bir Pustakalaya). It represents the entire text comprising 102 verses divided into three chapters besides a post-script. There is every reason to believe that the manuscript under discussion is the original one written by the poet's own hand and submitted to the king for perusal. The other work of the same author on the conquest of Bhaktapur by Prithvinarayan Shah, entitled "Bhaktavijaya Kavya" has already been published<sup>1</sup>. The post-script appended to the manuscript under discussion states that the author was disappointed when he first presented the poem to the king for the

latter, pressed for time, was scarcely able to more than run his eyes over its pages. It is quite probable that Lalitavallabha resubmitted it to the monarch along which the post-script which records his frustration as follows:

the Market Carlot Bar

(राज)न् श्री रमणाकृतेस्तव गुणैः सन्नोदिता भारती हे काव्ये (व्यतनोद्धि) भक्तविजयं पृथ्वीन्द्रवर्णनोदयम् अद्य त्वच्छु,ति तीर्थ...... जिक्नतदृष्टा वगाहं विना व्यर्थे शोककृशानुनानवरतं (दन्द) ट्टयते हा भृशम् ॥

In these lines the poet clearly states that he had composed *Bhaktavijay*a and *Prithvindra Varnanoday*a in praise of the king, since his poetic talents were inspired by the qualities of the monarch to undertake the endeavour. Both of these works were presented to him in the hope that they would claim his attention, and even perusal.

The fact that they were only looked at and were not heard (read) caused him considerable mental anguish.

He further states that there is nothing to compare with the frustration a poet feels when his composition is not appreciated:-

क्वनः परिशाम्यते जलैर्जठराग्निश्च्च तथाशु भोजनैः। कविताश्रमनिष्फलानलो नजलैर्न्हत न चापि भोजनैः।।

"Fire can be put out by waters and the burning hunger can be quenched by a quick supply of food. The fire of futility of one's poetic efforts cannot be put out either by water or by food."

It is quite probable that, soon after capturing power from the three local monarchs of Kan-

<sup>1.</sup> S. No. 27 of Gorkha Granthamala, V.S. 2009, with Sanskrit commentary by Yogi Naraharinath.

tipur, Bhaktapur and Patan, respectively, the unifier became very busy in settling down and establishing his sway over the new territories and consolidating his position and naturally perhaps he could not spare as much time as the author would have desired for such works of leisure as poetry. It is also probable that a dynamic warrior like Prithvinarayan Shah could hardly find the leisure to listen to inclination and platitudes or put up with sycophancy. Or it may be that the king who had a refined taste for things of value did not have the patience or frame of mind to suffer the prosaic and stereotyped flattery of a court poet. Though it is not possible to be definite as to why the poetical works of Lalitavallabha failed to conceive adequate attention from the king, it may be stated at once that none of the above conjectures are meant to be little the literary talents of the poet in the eyes of the readers. As a matter of fact, both in the Bhaktavijaya and Prithvindra Varnanodaya, there are numerous instances where the author's imagery, ability of ideas and thoughts and capacity for artistic expression are fully revealed, and some of these are dealt with below.

That Prithvina ayan Shah as "an intrepid soldier and an astute politician did not care for the niceties of life is evident from the inscription at the entrance of the Vasantapur palace which reads as follows:

राजानःसन्ति नो कि दिशि दिशि धरणीपालवंशाधिजाताः द्यूतस्वापावलासु प्रणिहितमनसो दानगुद्धप्रहीणाः ।। दाने मेघोपमानो रिपुदवदहन प्रौढदावानलो सौ ।। पृथ्वीनारायणेशो जयति निजधरावारितद्यूतदोषः ।।

He was not like so many other rulers who took life easy by indulgence in gambling, women or just relaxation. If one reads the post-script of *Lalitavallabha*, bearing the background outlined above in mind can appreciate the fate of the works dedicated to the king and sympathise with the poet's frustration expressed in it in undertone.

The poem under consideration consists of 102 verses and an additional verse in the form

of a colophon, as against 108 verses in the Bhaktavijaya Kavya. It is divided into three chapters, the first being "Sakala Ripukala Dhyamsana" or "The Vanquishing of All Enemy Groups" consisting of 70 verses. The first 21 verses deal with the ancestry and Prithvinarayan Shah and brothers, and his ascendency to the four demise of on the throne of Gorkha his father. Narabhupala Shah. The latter is described as a powerful but very pious monarch devoted to Mother Goddess. He ascended the throne when he was still a boy due to the untimely demise of his father, Birabhadra Shah and the old age of his grandfather Prithvipati Shah. His munificience to the poor and the needy is specially praised by the poet in the following lines:

यद्धस्ताम्बुमुनि प्रमृज्वति सदर्भाम्बूनि भिक्षुद्रुमाः सद्यः पुष्कलसंपदः सुरतस्त्रातानधम्बक्तिरे ।।

(Verse II)

There is a reference to the supernatural powers of this king with which he was able to cure dumbness and leprosy. This has also been stated in the *Narabhupala stotra* (National Archives MS. No. § -131) almost in similar terms by Jagannivasa Kavi.

यत्पादाम्बु महौषधैः समभवन्यूकत्वकुष्ठापहम् (Lalitavallabha Verse-)

यच्छ्रीमत्पादपद्मच्युतसिललकृतस्नानपानाभिषेकैः पूतान्तर्वाह्यदेहोभवदिमतमहीनाममात्रं गृणानः । सूको वाग्मी तु सद्यः किमुत वहु गिरावश्यभेव स्वयंहि प्रागन्यच्च श्रतासीदिप नृपतिपते कुष्ठरोगोपणान्तः ।।

(Jagannivasa Verse III)

This Jagannivasa claims to be the disciple of Gokula Vilasa's elder brother (गोकुलविलासा-ग्रजलब्ध विद्याप्रसाद:).

Gokula Vilasa was the preceptor of Narabhupala Shah for initiating the latter in the Mantra Sastra according to Lalitavallabha. So it can be concluded that Jagannivasa Kavi was a younger contemporary of Narabhupala Shah and on the authority of his statement. Lalitavallabha refers to the curative power of the water used for washing the feet of Narabhupala Shah.

The viluona add divo hash acress. If his odi-In response to his prayers and offerings to the Mother Goddess, Narabhupala Shah was blessed with a son who was destined to play a decisively significant role in history in the days to come. The poet subscribes to the popular belief that God Narayana Himself was born as Prithvinarayan Shah. He continues this metaphor throughout the poem and it is further extended to indentify his four brothers with the four Dikpalas or Lords of the Quarters. Uddama Kirti Shah is described as the Avatar of Indra; Dalamardana Shah that of Yama; Dalajit Shah as the incarnation of Varuna and Surapratapa Shah as that of Kubera. The poet also devotes the entire second chapter for comparing Prithvinarayan's achievements to those of the ten incarnations of Narayana.

and the second of the second o Pirthvinarayan Shah ascended the Gorkha throne at the demise of his father and began with a determination to unite the numerous small kingdoms of the Himalayan region under his sway. For this he made elaborate preparations for some years (,7 years according to some historians) and it was in 1749 that he launched himself upon an expedition towards Nuwakot. In spite of the strong resistance offered by Jayaprakash Malla of Kantipur, he succeeded in capturing the fort of Nuwakot and established himself there by constructing a palace. It was here that his two sons Pratapa Singha Shah and Bahadur Shah were born. The poet remembers to describe the new-born prince as the human incarnation of the kaustubha jewel which is inseparable from the chest of Narayana.

Prithvinarayan Shah's first attempt to capture Kantipur skipped over by the poet by merely saying that he could sow seeds of dissension among the triumvirate of Kantipur, Lalitpur and Bhaktapur Suspecting that Mukanda Sen (King of Makwanpur), though a brother in-law of his, has some allegiance to the Malla rulers of Nepal, Prithvinarayan Shah attacked and vanquished Bikram Sena, the king of Makwanpur and held him captive along with his family—

्राम् ध्यन्त मम् स्वविक्रममसौ नेपालपक्षस्थितम् अमाकन्दात्वनिषं कुतुम्बर्साहतं बन्धन् हि दिग्बन्धनम् ( Verse: . . . . )

t varår someringe mit en

The story goes that Prithvinarayan Shah was provoked to attack Makwanpur because his brother-in-law Bikram Sena, had turned down with contempt his request for supply of an elephant. The poet, though not openly supporting this tradition, makes a sarcastic reference to it when he says that after capturing the territory of Makwanpur, he was getting hun-

सर्व तेद्विषय स्वकीयमकरोद्धस्मान्नृपेनामुना प्राप्यन्ते प्रतिवर्षमेव शतशस्तम्बेरमा उत्तमाः । (Verse.....)

dreds of high class elephants every year -

The annexation of Makwanpur brought Prithvinarayan Shah for the first time in direct confrontation with the political powers in India. The poet refers to the intervention of काश्मल्ली पुनन or Mir Qasim who came with a large army to re-capture Makwanpur but was thoroughly defeated by the Gorkha army. After consolidating his position in the Makwanpur area and exhilariting his prowess in bringing about the discomfiture of the powerful Mir Qasim Prithvinarayan Shah once again turned his attention towards the valley. He captured Kirtipur as a first step. Even when he reached Kirtipur and ruthlessly destroyed his enemies, the three kings of the Kathmandu valley became panicky. Father Guiseppe describes it almost in similar line when he says-"The merciless attack of Kiritpur struck terror in others and none dared to incur the wrath of the Grokha chief".

The poet narrates that Prithvinarayan Shah offered prayers to the local deities like

Gokarneswara, Sikhara Yogim, Vajya Yogina, Guhyesvari, and Pasupati etc. before embarking upon the attack on Kantipur. For the first time in Nepal he used the gun in warfare in this compaign. It is said that, he obtained some of the modern weapons of warfare Abhiman Singh a from his father-in-law Raiput cheiftain at Banaras, before he launched his second attack on Kantipur. The poet refers to the guns in his own language as भीममहान-लास्त्र The fact that it produced both fire and a loud report, confirms that the term is used to mean the gun. Later also, whenever he refers to this वहचरत्र he mentions the enormous noise it created. When the city was under siege, Jayaprakasa Malla, in order to avoid the fate that befell the king of Makwanpur. escaped in the darkness of night under disguise. Hearing this news, the king of Lalitpur, Teja Malla, followed suit and both of them secretly took refuge with Ranajit Malla of Bhaktapur. Informed of this by his spies, Prithvinarayana Shah decided to invest Bhaktapur so that all the three adversaries could be dealt with at once. After his triumph in the resultant campaign, Prithvinarayan Shah entered the city and took both the rulers of Bhaktapur and Lalitpur as captives, Jayaprakasha Malla of Kathmandu having laid down his life in battle. Ranajit Malla of Bhaktapur expressed his desire to spend the rest of his life in meditation at Varanasi, which was readily granted just as Mahabali was allowed to stay in patala after his discomfiture by Vishnu.

तं भक्तावनिपालमात्मवशगं संप्रार्थयन्तं मुहुमूर्क्ति संसृति-बन्धतो

विनिहतामर्षं निबद्धाञ्जलिम् काशी प्रापयदाश्वदभ्रकणः श्री पृथ्विनारायणो रम्यं भागवतं विरोचनसुतं शकानुजः ग्रागिव ।।

With the treasuries and riches of the newly

annexed territory of Bhaktapur Prithvinarayana Shah proceeded to preform *yajnas* in which he offered liberal gifts in propitiation of gods, sages and manes.

I all marketall The rest of the poem consists of poetic praise of the king and is not very important from the historical point of view. From the sketchy historical material available in the first chapter of this work, it becomes obvious that the poet has handled the theme not from the point of view of a historian but as a mere court poet. But one glaring omission has however, to be taken note of. Tradition has it that Prithvinarayan Shah was able to seize Kantipur practically without encountering any resistance<sup>1</sup>. It is said that it was on the Indrajatra day that the Gorkha ruler arrived at Kathmandu and he straight went to the Hanuman Dhokha where the Kumari Puja was being celebrated. It is also said that he just went and sat on the pedestal which was meant for the Malla king; and the Kumari (supposed to be incarnation of the Goddess) applied the traditional tilaka on his forhead unwittingly, taking him for the Malla king. incident, apart from its dramatic import, confirmed the victory of the Gorkhas over the Mallas and in a way prepared the popular minds sentimentally to 'accept the suzerainty of Prithvinarayana Shah. It is curiously interesting to note that Lalitavallabha's narrative is conspicuously silent on this matter. Normally he would not have missed to mention it, particularly in view of its dramatic impact and religious aspects, if he had been at all aware of such an incident. The authenticity of this story requires therefore to be re-examined in the light of its significant omission by Lalitavallabha.2

The poetic merits of the work will be dealt with in a subsequent issue.

<sup>1. &</sup>quot;An Account of the Kingdom of Nepal" - vide Asiatic researches vol. III; P.307 ff.

<sup>2.</sup> Ibid.

<sup>3. &</sup>quot;Prithvinarayan almost walked into Kathmandu due to the Indrajatra in which the Nepalese were sunk". Vide S. Levi: Le Nepal, P.272.

<sup>4.</sup> The dramatic as well as political impact, not to speak of the religious, of this incident is unmistakable. No one, not particularly a poet who had set himself to the task of chronicling these achievements of the hero could be expected to miss the point. It may, therefore be considered if the popurarly believed account of the truimph of Prithvinarayan Shah was a later interpolation into tradition.

#### Hinduism and Buddhism in Nepal

By Prof. G. C. Shastri

#### Introduction

The two principal religions Buddhism and Hinduism coexist in Nepal, and in visible form this idea is conveyed unmistakably by many syncretic images like those of Harihara, Lakshmi-Narayana etc. In fact the two religions have merged into one another, emphasizing the basic character of older and parental faith, viz. Hinduism commonly called the Brahmanical religion among academic circles. This arose out of the innate spirit of tolerance of one another's point of view that permeates the life of the Nepalese folks. It is, therefore, easy to understand the practice of animal sacrifices and the ceremony of Sraddha performed by the Buddhists living promiscuously in the midst of the Hindus. It is also to be noted with interest that the language of the Buddhist texts like Prainaparamita and Sadhanamala is Sanskrit and not Pali as is the case with the earlier Buddhist literature. The Buddhist society is divided into several castes like the community of the Hindus. The infusion of Tantricism brought in the practice of animal sacrifices in the Buddhist fold, bringing it still nearer to Hinduism. It also introduced a sense of equality among its followers and brought about some relaxation of restrictions in the field of morals as well as the dismissal of untouchability.

It was the cult of Vajrayana that marked a synthesis between the two sister cults of Saiva and Buddhists deities. The equation of the deities is writ large across the entire range of the royal charters, decrees and agreements issued throughout the wide expanse of history.

A copper plate agreement of Pratapa Malla and Srinivasa Malla announcing eternal friendship between them invokes a diverse ensemble of deities comprising Taleju., Guhyesvari, Pasupatinatha, Karunamaya, Machchhendranatha and Harisiddhi, respectively, encompassing the gods of Buddhists and Hindus alike. Similarly an agreement between Yogendra Malla and Jitamitra Malla invokes Pasupati, Guhyesvari, Karunamaya, Garuda-Narayana of Changu-Narayana, Vajrayogini and Harisiddhi, respectively. The coins of Yoga Narendra Malla bear the names of Karunamaya and Lokantha, resceptively, both representing Machchhendranath. The coins bear Buddhist and Hindu deities also. The name of Lokanatha, a Buddhist deity occurs on the coins of Yogendra Malla, Vishnu Malla and Teja Narsimha Malla of Lalitpur. 'Karunamaya' occurs on the coins of some of the rulers. The coins of Jaya Prakasha Malla of Kathmandu bear representations of Pasupatinatha, Guhyesari, Taleju and Kamari.

In this context it may be stated pointedly that Lokanatha and Vajrayogini, though belonging primarily to the Buddhist pantheon, are worshipped by the Saivities as well.

Though stupas and chatiyas are primarily worshipped by Buddhist, they receive, the reverence of the Hindus also, as the embodiment of godhead as represented by Buddha.

# 2. Synthesis of Brahmanical and Buddhist Deities

The figure of Mahankal in Kathmandu is

an emanation of Akshobhya as indicated the imposition of his figure in miniature on the forehead. Bodhisatwa Lokesvara under the name of Machchhendranatha and Taleju as a manifestation of Siva-Durga and Buddha Tara combined are the popular deities of the folks.

Hanuman, the great devotee of Rama, is also included into the fold of Vajrayana and it is a common experience to see Hanuman ensconced on an elevated seat in both Viharas and Hindu temples. The Malla rulers adopted the figure of Hanuman for their banner and had his figure installed at the entrances to the royal palaces at Kathmandu. Bhaktapur and Lalitpur respectively, giving rise in later times to the name of Hanuman Dhoka, as in the case of the old palace at Kathmandu.

Bhairava represents, after all, one of the many aspects of Siva and receives homage from Hindus and Buddhists alike. He is called *Matapode* in common parlance. The figure is marked by a *mundamala* (garland of human skulls), and of course the snake that goes with Siva.

Bhimasena, a hero from the pages of the Mahabharatha, has been defied by the Newar traders, who worship him in the expectation that they could bestow prosperity upon them in their profession of commerce and trade. The attributes of Siva are applied to him in the stotras (verses) of Pratapa Malla, who calls him Siva-rupa.

King Pratapa Malla built a temple to house an image of Vasuki in the form of Narayana or Vishnu. Vasuki as the snake provides with enormous coils a seat for Vishnu. The seperate worship of the snake god is performed on the occasion of Naga-Panchami in the month of Sravana during the rains, because it is the time when snakes issue forth from their holes. The worship is performed as a propitiatory act, both by Hindus and Buddhists alike. It is

significant to note that 'Ashi' in the language of the Vedas means cold or rain. Later on the term undergoes a change in significance and comes to mean a snake in classical sanskrit. It is in the nature of a transferred epithet, for snakes issue forth during the rains which pour from the clouds, but the association between water and snake is unmistakably implied in this transformation of the meaning. It is well known that several species of snakes live in water.

Buddha came to be regarded as an incarnation of Vishnu as early as the 6th or 7th century, as also Krishna, who was recognized as such in the Amarakosha, a work of the 5th century, wherein he was described as the son of Vasudeva. It was the Bhagavata Purana highlighting the Krishna cult that first recognized Buddha as an incarnation, and the subject was emphasized by the poet Jayadeva in his Gita Govindam several centuries later. But the ravages of time have not changed the belief or the equation, which fact accounts for the commonness of many elements of Buddhism and Hinduism.

The ideal of a steady-minded person (হিথাবসন) is common to both, as emphasized in the *Gita* and the *Dhammapada*, respectively to the extent of remarkable identity of pharaseology in these two works.

Perhaps one of the oldest cults that prevail in one form or another in the subcontinent is that of the Mother Goddess. It can be traced back to the days of the Indus Valley civilization. She is said to be representing various aspects of the mind such as anger, greed. envy, arrogance, eavesdropping, chimera and fault-finding. The cult of the Mother Goddess in the form of Azima or grandmother was universally in vogue in Nepal and accepted by all and sundry. There is no gainsaying that female deities in Buddhism reflect and represent the aspects of the Matrikas of the Brahmanical religion, and their role its Buddhism is of considerable imporatance. It was keeping with this principle and practice that King Pratapa Malla addressed Vajrayogini Ambika (mother of Parvati), and Ugratara Nila-Sarasvati and Ekajata as representatives of Bhagavati herself. There again is an instance of the imperceptibly unmistakable blending of the two faiths, which can be held as divergently convergent. This spirit underlies and emphasizes the equation of Tulaja with the Bhavani of the Brahmanical faith and Ugratara of the Buddhist conception.

A Alto See Estada "Alto tito"

It is curious to observe that the goddess Sitala, presiding over the ailment of smallpox, also called Azima, of whom there is a shrine at premises of the Svayambhu stupa is receiving the worshipful veneration of Buddhists under the name of Hariti. This may be the result of an adaptation or wholesale adoption as is seen in some instances of the adoption of the Siva linga itself as the representative of the Buddha, in the mountainous regions. though the instance of a deliberate adoption as well as adaptation is seen in the practice of worshiping the image of Pasupati at Deo Patan as Buddha himself once a year. To retrace our steps, Sitala is considered as inauspicious, riding on a donkey and being associated with a broomstick, a winnowing fan and pitchers. The thin veil which may separate the two deities are waved away by the adoptive and tolerant spirit of the adherents of both the sects.

The cult of Kumari is observed in Nepal, especially in Kathmandu and Lalitpur, by both Buddhists and Hindus alike. The practice of worshipping a living goddess—usually a young girl—marked by auspicious signs and of noble upbringing and nature, and chosen with care, is even now in vogue among the Hindus, especially of the Bengalis, who on occassions of the Durga Puja attribute the qualities of Goddess Durga to her and worship her in living form. Within living memory, the worship of his own virgin consort, Sarada Devi, by Shri Ram Krishna Paramahansa of Dakshinesvara. (Cal-

cutta), barely a hundered years ago, as the goddess Durga herself, is a remarkable instance of this practice.

In Nepal the practice of the worship of Kumari in living form, is including the annual celebration of a processional festival (Kumari Jutra) was introduced by Jaya Prakasha Malla, and it continues to this day as a well entrenched institution in the festive life of the Nepalese. It is to be noted that in this annual autumnal festival the chariots of Ganesa and Bhatrava respectively, proceed that of Kumari herself. The selection of the living goddess is, however, confined to the families of Buddhist priests and both Hindus and Buddhists pay homage to her as to any other deity.

The case of Ganesa is another instance in point. Ganesa's function is primarly as a destroyer of evils and obstacles, and bestower of success and in this role he has been adopted by the Buddhists, from their Brahminical brethern. His figure is placed at the entrance of monastries and temples. He is variously depicted with two, four, six, eighteen, or twenty hands, with an increaring number of attributes emphasizing the rising scale of the mighty epitomised in the diversity of forms in with the deity of forms in which the deity presents himself before us. He is fully incorporated in the Vajrayana pantheon, conveyed by the Sadhanamala, and the cult is known to have travelled as far apart as China, with specimens in the intermediate region of Tibet. To cite only one instance out of many, the sixteen-handed figure of Ganesa in a shrine to the south-west corner of Ranipokhari, opposite the north-west corner of Ratna Park (Kathmandu), acompanied by his spouse Siddhi (success personified) is very distinctive. He is also the guardian of the Bodhisattva Kumari and Mahankal alike in Nepal and Tibet.

Yet another instance of syncretic synthesis is provided by recumbent figure of *Budhanila-kantha* (Anantasayana Vishnu) in a village to the north-east of Kathmandu. He is respected

also as Nilakantha Lokesvara by the Buddhists. The name Nilkantha is an attribute of Siva, arising out of his swallowing of the *Halahala* poison churned out of the ocean. This deity has, therefore, aspects of Vishnu, Siva and Lokesvara, claiming homage and reverence from the worshippers of the respective folds.

Similary Gorakhnatha is associated together with Machchendranatha with Lokesvara in Lalitpur. Gorakhantha also participates in the Bisket Jatra of Bhadgaon and of Vajrayogmi in Sankhu. The images of Lokesvara, Tara, Puncha Buddhas, Prajna Paramita, Emanations of Sakyamuni as well as the trinity gods are placed in the niche of many monasteries. It may be mentioned in passing that Bhadgaon was slightly less influenced by Buddhism than Kathmandu or Lalitpur.

# 3. Uniform System of rituals and festivals

Cutting across the barriers of sects and castes the Hindus and Buddhists of Nepal have almost a uniform system of rituals and rites. Both perform *yajna*, being the most important of the rituals, as no ceremony is considered complete without it. *Charu*, a mixture of grains of barely, rice, sesame, all soaked in ghee, is put into the fire at the

completion of the construction of a Stupa or a temple. Ceremonial sacrifices of goats buffaloes, pigs, and fowls are also preformed by both groups of people as part of Pancha-bali.

#### 4. Conclusion

The Buddhists and Hindus cross each other in religion and society, with no strife, but in perfect accord, and with a sense of reverence for the respective deities of each, often worshipping deities in common as amply indicated above.

The spirit of oneness and unity prevailent among them has been strengthened by the common participation in the various national festivals, welding the diverse sects and peoples into a united people and nation as in Japan. Again, as in Japan, where the Buddhists have adopted and incorporated salient aspects of Shintoism, their ancient religion, in their lives, the Buddhists of Nepal are not distinguishable from their Hindu brethern, as they have adopted vital aspects of the traditional and parental faith with filial affection and piety. In fact, it will only be an under-statement to conclude that Hindus and Buddhists live together in the country as a lamp of light arising from a wick soaked in oil and illuminate their motherland with the common light of their souls.

#### ABOUT THE AUTHORS

Sri Balachandra Sharma is His Excellency the Royal Nepalese Ambassador to U.S.S.R. Sri Matrika Prasad Koirala Ex-Prime Minister of Nepal. Sri Choodanath Bhattaraya is a professor in Sanskrit Balmiki Mahavidyalaya and author of many Nepali and Sanskrit books. is the Adhyaskha of the Rashitrya Abhile-Sri Buddhisagar Parajuli khalaya is employed in Hastalikhita Sri Shanker Man Rajbamshi Grantha (manuscript) section of Rashtriya Abhilekhalaya. Sri Janak Lal Sharma is Chief Research Officer in the Department of Archaeology is Archaeological adviser to His Majesty's Dr. N.R. Banerjee Government of Nepal. Sri B.K. Rijal is the Research Officer in the Department of Archaeology Sri C.R. Swaminathan is the Curator of Rashtriya Ablilekhalaya of Nepal Sri G.C. Shastri Ex-Professor and Dean of Faculty of Arts of Tribhuvan University of Nepal.

'प्राचीन नेपाल'का निमित्त प्राग् इतिहास तथा पुरातत्त्व, लिपिविज्ञान, हस्तिलिखित ग्रन्थ, मुद्राशास्त्र, अभिलेख, संग्रहालय तथा लिलितकलासंग संबन्धित मौलिक रचनाको माग गरिन्छ ।

रचना संक्षिप्त तर प्रामाणिक हुनुका साथै अद्यापि अप्रकाशित हुनुपर्दछ । तर कुनै प्रकाशित विषयका सम्बन्धमा नयाँ सिद्धान्त र प्रमाण प्रस्तुत गरिएक। भए तिनको स्वागत गरिनेछ ।

रचनासंग संबन्धित चित्रहरू पठाउन सिकनेछ । रचना पृष्ठको अग्रभागमा मात्र लेखिएको हुनु-पर्नेछ ।

> निर्देशक पुरातत्त्व विभाग सिंह दरबार कान्तिपुर, नेपाल

Contribution of original nature dealing with prehistoric and field-archaeology epigraphy, manuscripts, numismatics archives, art and architecture of Nepal and museum and other techniques connected with various aspects of our work are invited to *Ancient Nepal*.

The contribution should be concise and well documented, and based on hitherto unpublished data, if not new interpretation of already known evidence.

Photographs and illustrations (line drawings) may be sent. The typescript should be in double space and on one side of the paper only and sent to:—

